Annales de Phénoménologie — Nouvelle Série

Annalen der Phdnomenologie — Neue Reihe

24/2025

Annales de Phénoménologie — Nouvelle Série

Annalen der Phdnomenologie — Neue Reihe



Fondateur de la revue/Griinder der Zeitschrift : Marc Richir (1)
Directeur de publication/Herausgeber : Alexander Schnell

Secrétariat de rédaction et commandes/Sekretariat und Bestellungen :

Lehrstuhl fir Phdnomenologie

Fakultat fur Geistes- und Kulturwissenschaften
Bergische Universitdt Wuppertal

Gaul3straBe 20

D-42119 Wuppertal

E-Mail : alex.schnell@gmail.com

Comité de rédaction/Beirat der Redaktion :

Sacha Carlson, Istvdn Fazakas, Guy van Kerckhoven, Antonino Mazzu,
Aurélie Névot, Jean-Francois Perrier, Alexander Schnell

Revue éditée par 1’Association Internationale de Phénomeénologie (A.1.P.).
Diese Zeitschrift wird von der Association Internationale de Phénoménologie
(A.1.P.) herausgegeben.

Siége social/Eingetragener Sitz :
A.lP.

2 route des Marniéres
F-89500 Dixmont



Avertissement :

L’¢éditeur du site « annales.eu » — 1’Association Internationale de
Phénoménologie (A.l.P.) — détient la propriété intellectuelle et les droits
d’exploitation. A ce titre, il est titulaire des droits d’auteur et du droit sui
generis du producteur de bases de données sur ce site conformément a la loi
n° 98-536 du ler juillet 1998 relative aux bases de données.

Les articles reproduits sur le site « annales.eu » sont protéges par les
dispositions générales du Code de la propriété intellectuelle.

Pour un usage strictement prive, la simple reproduction du contenu de ce site
est libre.

Pour un usage scientifique ou pédagogique, a des fins de recherches,
d’enseignement ou de communication excluant toute exploitation
commerciale, la reproduction et la communication au public du contenu de ce
site sont autorisées.

La mention « Association Internationale de Phénoménologie » sur chaque
reproduction tirée du site est obligatoire, ainsi que le nom de I’auteur et la
référence du document reproduit.

Les manuscrits peuvent étre envoyes au Secrétariat de Rédaction.
La Revue n’en est pas responsable.

Manuskripte kdnnen an das Sekretariat geschickt werden.

Die Zeitschrift haftet hierfur nicht.



a la mémoire de Pelayo Pérez Garcia



SOMMAIRE

Lettre de Husserl a Lévy-Bruhl (11 mars 1935)
EDMUND HUSSERL. ..ottt e 7

Temporalité des présentifications totémiques. Prolongements des positions et
des répercussions de la Lettre de Husserl a Lévy-Bruhl
ALICE MARA SERRA ...ttt et e 13

L ’anonymat transcendantal et [’architecture phénoménologique du flux
originaire chez le dernier Husserl
SEONGKYEONG JOUNG.. ...\ttt ittt eiere et e et e e e e e e e e e e 41

Temps et temporalité dans Etre et temps de Heidegger
ALEXANDER SCHNELL. .. e ttteie ettt et et e ee e et et et e eene e 61

«La négligence générale en matiere de sentiment»: expérience
émotionnelle et connaissance morale
ANGELIKA K REBS . ... vttt ettt e e e e e e e e e e 75

Quelques remarques sur Alexandre Lowit. Vers une réconciliation
ANTHONY MOREL. ...ttt e 113

L’architectonique en phénoménologie, d’Eugen Fink a Marc Richir
STEPHANE FINETTI ..ouiiiii i 133

L’ humanisation au cours des fluctuations maternelles. Une étude sur la
« systole » richirienne
TETSUO SAWADA. ...ttt 165

Derrida, Richir et la question de I’anarchie du noeme
IVAN TRUJILLO ..ottt s 183

On the Criteria of Transcendentality : an Analysis in the Deconstructive
Outlook
ANNA TLYINA. .ottt 197



HUSSERL 6

Nicht-intentionale Passivitdt und Lebensoriginaritat. Ein Beitrag zur
Bestimmung des phanomenologisch Absoluten
ROLF KKUHN. ..ottt 217

Das ,, Aufbrechen* des Erscheinens zwischen Denken und Sein. Zur Frage
ontogenetischer Erstelemente in der jiingeren phanomenologischen Diskussion
ROLF KUHN . . ettt e et et e e et e e e e e e e e et s 247

La phénoménologie transcendantale : phénoménologie initiatique ou
phénoménologie thérapeutique ?

CHARLES-ANDRE MANGENEY ...\ttt et et et e e eeee e 273

Le tempo des neutrinos
AURELIEN ALAVL. ..ottt e et e ae e 289

Amigo Pelayo

AURELIEN ALAV L. oo 319
L’exces
PELAYO PEREZ GARCIA. .ttt e e i 323

Gustavo Bueno versus Marc Richir
PELAYO PEREZ GARCIA. .ot i, 329

L humain comme intrigue

PELAYO PEREZ GARCIA. ettt e e 339
Ecrire
PELAYO PEREZ GARCIA. ..o i, 347

La révolution en attente
PELAYO PEREZ GARCIA . ..ot e, 363

La phénoménologie renouvelée. Marc et Ricardo a Coimbra
PELAYOPEREZ GARCIA. ... .ttt 371

Pablo Posada Varela : une énigme
PELAYOPEREZ GARCIA. ... ettt 381

Nyctalope
PELAYO PEREZ GARCIA. ... ottt 383



Lettre de Husserl a Lévy-Bruhl
11 mars 1935 (copie)?

Freiburg im Breisgau, le 11 mars 1935
LorettostraRe 40

[161] Tres honorable Collegue !

N’est-il pas honteux que je vous remercie si tard pour la grande joie, la
joie tout a fait extraordinaire, que I’aimable I’envoi de votre nouvelle ceuvre
sur la mythologie des primitifs a provoquée en moi ?° Mais peut-étre
pourrons-nous nous réconcilier si je vous fais savoir que ¢’est mon vif intérét
pour cette ceuvre qui m’a empéché de vous écrire. J’ai délaissé mon propre
travail, je suis allé chercher toute la série d’ouvrages classiques que vous nous
avez offerts sur la mentalité des primitifs®, et je m’y consacre depuis plusieurs
semaines déja. Je vous avoue que c’est déja la troisieme lettre que j’ébauche
— espérons que celle-ci arrivera a terme. Car j’aimerais vous dire quelle
problématique, en lien avec les recherches sur I’humanité et le monde
environnant que je mene depuis des années, a été mise en branle par vos
recherches fondamentales. Ce n’est pas la premicre fois, mais cette fois-Ci
avec une intensité particuliére. Ce que j’ai tenté de vous expliquer a échoué
en partie parce que cela menagcait de prendre la forme de tout un traité et en
partie parce que des dérangements extérieurs m’ont amené hors du sujet
lorsque je tentais d’en donner une version abrégée... (je fais seulement
allusion au fait que je dois hélas écrire de trés nombreuses lettres afin d’aider

! Notre traduction se rapporte a la version du texte donnée par I’édition critique de la
correspondance de Husserl : « E. Husserl am Lévy-Bruhl, 11.111.1935 (Durchschlag) »,
Husserliana Edmund Husserl Dokumente, 3, Briefwechsel, Hrsg von E. Schuhmann in
Verbindung mit K. Schuhmann, Band 3.7, Wissenschaflichekorrespondenz, M. Nijhoff,
1994, p. 161-164. Nous n’avons pas manqué de consulter le travail de traduction et de
présentation réalisé naguéere par Ph. Soulez : « Sur la mythologie primitive. La lettre de
Edmund Husserl a Lucien Lévy-Bruhl (1935). Prés., trad., comm. et notes de Ph. Soulez,
Gradhiva, 4, 1, 1988, p. 62-72, toutefois paru avant I’édition scientifique de la lettre.

2 L. Lévy-Bruhl, La mythologie primitive. Le monde mythique des Australiens et des Papous,
Paris, 1935 (présent dans la bibliotheque personnelle de Husserl avec une dédicace
manuscrite : « a mon cher Collégue Ed. Husserl, cordial hommage, L. Lévy-Bruhl »). Ndt. :
la dédicace est rédigée en francais.

3 parmi les ouvrages de Lévy-Bruhl, se trouvent dans la bibliothéque de Husserl Die geistige
Welt der Primitiven, Minich, 1927 ; La mentalité primitive, Oxford, 1931 ; Le surnaturel et
la nature dans la mentalité primitive, Paris, 1931.



HUSSERL 8

par des recommandations a 1’étranger, dans les limites de mes forces, des
personnes trés durement touchées par les lois de la nouvelle construction de
la nation allemande — notamment mon propre fils, qui comme le votre a pour
vocation scientifique d’étre professeur de droit, ou plutot avait, et maintenant
doit penser a se construire un nouvel avenir a I’étranger)®.

Il est indubitable que vos ceuvres sur les Primitifs doivent valoir comme
ouvrages fondamentaux et classiques d’une ethnologie scientifique
rigoureuse en général. Dans un domaine vaste et particulierement important
des sciences de I’esprit, la possibilité et 1’inconditionnelle nécessité [162]
d’une pure anthropologie scientifique est devenue manifeste — ou comme je
pourrais aussi le dire, d’une psychologie pure qui ne traite pas les hommes
comme des objets de la nature, ni comme le ferait la psychophysique dans
['universum des réalités spatio-temporelles (dans la spatio-temporalité
objective des sciences de la nature), mais qui les considere comme des
personnes, comme des sujets doués de conscience, tels qu’ils se rencontrent
les uns les autres de maniere concrete et tels qu’ils se désignent par des
pronoms personnels. Disant « je » et « nous », ils se rencontrent comme
membres de familles, d’associations, de socialités ; ils vivent en tant qu’ils
sont liés « les uns aux autres », ils agissent dans leur monde et y patissent —
le monde, qui a sens et réalité pour eux a partir de leur vie intentionnelle, de
leur expérience, de leur pensée et de leurs valeurs. Naturellement nous
savions déja depuis longtemps que chaque étre humain avait sa
« représentation du monde », que chaque nation, que chaque sphére culturelle
supra-nationale vit pour ainsi dire dans un monde différent, en tant que monde

4 Selon Dermot Moran et Lukas Steinacher la « nouvelle construction de la nation
allemande » (Neubau der deutschen Nation) est une expression faisant référence au
programme et mesures idéologiques nationales socialistes, inscrites ensuite dans les lois de
Nuremberg en septembre 1935. Cependant, ce terme Neubau n’est pas uniquement utilisé
pour désigner les mesures nazies. En réalité, c’est un terme assez général qui exprime
n’importe quel changement politique au sein d’une nation. A I’arrivée d’Hitler au pouvoir en
1933, Husserl s’exprimait déja sur les vexations et discriminations qu’il vivait et qui
I’empéchaient de se consacrer & son travail, comme en témoigne I’extrait introductif de
I’année 1933 dans Husserl-Chronik : « Cela n’était en vérité pas si facile cette année, de
rester dans la continuité du travail. [...] Méme pour moi mes théories philosophiques sont
extrémement difficiles a comprendre, je dois avoir la téte parfaitement claire. Mais avant tout
la tranquillité d’esprit, I’isolement du monde. Mais en cette période !! » ; « Es War in diesem
Jahr wahrhaftig nicht so leicht, in der Kontinuitét der Arbeit zu bleiben. [...] Vor allem aber
Stille des Gemiits, vollige Weltabgeschlossenheit. Aber in dieser Zeit !! », Karl Schuhmann,
Husserl-Chronik: Denk- und Lebensweg Edmund Husserls, Den Haag, Martinus Nijhoff,
Husserliana Dokumente, 1, 1977, p. 422. En effet, c’est durant cette année-la qu’il sera
suspendu de ses fonctions par le ministére des affaires culturelles du Pays de Bade le 6 avril,
juste avant la mise en vigueur de cette loi sur tout le territoire le 7 avril 1933, qui légalisera
le renvoi de tous ceux considérés comme « non fiables politiquement » et « non-Aryens ».
Ce jour-la son fils Gerhart fut aussi renvoyé cf. Moran Dermot et Steinacher Lukas,
« Edmund Husserl’s Letter to Lucien Lévy-Bruhl, 11 March 1935 », translation from
German », New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, VIII,
2008, p. 350 ; Karl Schuhmann, Husserl-Chronik, op. cit., p. 428.



HUSSERL 9

environnant, et de méme chaque époque historique dans le sien. Mais vis-a-
vis de cette genéralité vide, votre travail et son theme insigne nous ont rendus
sensibles a une nouveauté grandiose : a savoir que 1’on peut mener une
possible grande tache de la plus haute importance, celle de « sentir de
I’intérieur » (einfhlen) une humanité fermée vivant dans une socialité
générative elle-méme vivante et de la comprendre comme humanité qui
possede le monde dans sa vie socialement unifiée et a partir d’elle ; le monde
n’est pas pour elle « représentation du monde » mais il est monde réel
existant. Par 1a nous apprenons a comprendre leurs fagons d’apercevoir®,
d’identifier, de penser, donc leur logique aussi bien que leur ontologie, celles
de leur monde environnant avec les catégories qui leur correspondent.
L’« anhistoricité » des primitifs nous évite de sombrer dans 1’océan des
traditions culturelles historiques, des documents, des guerres, des politiques,
etc., et en outre d’omettre la corrélation concréte de la vie spirituelle pure et
du monde environnant comme formation de validité de cette vie, et par
conséquent, nous évite de la manquer comme théme scientifique. Il est
manifeste que désormais nous aurons a développer la méme tache pour toutes
les humanités closes (in Abgeschlossenheit lebende Menschheiten) qui nous
sont accessibles — et méme pour ces humanités dont la vie communautaire
fermée ne consiste pas en une stagnation anhistorique (en tant que vie qui
n’est que présent en écoulement), mais dans une vie proprement historique,
qui comme telle a un futur national et aspire constamment en a avoir un. En
conséquence, une telle socialité n’a pas un monde environnant pour ainsi dire
fixe, [163] mais un monde qui a un futur en partie réalisé (« passé » national),
en partie un futur qui est d’abord a réaliser en tant qu’il aura a prendre forme
selon des buts nationaux. Cela méne donc a la problématique générale de
I’histoire — a la psychologie de I’esprit historique dans toutes ses formes et
relativités possibles (nation et construction interne de la nation a partir de
communautés sociales particulieéres, d’autre part le type de la supranation
comme socialité des nations etc.). Pour une communauté historiqgue comme
pour les Primitifs, nous aurions a titre de probleme celui de la corrélation :
I’unité d’une vie nationale fermée, et en elle le monde concret et vivant pour
la nation qui pour cette unité est le monde effectivement réel avec sa typique
structurelle. De méme, la connexion des nations et 1'unité plus élevée
« supranation » (I’Europe par exemple ou, autre exemple, la Chine) ; s’y
ajoutent pour ainsi dire la logique, I’ontologie de chacune des humanités et
de leurs mondes environnants. Les tiches sont tout d’abord concrétement
historiques pour les nations et supranations factuellement connues ; elles sont
ensuite universellement psychologiques — dans le sens d’une pure

5 NdT: nous traduisons littéralement « apperzipieren », terme conceptuel husserlien lié a la
perception mais distinct d’elle.



HUSSERL 10

psychologie interne des concrétions, pour laquelle on doit premierement créer
la méthode. J’en vois cependant un premier commencement inauguré dans
vos ceuvres fondamentales.

Pour moi, dans 1’état présent du travail incessant et continu de toute ma
vie, cette perspective a le plus grand intérét, parce que, depuis de nombreuses
années déja, je me pose le probléeme de la corrélation nous et monde
environnant comme probléme « phénoménologique-transcendantal », dans la
considération de plusieurs « nous » possibles qui sont, a vrai dire, rapportes
au probléme de I’Ego absolu®. Car, dans I’horizon de conscience de ce
dernier, toutes les socialités et les mondes environnants qui leur sont relatifs
ont construit leurs sens et validité, et continuent de les construire toujours a
nouveau dans le changement. Il me semble pouvoir étre certain que, sur ce
chemin d’une analytique intentionnelle deéja largement élaboree, le
relativisme historique conserve son droit indubitable — comme état de fait
anthropologique —, mais que I’anthropologie, a I’instar de toute science
positive et de I’'universalité (Universitas) de celle-ci, a certes le premier mais
pas le dernier mot de la connaissance — de la connaissance scientifique. La
science positive est une science objective et conséquente, elle est science dans
I’évidence (Selbstverstandlichkeit) de I’existence (Sein) du monde objectif et
de I’étre humain comme existence (Dasein) réelle (real) dans le monde. La
phénoménologie transcendantale est [164] science radicale et conséquente de
la subjectivité, qui constitue ultimement le monde en elle. En d’autres termes,
elle est la science qui révele [’évidence wuniverselle (universale
Selbstverstandlichkeit) « monde et nous hommes dans le monde » comme une
incompréhensibilité (Unverstandlichkeit), donc comme une énigme et un
probléme, et qui la rend scientifiquement compréhensible de 1’unique
maniere possible, celle d’une auto-méditation radicale. C’est une scientificité
d’un type nouveau grace a ce radicalisme, se développant comme une
analytique systématique, qui met au jour systématiquement le B.A. BA et la
grammaire élémentaire de la formation d’« objets » comme unités de validité,
de multiplicités d’objets et d’infinités en tant que « mondes » valides pour des
sujets donnant un sens et qui par conséquent est une philosophie qui partant
d’en bas s’¢léve vers les hauteurs.

Peut-étre les nouvelles publications en préparation (que je peux esperer
achever malgré les mouvements politiques qui n’empiétent que trop sur mon
existence (Dasein) personnelle) donneront-elles a voir combien la méthode
est concrete et riche de perspectives, méthode par laquelle, contre les
faiblesses du mysticisme et de ’irrationalisme, je veux fonder un genre de

& A savoir, le Moi, le je, le moi philosophant, que je découvre comme étant mon Moi ultime,
dans la méthode de la réduction phénoménologique de toutes mes aperceptions de monde et
de toutes mes auto-aperceptions, par la question en retour tournée vers le sujet qui
I’accomplit. (Note de Husserl).



HUSSERL 11

sur-rationalisme qui dépasse les insuffisances du vieux rationalisme et qui
toutefois en justifie les intentions les plus intérieures.

Ai-je mis votre patience trop longtemps a I’épreuve ? Mais peut-étre
vous-ai-je au moins communiqué une présentation générale qui vous réjouira
sur la facon dont les fortes impulsions de 1’ccuvre de votre vie peuvent se
porter bien au-dela des influences durables, dans le domaine ethnologique,
qui vous ont valu tant de vénération. J estime justement que ce n’est pas
encore assez. Il 'y a des principes importants dans vos travaux, qui trouveront
a I’avenir leur entéléchie.

Puissiez-vous conserver encore de nombreuses années la vigueur
intellectuelle merveilleuse qui est la votre et qui vous rend encore capable, a
un &ge biblique, de nous donner de tels travaux fondamentaux.

Trad. par Antonino Mazzu (Université libre de Bruxelles)
et loanna Missentos (Katholiek Universiteit Leuven et Université libre de
Bruxelles)






Temporalité des présentifications totémiques
Prolongements des positions et des répercussions
de la Lettre de Husserl a Lévy-Bruhl

ALICE MARA SERRA
Introduction?®

Au cours des derniéres années de sa vie et de sa trajectoire philosophique, en
1935, Edmund Husserl (1859-1938) adresse une lettre au philosophe et
anthropologue frangais Lucien Lévy-Bruhl (1857-1939) dans laquelle il
exprime sa position a 1’égard de I’importance du travail de ce dernier en
anthropologie et, plus spécifiqguement, a propos de La mythologie primitive
(Lévy-Bruhl, 1963). L auteur avait publié I’ouvrage durant cette méme année
1935 et I’avait envoyé a Husserl avec une dédicace : « A mon cher Collégue
et ami Ed. Husserl : souvenir amical, L. Lévy-Bruhl ». La Lettre, désormais
publiée dans le Briefwechsel, Husserliana Dokumente 11, vol. 7 (Husserl,
1994), touche a des themes fondamentaux de I’ceuvre de Husserl, parmi
lesquels celui de la relation entre phénoménologie et sciences positives, de
méme que celui de la relation entre humanité (historique et anhistorique) et
monde environnant. Les considérations de Husserl dans la Lettre eurent des
répercussions dans les ceuvres de certains de ses lecteurs les plus importants :
en particulier, Maurice Merleau-Ponty dans « Le philosophe et la sociologie »
(Signes, 1960) et Jacques Derrida dans son « Introduction » & sa traduction de
« L’origine de la géométrie » (L origine de la géométrie, 1962). En outre,
certains spécialistes de Husserl et de phénoménologie (Dastur, 2015 ;
Giovannangeli, 2012) ont accordé leur attention a la Lettre, ce qui s’ajoute a
d’autres recherches et approches qui permettent de la penser dans le contexte
plus large du dialogue entre philosophie contemporaine et anthropologie, et
de situer diverses orientations interprétatives (Villers, 2016 ; Keck, 2008 ;
Balibar et al., 2012/3, Levinas, 1957 ; Serra, 2021).

L A. M. Serra, « Temporalidade das PresentificacGes Totémicas. Na Sequéncia de PosicGes e
Repercussbes da Carta des Husserl & Lévy-Bruhl», Phainomenon. Journal of
Phenomenological Philosophy, 35 (2023), p. 73-100.

2 L’ouvrage se trouvait dans la bibliothéque personnelle de Husserl, de méme que I’édition
allemande de La mentalité primitive (1922) et que I’édition en francais de Le surnaturel et la
nature dans la mentalité primitive (1931). Cf. Dermot et Steinacher, 2008.



SERRA 14

D’un autre c6té, si nous revenons a 1’ceuvre de Lévy-Bruhl & la lumiere de la
lecture qu’en faisait Husserl, certains des thémes qui y sont exposés peuvent
étre développés par le moyen d’analyses phénoménologiques inspirées de
Husserl. Cela se manifeste autant dans 1’approfondissement de thémes mis en
relief par ce dernier qui aurait Iu I’anthropologue avec un intérét intense et
fait ressortir des analogies entre leurs recherches respectives (Husserl, 1994,
p. 161%), que dans le sens de 1’émergence d’autres objets d’étude qui, sans
avoir été analysés directement par Husserl, peuvent étre thématisés a partir de
ses concepts. Notre texte, en suivant cette seconde démarche, mettra en
évidence la dimension opérante des présentifications (Vergegenwartigungen)
dans la vie de ceux que ces textes appellent « peuples primitifs », ainsi que le
sens de la relation temporelle entre 1’actuel et I’archaique dans le contexte
d’un totémisme ¢élargi: les ancétres mi-animaux mi-humains doivent se
présentifier de manicre différenciée selon qu’il s’agisse de circonstances
quotidiennes ou de cérémonies sacrées, comme celles durant lesquelles
I’utilisation d’images au cours de rituels est marquante. Ces modes de
« présentification » ou de « participation » (« participation » est un concept
proposé par Lévy-Bruhl) sont des structures fondamentales des types
d’organisations sociales correspondantes ¢étudiées par Lévy-Bruhl.
L’hypothese de notre texte est que, phénoménologiquement, ces différences
entre « présentifications » (ou entre « participations ») ne coincident pas avec
les dichotomies entre historicité et anhistoricité, temporalité et atemporalité.
En fonction du parcours annoncé, cette étude se structurera de la maniére
suivante. En premier lieu, en ayant recours a certaines des ceuvres de Husserl,
nous discuterons ses positions dans la Lettre, en particulier celles qui
concernent I’opposition entre les relations que les sociétés historiques et,
respectivement, les sociétés anhistoriques ont avec leurs mondes
environnants (Umwelten). Ensuite, parmi les orientations interprétatives
mentionnées, il s’agira de mettre en évidence celles de Merleau-Ponty et de
Derrida dans le but de souligner leurs différences en ce qui concerne les
manieres de rapprocher ou d’éloigner les approches phénoménologiques et
anthropologiques en question. Dans un troisieme moment, nous introduirons
les théemes mentionnés de Lévy-Bruhl a la lumiére de développements
phénoménologiques. Notre intention est ainsi de présenter des contributions
provenant des analyses phénoménologiques a [’étude de themes
anthropologiques ; en I’espéce, en partant de la relation d’intertextualité qui

3 Ndt. La pagination de I’original allemand est reprise dans la traduction de la Lettre que
publie ce volume des Annales de phénoménologie. Le lecteur y retrouvera donc aisément les
passages auxquels renvoie A. M. Serra.



SERRA 15

eut lieu entre Husserl et Lévy-Bruhl, ainsi que de 1’« histoire des effets »
(Wirkungsgeschichte) (cf. Gadamer, 2010 : 2.1.4), ou, en d’autres termes : les
manieres dont 1’historicité de la Lettre incite & revenir a des positions et a des
considérations tenues par les auteurs etudiés, historicité qui peut étre signifiée
dans un contexte contemporain a partir de questions suscitées par ce
mouvement de relecture.

1. La Lettre de Husserl a Lévy-Bruhl : positions

Parmi les relations entre la phénoménologie et les sciences dites sciences de
faits ou sciences mondaines que Husserl présente, I'une des plus fréquentes
est reprise de la maniére suivante en 1913 dans Ideen I, en faisant référence a
des theses déja antérieurement exprimées : I’orientation, tant des sciences de
I’esprit que des sciences de la nature, a pour horizon le monde effectif et I’étre
réel ; ce sont des sciences qui se tournent vers leurs objets en faisant comme
si la dimension eidétique et le rble que tient I’imagination, que la
phénoménologie met en évidence, pouvaient étre négligés (Husserl, 1976a :
I, 8§ 1-8). Husserl affirme 1’antécédence et 1’indépendance de la science
eidétique, qui est la phénoménologie transcendantalement fondée dans notre
contexte, étant donné qu’elle ne serait pas soumise aux points de vue
théoriques des sciences qui relevent par trop du monde ou des faits ; a leur
amont, elle leur montrerait les moments structurels qui, depuis la conscience
transcendantale, opérent en elles et rendent possible tout acces cognitif a leurs
objets respectifs. Si, comme le souligne Husserl, « de faits ne peuvent
découler que d’autres faits », il y a, en revanche, une relation de dépendance
entre les sciences de fait et la phénoménologie : « Il n’en est aucune qui, ayant
atteint son plein développement de science, puisse rester pure de toute
connaissance eidétique » (Husserl, 1950 : p. 34)

D’autre part, on connait la critique que Husserl adresse aux conceptions
anthropologistes qu’il accuse de relativisme, a la suite de sa critique du
psychologisme dans les Prolégoménes a la logique pure de 1900 :
I’anthropologisme apparait n’étre qu’une amplification du relativisme
individuel, c'est-a-dire un « relativisme » 1ié¢ a 1’« espéce », qui fait de la
Vérité quelque chose de relatif a I’espéce humaine en tant qu’espéce
contingente d’étres capables de jugements. En ce sens, la phrase « I’homme
est mesure de toutes choses » porterait en elle le contresens selon lequel le
méme contenu de jugement peut étre vrai pour une espece et faux pour une
autre, ce qui rendrait le méme contenu susceptible de recevoir les deux
valeurs de vérité, vrai et faux (Husserl, 1969 : § 34-36). De la méme maniere,



SERRA 16

en affirmant implicitement, dans la premiere des Recherches logiques,
I’idéalité du sens ou de la signification face aux multiples maniéres dont
diverses cultures s’expriment linguistiquement (Husserl 1984 : 1), Husserl
conduirait a un probléme qui reviendrait bien plus tard dans sa lettre a Lévy-
Bruhl, celui de savoir comment situer les différents modes d’expression d’une
société donnée, appelée dans le cas envisagé « société primitive », tout en
préservant une analyse de ses moments structurants sans tomber dans le
relativisme.

Deux autres questions €elémentaires découlent de ces thémes. La
premiere concerne la distinction entre sciences eidétiques et sciences de faits :
comment comprendre et situer le rapprochement plus tardif proposé par
Husserl entre les analyses phénoménologiques et 1’anthropologie en tant que
discipline des sciences humaines ? Renverserait-il la relation de dépendance
vis-a-vis de la phénoménologie, comme discipline qui a proprement parler
explicite la dimension eidétiqgue de toute connaissance ou encore ne
considere-t-il plus que I’anthropologie est science de faits comme les autres ?
Husserl rendrait-il la phénoménologie dépendante de la recherche
anthropologique ? L’autre probléme refléte 1’ancien théme des
Prolégomenes, a savoir : ses analyses tardives défendent-elles une sorte de
relativisme, au sens ou elles tiendraient pour nécessaire de considérer la
spécificité de chaque groupe humain et la possibilité d’avoir autant de visions
anthropologiques différentes du monde qu’il y a de sociétés humaines
étudiées ? Devant de telles questions, il s’agit de commencer par suivre la
maniere dont Husserl rapproche sa perspective de celle de Lévy-Bruhl dans
la Lettre de 1935, cadre dans lequel la phénoménologie de I’intersubjectivité
devient aussi centrale que la constatation d’une crise relative a la maniere
dont I’humanité européenne s’arrimait a des méthodologies scientifiques
disponibles et a leurs effets pratiques respectifs, sans qu’elles fussent diment
fondées. (Cf. Husserl, 1976b.)

Husserl s’attache a situer des le début de sa lettre son intérét pour les
perspectives anthropologiques de son contemporain francais, un intérét a ce
point intense qu’il aurait détourné son attention de son propre travail depuis
plusieurs semaines au profit de la lecture de La mythologie primitive. En
premier lieu, il met en avant la ressemblance avec son point de vue sur
I’humanité et le monde environnant (Husserl, 1994 : p. 161). Il importe de
souligner — puisque ceci sera le lien principal entre les perspectives du
phénoménologue et de 1’anthropologue — que pour Husserl le monde
environnant (Umwelt) ne coincide pas phénoménologiquement avec le monde
physique qui nous entoure, avec les objets concrets et disponibles a



SERRA 17

I’appréhension, a la manipulation et a I’intervention technique : il inclut des
représentations du monde, des élaborations de 1’imagination, des renvois
symboliques, des configurations qui agissent en tant qu’idées, des forces
surnaturelles, etc. Ainsi que 1’écrira Husserl a la méme époque : méme si la
vision scientiste moderne a ramené les relations intentionnelles a des relations
purement objectives et technicistes face a une « nature objective », les Grecs
de I’ Antiquité possédaient un sens du monde environnant plus vaste :

Certes, I’historien, le chercheur, dont le domaine est I’esprit, la culture, quelle que soit
sa sphére, ne cesse d’avoir au nombre de ces phénomeénes également la nature
physique, dans notre exemple, la nature de la Gréce antique. Mais la nature n’est pas
la nature au sens des sciences de la nature, elle est ce qui valait comme nature pour
les anciens Grecs, ce qu’ils avaient devant les yeux dans le monde-ambiant en tant
qu’effectivité naturelle. Pour mieux dire, le monde-ambiant historique des Grecs n’est
pas le monde objectif, dans notre sens, mais c’est leur « représentation du monde »,
c'est-a-dire de leur facon subjective propre de donner valeur a 1’ensemble des
effectivités qui, dans ce monde-ambiant, valaient pour eux, ce qui comprend par
exemple aussi les dieux, les démons, etc. (Husserl, 1976¢ : p. 350)

De méme que les objets qui nous entourent ne demeurent pas identiques dans
la mesure ou les intentionnalités tournées vers eux changent, les affections
qui naissent en eux et touchent la conscience, leurs dispositions spatiales qui
dépendant de la maniére dont 1’attention, les affects, 1’intérét, les valeurs et
les mouvements corporels en détachent certains plus et d’autres moins, de
méme aussi il est possible de thématiser le monde environnant pour un groupe
social spécifique en fonction de ses modes d’interaction avec les objets
culturellement institués : 1’appréhension et la réélaboration symbolique de
leurs significations et relations varieront en fonction des aspects mentionnés
(pouvoir d’affection, d’intérét, de valeurs, etc.) mais en outre se réveleront
propres aux pratiques et styles d’une certaine communauté historique en
comparaison avec les manieres dont une autre communauté traite les
« objets » qui « lui » sont relatifs. Quand tel « monde environnant commun »
(gemeinschaftliche Umwelt) se constitue, souligne Husserl, il «ne se
décompose pas en aspects purement singuliers subjectifs en constante
mutation dans le temps » (Husserl 1976c : p. 340). Méme une communauté
qui, par principe, serait « anhistorique », ainsi que Husserl le remarque a
propos des peuples « primitifs» étudiés par Leévy-Bruhl, posséde des
structures spécifiques pour se rapporter a son monde environnant, bien que,
dans le cas considéré, le contraste avec les sociétés « historiques », comme
les sociétés européennes de son époque, se présente selon lui comme la
marque distinctive la plus pertinente.



SERRA 18

En ce qui concerne cette différence, il convient de rappeler qu’au début
de la Lettre Husserl fait allusion aux circonstances tenant au contexte
politique et social des années 1930, c'est-a-dire a la maniére dont la « nation
allemande » poussait a 1’expatriation des professeurs d’origine juive et
adoptait des mesures contraires a une refondation originaire de I’idéal
d’humanité : son fils Gerhart Husserl, professeur de droit, s’était vu retirer sa
charge a I'université de Kiel en 1935 et avait d0 poursuivre sa carriere a
I’étranger (aux Etats-Unis). Ce détail n’est pas sans importance, dés lors que
Husserl met en évidence la condition d’ouverture au futur des sociétés dites
« historiques » — dans ce cas, I« humanité européenne » —, capables de
modifier les circonstances actuelles en en visant d’autres plus adéquates a la
maturation de leurs valeurs, par contraste avec les sociétés dites
« anhistoriques », caracteristique spécifique que les « sociétés primitives »
étudiées par Lévy-Bruhl présenteraient dans leurs relations au monde et dans
leur « socialite vivante ».

En tenant pour paradigmatiques les recherches de Lévy-Bruhl dans La
mythologie primitive, Husserl caractérise cet ouvrage comme « ceuvre
classique d’une ethnologie strictement scientifique (Husserl, 1994 : p. 162).
Lévy-Bruhl remettrait en question une lecture de survol sur d’autres sociétés
en évitant de les classer selon des principes internes a la raison, comme cela
se produit dans la conception systématisante qui résulte de la philosophie de
I’histoire de Hegel, laquelle consiste en un mouvement progressif de passage
et d’élévation (Aufhebung) depuis les formes d’organisation sociale plus
archaiques a la rationalité qui trouve son apogée dans I’Europe de son temps.
Tout au contraire, 1’originalit¢ de La mythologie primitive tiendrait en
particulier dans 1’¢lucidation de la structuration mentale propre aux peuples
appelés « peuples primitifs», en tenant compte de leurs différences
spécifiques. Dans le méme temps, Lévy-Bruhl inaugurerait selon Husserl une
conception de I’anthropologie liée a une psychologie pure qui résiste a
I’appréhension des étres humains comme objets de la nature en ce qu’ils se
présentent avec les significations de « personne » et « sujets de conscience »,
et cela non in abstracto mais dans le concret, dans les relations entre les
modes d’expression des représentations du monde et les concrétisations du
sens dans les pratiques collectives.

Disant « je » et « nous », ils (les primitifs) se rencontrent comme membres de familles,
d’associations, de socialités ; ils vivent en tant qu’ils sont liés « les uns aux autres »,
ils agissent dans leur monde et y pétissent — le monde, qui a sens et réalité pour eux a
partir de leur vie intentionnelle, de leur expérience, de leur pensée et de leurs valeurs.
Naturellement nous savions déja depuis longtemps que chaque étre humain avait sa



SERRA 19

« représentation du monde » (Weltvorstellung), que chaque nation, que chaque sphére
culturelle supranationale vit pour ainsi dire dans un monde différent, en tant que
monde environnant, et de méme chaque époque historique dans le sien. Mais vis-a-
vis de cette généralité vide, votre travail et son théme insigne nous ont rendus
sensibles & une nouveauté grandiose : a savoir que ’on peut mener une possible
grande tache de la plus haute importance, celle de « sentir de I’intérieur » (einfihlen)
une humanité fermée vivant dans une socialité générative elle-méme vivante et de la
comprendre comme humanité qui posséde le monde dans sa vie socialement unifiée
et & partir d’elle ; le monde n’est pas pour elle « représentation du monde » mais il est
monde réel existant (wirkliche seiende Welt). (Husserl, 1994 : 162, trad. Mazzu et
Missentos)

Selon Husserl, au sein de cette « socialité vivante » de tels groupes dits
« primitifs » se caractérisent par une « anhistoricité » (Geschichtslosigkeit),
non pas toutefois en un sens simplement déficitaire dans la mesure ou ce trait
distinctif permettrait de comprendre la singularité de leurs relations
linguistiques, ontologiques, logiques, sans qu’il soit nécessaire de « sombrer
dans I’océan des traditions culturelles historiques, des documents, des
guerres, des politiques, etc. » (Husserl, 1994 : 162, tr. Mazzu et Missentos).
De cette maniére, ’accés a la « socialité vivante » se ferait sans médiations,
comme si les intentionnalités rapportées aux divers groupes concernés
n'impliquaient pas un recul interprétatif et une considération symbolique des
événements, des habitus, des rituels, des élaborations par image et d’autres
registres. Au-dela de cela, puisque la concrétion méme des « représentations
du monde » ne pourrait étre appréhendée séparément, les pratiques de telles
organisations sociales échapperaient a I’analyse de la « la corrélation concrete
de la vie spirituelle pure (rein geistigem) et du monde environnant (Umwelt) »
(Husserl, 1994 : 162, tr. Mazzu et Missentos). Husserl rappelle qu’il a déja
thématisé dans des ceuvres antérieures le probleme de la corrélation « nous-
monde environnant » comme théme de la phénoménologie transcendantale en
relation & « divers “nous” possibles » et non seulement ce qui concerne les
réalités socio-historiques effectives accessibles a 1’élucidation scientifique.
Ainsi, la contribution de la phénoménologie dans ses relations a
I’anthropologie consisterait a décrire, selon leurs particularités et possibilités
respectives, la logique, ’ontologie, les visions du monde, aussi bien des
« humanités closes » ou anhistoriques que des humanités historiques,
« nationales » et « supranationales », dont le trait distinctif principal serait
celui d’avoir un futur commun, un futur qui ne cesse de s’effectuer. Et déja,
relativement aux sociétés closes ou anhistoriques, se présente la tache de
réaliser une « pure psychologie interne des concrétions », dont la méthode



SERRA 20

serait encore a élaborer. (Husserl, 1994 : p. 162-163, trad. Mazzu et
Missentos).

Nous pourrions dire que, grace a cette analytique intentionnelle, le matériel
anthropologique deviendrait apparemment un point de départ de 1’approche
phénoménologique et que le relativisme historique serait censement dépassé.
Etant donné qu’elle ne consisterait plus en une simple accumulation de faits,
I’analyse anthropologique échapperait au naturalisme et aux particularismes
naifs, mais ceci seulement dans la mesure ou le matériel anthropologique —
dans notre cas, celui présenté par Lévy-Bruhl — se montrerait capable
d’atteindre sa légitimité adéquate quant a ses moments structurels et cela, en
somme, a partir de la lecture phénoménologique. Cette sorte de « salut
phénoménologique-transcendantal » se produit, par conséquent, a condition
d’en payer le prix : celui de se soumettre a la fondation, a I’approfondissement
et au radicalisme que la phénoménologie transcendantale, et elle seule, peut
fournir. Selon les termes de Husserl :

I’anthropologie, a I’instar de toute science positive et de I'universalité (Universitas)
de celle-ci, a certes le premier mais pas le dernier mot de la connaissance — de la
connaissance scientifique. [...] La phénoménologie transcendantale est science
radicale et conséquente de la subjectivité, qui constitue ultimement le monde en elle.
En d’autres termes, elle est la science qui révéle [’évidence universelle (universale
Selbstverstandlichkeit) « monde et nous hommes dans le monde » comme une
incompréhensibilité (Unverstandlichkeit), donc comme une énigme et un probléme,
et qui la rend scientifiquement compréhensible de 1’unique maniére possible, celle
d’une auto-méditation radicale. (Husserl, 1994 : p.163-164, trad. Mazzl et
Missentos)

Cette orientation de 1’analyse permet d’observer la réitération de positions
déja mentionnées que 1’on trouvait dans les Prolégomenes a la logique pure
et dans les Ideen I: I’insuffisance des sciences positives se montre a
I’impossibilité qui est la leur d’échapper a I’'universalité eidétique ; les divers
mondes et visions du monde anthropologiques sont reconnus si et dans la
mesure ou leur limitation est soulignée, puisque c’est a partir de la
phénoménologie que pourrait étre affirmée, face au relativisme, la portée de
moments structurants, tels que ceux-ci : la relation au monde environnant, la
compréhension du sens de 1’« humanité » par-dela toute limitation
conceptuelle héritée de ’humanisme classique et des sciences (de la nature et
de ’esprit), 1’élévation de la compréhension anthropologique partielle a celle
qui élucide de maniere pure les relations avec autrui en termes
d’intersubjectivité transcendantale, au-dela de tout contexte qui serait
simplement existentiel ou cognitif. Selon cette perspective, les sociétés



SERRA 21

« primitives » directement accessibles en leurs concrétions selon diverses
modalités relatives a leurs mondes environnants respectifs se présentent
démunies d’historicité, non pas seulement en vertu de 1’analyse
phénoménologique mais en ce que celle-ci validerait ce trait spécifique depuis
ce qui se manifeste comme leur condition structurelle.

Une premiere question se pose. Il s’agit de savoir si Husserl privilégie
de cette maniere un certain modele d’historicité et d’ouverture a 1I’avenir par
opposition a la stagnation de ces sociétés qui se conservent dans la répétition
de structures typiques et dans 1’actualisation des concrétions déja atteintes qui
les caractérisent essentiellement. Un second probleme concerne la possibilité
que de telles recherches anthropologiques agissent, par conséquent, comme
illustrations exemplaires d’« autres nous possibles » et, en méme temps,
comme « contre-exemple » face a une historicité ouverte et préalablement
identifiée a la sphere du propre (sphére de I’Eigentlichkeit, telle que Husserl
I’avait présentée des années auparavant dans ses Méditations cartésiennes de
1929, plus spécifiquement dans la Véme d’entre-elles). Dans cette derniere,
la relation a I’alter ego est rendue possible, non de maniere représentative ni
de maniere directe comme pure présence perceptive (par présentation,
gegenwartigend), ni non plus comme Darstellung de son universalité, mais
bien de maniere médiate, par analogie apprésentative : autrui est ainsi pour
moi subjectivité transcendantale dans la mesure ou, par synthese passive, le
sens du Leib (corps propre, animé ou vivant) est transféré sur lui par analogie
avec mon Leib, le seul dont j’aie la certitude immédiate qu’il n’est pas un
corps seulement physique (Korper) (Husserl, 1973 ; Veme Méditation). Or,
dans le cas qui nous occupe de la relation avec autrui — le cas de celui qui est
appelé « primitif » et de ses élaborations culturelles —, I’appréhension
analogisante continue de se produire depuis le propre, depuis le porteur
d’historicité, dans la mesure ou 1’autre demeure en scéne comme objet
d’analyse, des lors que la culture du « primitif » et de ses différences ne peut
se prévaloir de réversibilité. En d’autres termes : la possibilité que le propre
supposé devienne autre sous la perspective de cette autre culture. Celle-ci est
et demeure objet d’une recherche, d’abord socio-anthropologique, élevée
ensuite, par la phénoménologie, a une intelligibilité de portée plus vaste parce
que philosophique.

Lorsque nous retracons les lectures de la Lettre, en particulier celles de
Merleau-Ponty et de Derrida, comme nous allons le faire maintenant, nous
observons des voies interprétatives qui tant6t renforcent les considérations
critiques qui viennent d’étre exposées, tantot en divergent.



SERRA 22

2. Répercussions de la Lettre : Merleau-Ponty et Derrida

Merleau-Ponty, en pensant a la relation entre la phénomeénologie et la science,
s’exprime dans Signes (1960) d’une maniére relativement proche des
considérations qu’il tenait en 1945 dans la Phénomeénologie de la perception,
au sens ou il souligne le gain de connaissance dont bénéficient les analyses
phénoménologiques lorsqu’elles se référent aux maticres et aux résultats de
certaines approches scientifiques et qu’elles s’en inspirent. Dans « Partout et
nulle part », texte publié dans Signes, Merleau-Ponty souligne la fécondité de
cette orientation du travail pour la phénoménologie lorsque celle-ci
s’approprie certaines descriptions sociologiques et anthropologiques et dans
la mesure ou, ce faisant, elle se distingue d’autres tendances philosophiques.
L’auteur remarque le contraste entre, d’un c6té, les considérations de Husserl
a propos des cutures dites primitives lorsqu’il considére les « mondes vécus »
spécifiques, et, d’un autre coté, la systématisation de caractere hégélien
lorsqu’il se tourne vers 1’archaique en y voyant une étape plus rudimentaire
mais élevée, en méme temps, au rang de moment constitutif dans la
configuration dialectique de I’histoire conceptuellement considérée.
Toutefois, ces deux perspectives — phénoménologique et dialectique —
partagent un procédé similaire en tant que point de vue occidental dirigé vers
d’autres cultures. Dans les termes de Merleau-Ponty :

Méme a la fin de sa carriére, quand justement il expose la crise du savoir occidental,
Husserl écrit que «la Chine... I’Inde... sont des spécimens empiriques ou
anthropologiques ». Il parait donc reprendre le chemin de Hegel. Mais s’il garde son
privilége a la philosophie occidentale, ce n’est pas en vertu d’un droit qu’elle aurait,
et comme si elle possédait dans une évidence absolue les principes de toute culture
possible — c’est au nom d’un fait, et pour lui assigner une tache. Husserl a admis que
toute pensée fait partie d’un ensemble historique ou d’un « monde vécu » ; en principe
donc, elles sont toutes des « spécimens anthropologiques », et aucune n’a de droits
particuliers. 11 admet aussi que les cultures dites primitives jouent un réle important
dans I’exploration du « monde vécu », en nous offrant des variations de ce monde
sans lesquelles nous resterions englués dans nos préjugés et ne verrions pas méme le
sens de notre propre vie. Mais il reste ce fait, justement, que 1’Occident a inventé une
idée de la vérité qui I’oblige et qui I’autorise & comprendre les autres cultures, et donc
a les récupérer comme moments d’une vérité totale. (Merleau-Ponty, 1960b : 173).

C’est toutefois dans le texte « Le philosophe et la sociologie » (Signes, 1960a)
que les considérations de Merleau-Ponty traitent plus spécifiquement de la



SERRA 23

relation entre les points de vue socio-anthropologique et phénoménologique,
sur base de la Lettre de Husserl & Lévy-Bruhl. Voici les taches principales
présentées par Merleau-Ponty dans ce texte, a partir des positions de Husserl :
dépasser la séparation entre les deux champs de la connaissance et réexaminer
leurs relations reciproques; partir du caractere exemplaire de la
phénoménologie de Husserl pour laquelle toutes les formes du savoir sont
« solidaires », ce qui implique que toute science sous-entendrait une
ontologie et toute ontologie annoncerait un savoir qui devrait étre
philosophiquement fondé ; surmonter la signification de la Philosophie
comme « autonomie absolue de I’esprit » et dépasser également I’idée de la
science comme « simple notation de faits » (« idéalisation du fait brut ») ou
encore I’extériorité absolue des faits en relation au chercheur ; enfin la
nécessité de penser les relations sociales par analogie ou par contraste avec
« nos vécus » (Erlebnisse) par la voie de la « variation imaginaire ». A propos
de ce dernier point, Merleau-Ponty souligne :

I’objectivisme oublie cette autre évidence que nous ne pouvons dilater notre
expérience des rapports sociaux et former 1’idée des rapports vrais que par analogie
Ou par contraste avec ceux que nous avons vécus, bref par une variation imaginaire
de ceux-ci, au regard de laquelle, sans doute, ils recevront une signification neuve [...]
(Merleau-Ponty, 1960a : p. 125)

Selon Merleau-Ponty, Husserl, au cours de sa réhabilitation tardive de la
science anthropologique, aurait revu sa défense de 1’autonomie de la pensée
philosophique, telle qu’elle s’était exprimée initialement dans sa critique du
psychologisme, de 1’anthropologisme et des sciences positives, fussent-elles
naturelles ou humaines. Husserl, dans le contexte plus tardif de son ceuvre,
revenant aux problemes de I’histoire et surtout du langage en son inscription
préalable dans le « monde de la vie » (Lebenswelt), ne donnerait plus un statut
central au sujet-philosophe — méme si c’est de celui-ci que provient la
légitimité de la variation imaginaire quant au champ des possibles qu’il s’agit
de défricher pour chaque sens qui vient a étre exprimé. Mais ce méme sujet,
du fait de se trouver préalablement inscrit dans le langage, ne s’en tiendrait
pas a des «formes idéales d’une langue universelle » (Merleau-Ponty,
1960a: p. 130). L’importance de I’ceuvre de Lévy-Bruhl porterait sur la
nécessité phenoménologique de redécouvrir « I’accés direct a la langue
vivante », au « sujet parlant en exercice par opposition a une science du
langage qui le traite inévitablement comme une chose » (Merleau-Ponty,
1960a : p. 130-1). En attribuant ainsi au sociologue la tache de comprendre le
« phénomene du langage », de maniére originaire et avant les théories



SERRA 24

scientifiques correspondantes, Merleau-Ponty renforce la priorité de la
« comprehension » qui — détail d’importance — serait philosophique par
excellence :

Le sociologue fait de la philosophie dans toute la mesure ou il est chargé, non
seulement de noter les faits, mais de les comprendre. Au moment de [’interprétation,
il est lui-méme déja philosophe. C’est dire que le philosophe professionnel n’est pas
disqualifié pour réinterpréter les faits qu’il n’a pas lui-méme observés si ces faits
disent autre chose et plus que ce que le savanty a vu. (Merleau-Ponty, 1960a : p. 127 ;
italiques de A. M. Serra)

D’un c6té, en effet, Merleau-Ponty défend un « enveloppement réciproque »
entre les contextes auxquels il a été fait référence : la phénomenologie et les
recherches socio-anthropologiques. Cependant, cette proposition maintient
une hiérarchie qui consiste dans la possibilité que soit assimilé le second
contexte pour autant et dans la mesure ou il se rapproche de la philosophie
ou, plus proprement, d’une phénoménologic qui aurait élargi sa tache
descriptive en direction d’une herméneutique compréhensive. Sur la base du
contact avec 1’actuel et de la constatation effective que la subjectivité
transcendantale est intersubjectivité et que toute concrétude anticipe des
possibilités eidétiques, la phénoménologie ne succomberait pas au relativisme
d’une science positive et jamais ne se limiterait a enregistrer la variété des
faits anthropologiques. La phénoménologie aurait plutét pour tache une
« vigilance qui ne nous laisse pas oublier la source de tout savoir. » (Merleau-
Ponty, 1960a : p. 138).

Merleau-Ponty maintient 1’opposition entre historicité et anhistoricité
et il accentue la considération de Husserl déja mentionnée selon laquelle « les
primitifs » étudiés par Lévy-Bruhl sont « sans histoire » (geschichtslos), au
sens d’une vie « en tant que vie qui n’est que présent en écoulement » (€in
Leben, das nur stromende Gegenwart ist) (Husserl, 1994 : p. 162, trad. Mazzu
et Missentos). En tant que le monde environnant des sociétés historiques
porterait une mutabilité intrinséque du devenir historique, 1’effort
méthodologique de la phénoménologie relativement aux structures du monde
archaique consisterait dans la nécessité de comprendre un monde environnant
avec ses propres spécificités pour ce qui touche au temps et a 1’étre :

L’analyse intentionnelle qui retrouvera et reconstituera les structures du
monde archaique ne saurait se borner a expliciter celles du nétre : car ce qui
donne sens a ces structures, c¢’est le milieu, I’Umwelt, dont elles sont le style
typique, et I’on ne peut donc les comprendre a moins de comprendre comment



SERRA 25

le temps s’écoule et comment I’étre se constitue dans ces cultures. (Merleau-
Ponty, 1960a : p. 135)

La notion de milieu se démarque ici en ce qu’elle aide a penser la vie en
société : ce n’est pas seulement vivre dans un milieu mais « a travers » celui-
ci. Les relations quantitatives entre objets et milieu ambiant donneraient lieu
a des relations qualitatives entre organismes et milieux, entre membres de
communautés et leur entourage*. Pour Merleau-Ponty, toutefois, au sein de la
tache d’analyser les structures du « monde archaique », celui-ci demeure
comme « exemple » ou, ainsi que cela a été dit plus haut, comme « I’exemple
typique ». Néanmoins, il resterait a détailler leurs temporalités spécifiques.

De son c6té, Derrida, dans son « Introduction » a sa traduction de
« L’origine de la géométrie » (1962), commence par faire remarquer que dans
la Lettre a Lévy-Bruhl Husserl reprenait surtout un theme qui lui était cher :
le statut des objets idéaux qui incombent a la science et au langage, en
particulier a la science dont la géomeétrie serait un « exemple » et, de fait, le
grand exemple dans la mesure ou ses objets s’actualiseraient dans divers
contextes historiques en garantissant toujours la possibilité de 1’identification
d’un « méme » sens. Dans le prolongement de cette orientation, il s’agirait,
dans la Lettre, des « conditions de possibilité, solidaires et concretes, de ces
objets idéaux : le langage, I’intersubjectivité, le monde, comme unité d’un sol
et d’un horizon. » (Derrida, 1962 : p. 3) Pour Derrida, la Lettre de Husserl
consoliderait la position exprimée dans plusieurs de ses ceuvres, « contre une
certaine irresponsabilité techniciste et objectiviste dans la pratique de la
science et de la philosophie », ainsi que « contre un historicisme aveuglé par
le culte empiriste du fait et la présomption causaliste ». (Derrida, 1962 : p. 4).
Ses analyses phénomenologiques chercheraient, tout au contraire, a maintenir
les « invariants historiques » inhérents aux sociétés concrétes et, sur cette
voie, n’autoriseraient qu’un « certain relativisme » :

Celui-ci (le relativisme) garde toute sa valeur pourvu que son niveau de matérialité et
ses conditions aprioriques soient convenablement déterminés. C’est ainsi que 1’on
peut interpréter la part faite au relativisme dans la célébre Lettre a Lévy-Bruhl,
antérieure d’un an a L’Origine, et dans laquelle on a pu croire, au contraire, que
Husserl renoncgait aux apriori historiques découverts par la variation imaginaire,
reconnaissant que la phénoménologie pure de I’histoire devait attendre du contenu des

4 De telles relations ne seraient pas pensées a travers le schéma stimuli — réponses mais selon
des jeux de forces de sorte que la vie comprenne non seulement tel ou tel milieu défini mais
« une infinité de milieux possibles » (Alloa, 2008 : p. 41).



SERRA 26

sciences empiriques, de 1’ethnologie et particulier, autre chose que des exemples.
C’est notamment la lecture qu’en a proposée M. Merleau-Ponty [...] (Derrida, 1962,
p. 115-116)

En prenant ses distances a 1’égard de Merleau-Ponty, Derrida souligne que
méme dans ce contexte tardif des ceuvres de Husserl, la variation imaginaire
demeure « la méthode » grace a laquelle s’obtient « un a priori du monde
historique » : celui-ci garantirait son universalité et son idéalité alors que, en
méme temps, il lui manquerait 1’« authentiquement originaire », réserve a la
géomeétrie et aux autres objets logiques. (Derrida, 1962 : p. 118). La variation
imaginaire et la reduction partiraient de la facticité mais, dans la méme
démarche, «ne retiennent du fait que son exemplarité et sa structure
d’essence, sa “possibilité” et non sa facticité. » (Derrida, 1962 : p. 118)°.

A revers des discontinuités présentées par Merleau-Ponty entre les
positions initiales et plus tardives de Husserl, Derrida souligne donc la
continuité d’un motif. Méme si, dans ce contexte plus tardif, qui est aussi
celui de la Krisis (La crise des sciences européennes et la phénomeénologie
transcendantale, 1935), c’est I’histoire elle-méme qui fait irruption dans les
analyses phénoménologiques, en ouvrant un domaine « qu’il est difficile de
maintenir dans les limites régionales », le « nouvel accés a I’histoire » ne
serait jamais directement problématisé par Husserl : la Krisis affirmerait une
« teléologie de la raison » comme « nouvelle légitimation de 1’idéalisme
transcendantal » (Derrida, 1962 : p. 8). Dans cet élargissement a 1’histoire,
aurait cours une analogie entre la forme de la transmission historique et la
conscience intime du temps, avec cette différence que la sédimentation qui a
lieu dans la premiére dépasserait la finitude de la seconde :

Le présent ne s’apparait ni comme la rupture, ni comme 1’effet d’un pass¢, mais
comme rétention d’un présent passé, c'est-a-dire comme rétention de rétention, etc.
Le pouvoir rétentionnel de la conscience vive étant fini, celui-ci garde significations,
valeurs et actes passés sous forme d’habitus et de sédiments. La fonction de la
sédimentation traditionale dans le monde communautaire de la culture sera de
dépasser la finitude rétentionnelle de la conscience individuelle. (Derrida, 1962 :
p. 45)

Les sociétés historiques se particularisent a partir de cette supériorité de la
sedimentation culturelle sur le flux des rétentions de la conscience intime du
temps (inneres Zeitbewusstsein). La contradiction suivante est en particulier

5 A propos de la continuité entre ce motif et d’autres observations déconstructivistes envers
la phénoménologie de Husserl dans I’ceuvre de Derrida, cf. le synopsis de notre étude : Serra,
2017.



SERRA 27

manifeste : d’un co6té, Husserl affirmerait que « toute communauté est en
histoire, que I’historicité est I’horizon essentiel de I’humanité, dans la mesure
ou il n’y a pas d’humanité sans socialité et sans culture. » (Derrida, 1962 :
p. 120-121). Pour autant, d’un autre c6té, I’Europe continuerait d’étre « le bon
exemple », au sens de la « pureté » de son telos comme « universalité,
omnitemporalité et traditionnalité infinie. » (Derrida, 1962 : p. 121). Ces
aspects caractérisent 1’« eidos européen », en tant que les autres sociétés,
marginales par rapport & ce centre, apparaissent comme « sans histoire » si on
les compare précisément a la plénitude de 1’idéal européen d’humanité.

A T’occasion de ces considérations, il est en principe possible de se
demander si, et dans quelle mesure, dans ces sociétés dites « primitives » les
modes d’actualisation de 1’archaique — spécialement dans les élaborations
symboligues des relations entre les ancétres mi-humains mi-animaux et les
organisations sociales actuelles — impliquent une autre temporalité qui ne soit
pas celle du flux des rétentions. Si cette « autre temporalité » ne conduit pas
nécessairement a 1’attribution d’une historicité a ces sociétés, sans conduire
non plus a son contraire (une anhistoricité), elle rend certainement possible le
déplacement de la dichotomie comparative entre temporalité et atemporalité,
historicité et anhistoricité. Dans la présente étude ce théme sera introduit au
point suivant, spécialement a travers le rapprochement entre les concepts de
« participation» et de  «présentification »  (Vergegenwartigung),
respectivement élaborés par Lévy-Bruhl et par Husserl.

3. Temporalité des présentifications totémiques

La participation de l'individu actuel avec son totem, dont il a une
conscience si sdre, est calquée sur celle-1a, dont elle dérive.
(L. Lévy-Bruhl, La mythologie primitive)

Diese bewusste Beziehung aber ist gegeben durch jenes eigentiimliche
Bewusstsein der Vergegenwartigung eines Nicht-erscheinenden im
Erscheinenden, wonach das Erscheinende sich vermége gewisser
seiner Intuitiven Eigenheiten so gibt, als ware es das andere [...].

(E. Husserl, Hua XXIII: Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung)

Le rapprochement entre la phénoménologie et 1’anthropologie renvoie a un
certain dépassement de 1’«interdit anthropologique® », ainsi qu’a un

5 Frangoise Dastur (2015) souligne le retour de la question anthropologique — aprés
I’« interdit anthropologique » de la philosophie francaise des années 1960 (Derrida,
Foucault) — laquelle remonterait, en premier lieu, a Husserl en ce qu’il refusait de fonder la



SERRA 28

accroissement de 1’attention pour la différence et pour la possibilité d’un
partage entre diverses visions du monde’. Dans ce contexte, dans les
« positions » et « répercussions » présentées aux points précédents, nous
avons souhaité préter attention a des mouvements de ’histoire de la pensée
contemporaine, qui, pour une part, peuvent étre soumis a une démarche®
reconstructive  d’inspiration herméneutique ainsi qu’a une lecture
déconstructive qui montre certaines lacunes sous-jacentes aux explications
rencontrées dans les ceuvres correspondantes. Il convient de rappeler que les
possibilités de dialogue entre phénoménologie et anthropologie ne restérent
pas liees aux considérations de Husserl ni aux lectures qui déconstruisent

philosophie sur I’lhnomme au sens d’une analyse de son existence mondaine et, en second lieu,
a Heidegger, a la suite de sa critique de I’anthropologisme dans Etre et Temps, et en ce qu’il
se gardait d’interpréter le Dasein d’un point de vue anthropocentrique. Dastur souligne, d’un
autre co6té, I’affirmation, dans la phénoménologie de Husserl, de la prééminence du
transcendantal sur toute anthropologie possible et la pertinence, par conséquent, de la
dénomination proposée par Derrida dans « Les fins de I’lhomme », celle d’« humanisme
transcendantal », pour caractériser I’attitude tardive de Husserl. D’un autre c6té, aussi bien
chez Husserl que chez Merleau-Ponty la différence entre ego transcendantal et ego
empirique, entre subjectivité et intersubjectivité, loin de bloquer la recherche philosophique
et son rapprochement avec I’anthropologie, « ouvr(irait) au contraire la voie a une autre
compréhension de I’homme que celle qui réduit son étre & celui d’un objet constitué
subsistant dans le monde. » (Dastur, 2015 : 40). De cette maniere, le renoncement a toute
forme de naturalisme serait le point de départ pour une psychologie phénoménologique et,
ensuite, pour la recherche anthropologique inspirée de la phénoménologie. A propos de
I’« interdit anthropologique » et de la maniére dont la déconstruction de I’anthropologisme
se produit diversement selon la pensée de Derrida, lecteur de Husserl, Hegel, Heidegger, cf.
Serra, 2018.

" Frédéric Keck (2008) souligne la nécessité de réinterpréter les descriptions de Lévy-Bruhl
moins comme une vision culturaliste, restreinte a des cultures particuliéres, que comme une
situation  singuliere dans laquelle I’expérience des sociétés et celle de
I’anthropologue/ethnologue se rencontrent. L’enquéte anthropologique et ethnologique — et
cela pourra étre également dit de la recherche phénoménologique qui se rapproche de la
premiére — se comprendrait comme intérét unique pour la « rencontre effective », comme
réhabilitation de I’expérience originaire de I’« étonnement » et comme la possibilité d’un
partage de visions du monde a travers le compte-rendu écrit. Bien que Keck évoque, a partir
de I, un déplacement de concepts et de catégories favorisé par I’expérience de I’altérité, son
appel a une « rationalité élargie » peut aussi étre considéré comme réductionniste. Cf. Keck,
2008 : 45 : « Dans cette rencontre, I’ethnologue rejoue en quelque sorte le scénario quotidien
de la mentalité primitive : confronté a des événements qui lui apparaissent comme insolites,
inhabituels, il projette sur eux ses propres habitudes mentales. Si les sociétés primitives
apparaissent « comme des choses », c’est-a-dire comme des entités dont les déterminations
sont tout d’abord naturelles et mécaniques, elles en viennent alors & se doter de significations
[...]. Ainsi, par un retournement constitutif de la démarche ethnologique, I’ethnologue en
vient & considérer ses propres habitudes mentales « comme des choses », ¢’est-a-dire comme
des cadres figés dont la contrainte I’empéche de vivre et comprendre d’autres sociétés [...].
La rencontre de I’autre homme permet a I’ethnologue de considérer son « moi » comme un
autre, comme terrain d’expérimentation pour découvrir d’autres formes de vie, et d’accéder
ainsi a une rationalité élargie. »

8 En francais dans le texte (Ndt).



SERRA 29

certaines de ses theses (Derrida) ou qui les conduisent dans des directions qui
permettent un plus grand rapprochement entre les deux disciplines (Merleau-
Ponty). Comme I’objectif de ce texte n’est pas de détailler d’autres positions
phénoménologiques ou phénoménologico-herméneutiques qui seraient
supposeées atténuer les clivages qui sont ceux de Husserl dans les propos de
la Lettre, en les ouvrant, par exemple, a la primauté du monde social ou de
I’intersubjectivité transcendantale (cf. Giovannangeli, 2012), nous porterons
notre attention vers un autre théme. En faisant un pas en vue du
rapprochement entre ces champs du savoir qui sont en principe disjoints mais,
a proprement parler, un pas qui part de la phénoménologie et va en direction
de I’anthropologie, notre texte est également porté par un autre mouvement :
la possibilité de déplacer certaines approches phénoménologiques en partant
d’un motif thématisé par Lévy-Bruhl.

Dans La mythologie primitive, ceuvre a laquelle se référe la Lettre,
Lévy-Bruhl rapporte les maniéres dont des groupes sociaux australiens et des
peuples papous de Nouvelle-Guinée fondent une bonne part de leurs relations
et activités sur le pouvoir encore a I’ceuvre de leurs ancétres. Ceux-ci seraient
les créateurs des especes vivantes, de méme que d’objets que I’on qualifie
habituellement d’objets inanimés (bien qu’ils ne les soient pas pour de telles
cultures) ; ils auraient le pouvoir de prendre d’autres formes ou d’apparaitre
en tant que tels en prenant des traits personnels dont les apparences sont mi-
humaines, mi-animales. Pour de tels peuples, ce « monde mythique (qui n’a
pas cessé d’exister) fait a chaque moment sentir son influence dans le monde
actuel » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 41). Une telle influence ou superposition au
présent se produit selon diverses modalités et doit s’ actualiser périodiquement
dans des cérémonies, des rituels, etc. qui furent institués par ces mémes
sociétés comme formes d’organisation qui sont pour elles fondamentales, qui
ordonnent et qui donnent sens a leurs activités et manieres d’exister.

Pour elle (i.e. la mentalité¢ primitive), le monde mythique, a la fois
« surnature » et « prénature », est la réalité par excellence. C’est le fondement
de la « nature » tout court. Car ce sont les héros, les ancétres de la période
mythique (alchera, ungud, etc.), qui ont produit, « créé » les étres du temps
présent. Pour que ceux-ci subsistent, le concours de ces héros mythiques reste
indispensable. Aussi doit-on se 1’assurer périodiquement par les cérémonies
qu’eux-mémes ont instituées (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 41).

Réglés par de telles interventions périodiques dont I’origine remonte a des
ancétres primordiaux, les peuples « primitifs » concernés auraient le constant
« désir » et I’« idéal » de se mettre en communication avec la « surnature »



SERRA 30

ou la « pré-nature » qui apporte sa plénitude a ce qui est actuel. En termes
phénoménologiques, cette relation peut étre décrite comme une transposition
de sens, dans laquelle I’'une des instances — dans notre cas, le passé mythique
présentifiant (vergegenwartigend) — agit comme sinnverleihend : sur la base
des analyses de Husserl (1966b ; 1984), cette modalité a lieu lorsque, dans
I’association entre deux sens objectifs, I’un d’eux apparait et, par attraction,
incite a I’apparition d’un autre sens ; ainsi, I’un d’entre eux « préte un sens »
a ’autre a travers ’activation d’un lien antérieur qu’ils possédaient en un
certain vécu sédimentée antérieurement®. De cette maniére, s’actualise une
connexion qui tend & répéter des motivations antérieures, lesquelles pourront
étre partiellement modifiées sous I’influence d’autres situations présentes, de
méme qu’a travers la chaine de relations associatives que chacun des
moments présentifiés peut avoir avec d’autres moments. Le concept
husserlien de présentification (Vergegenwartigung) — qu’il est également
possible de traduire par (re)présentification — fait référence a la maniere dont,
dans des actes de phantasia, de souvenir et de conscience d’image, un sens se
présentifie ou tend a se (re)présentifier a partir de ce qui apparait en
entrelacement avec lui (cf. Husserl, 1980). A propos de la conscience d’image
(Bildbewusstsein), Husserl (1980) souligne, en ce sens, que 1’objet-image
(Bildobjekt) ou I’image apparaissante (erscheinendes Bild) ne devient
« image de » que dans la mesure ou le sujet-image (Bildsujet ou theme de
I’image) se présentifie en lui (sich vergegenwartigt) ou en ce qu’il lui donne
du sens. L’objet-image et le sujet-image sont des moments objectifs de la
constitution de I’image et ne sont pas susceptibles d’étre appréhendés
séparément, bien que le second puisse déterminer les directions prises par
I’apparition du premier ou que le premier puisse se démarquer, lorsque 1’un
ou I’autre détail se détache ou quand, en général en liaison avec le support de
I’image, un certain attrait esthétique, comme la couleur ou le contraste, attire
I’attention plus que le théme de I’image a proprement parler (cf. Serra, 2022 ;
Sepp, 2012). Si I’on attribuait une relation de pure contiguité a I’objet-image,
il se lierait alors de fagon continue a la présence d’autres objets pergus ;
cependant, le sujet-image ne se limite pas a la perception présente, ni a sa
manifestation en tant que tel dans I’image qui apparait, comme Sa teneur
idéale structurante (Husserl, 1980 : 8 9). De maniere analogue, dans les
Sociétés « primitives » de Lévy-Bruhl le passé mythique ne peut étre
appréhendé « en lui-méme », en depit des récits qui se reférent a lui en tant

9 La signification de ce terme se manifeste plus proprement dans les recherches de Husserl
dans les Analysen zur passiven Synthesis (Husserl, 1966b), bien que I’expression surgisse
antérieurement, dés la premiére des Recherches logiques (Husserl, 1984 : p. 39).



SERRA 31

qu’origine et sens de I’existant. Mais I’archaique se présentifie en tant que tel
dans la mesure ou certaines circonstances actuelles, en se reliant a lui, se
détachent du plan de coexistence avec les autres étants et relations entre
choses, et font scintiller I’immémorial.

Selon Lévy-Bruhl (1963 : p. 115 sv.), les récits mythiques, connus de
peu de membres des groupes, en général des hommes ageés, ne peuvent étre
révélés par ces derniers qu’a une autre personne choisie par eux et appelée a
leur succéder. Allant de pair avec cette mémoire narrative liée a peu de
privilégiés, ce qui se présentifie — dans les cérémonies et rituels, dans les
mythes narrés, dans les images et les produits de I’art qui montrent les
ancétres — accéde au groupe correspondant d’une maniére directe et
éloquente ; cela peut entrainer avec soi d’autres circonstances contigués qui,
en principe, ne se présentaient pas en relation directe avec le theme principal
qui avait originairement lié la présentification. Nous pourrions nommer cette
fonction des images et des artefacts, en se fondant sur les considérations de
Philippe Descola (2021 : p. 53 sv.), « pouvoir d’agence » OU « agence »,
puisqu’ils apparaissent ou operent dans les diverses sociétés comme étant
capables d’actions autonomes et dotés d’un pouvoir d’altération des
circonstances qui remonterait & une certaine faculté de décision et/ou de
discernement propre. Toutefois, dans les sociétés étudiées par Lévy-Bruhl, ce
facteur de « comme si », « comme si » les artefacts, les images, etc. avaient
un pouvoir d’agence, ne peut étre ignoré, puisque ce ne sont pas eux-mémes
mais bien leur relation de « participation » avec les ancétres qui les dote d’une
telle puissance. Par « participation », Lévy-Bruhl entend a proprement parler
une spécificité de 1’« attitude spirituelle primitive » qui se tourne vers ce qui
I’entoure, non pour 1’appréhender dans son immanence objective ou comme
simple corrélat objectif susceptible d’étre explicité par les lois qui le
concernent, mais bien comme si se manifestait en lui un sens ou un pouvoir
qui le transcende :

Bien différente (de la ndtre) est I’attitude spirituelle du primitif. La nature au
milieu de laquelle il vit se présente & lui sous un aspect entiérement différent.
Tous les objets et tous les étres y sont impliqués dans un réseau de
participations et d’exclusions mystiques : ce sont celles-ci qui en réalisent le
contexte et ’ordre. Ce sont elles qui s’imposeront premiérement a son
attention et qui la retiendront. Si lui (le primitif) s’intéresse a un phénoméne,
s’il ne se limite pas a le percevoir de fagon, pour ainsi dire, passive et sans
réagir, il pensera immédiatement, comme par une sorte de réflexe mental, a
un pouvoir occulte et invisible dont ce phénomeéne est la manifestation. (Lévy-
Bruhl, 1963 : p. 147 sv).



SERRA 32

Lévy-Bruhl (1963 : p. 113) récuse en revanche I’hypothése animiste selon
laquelle les pouvoirs spirituels attribués a des objets tels des arcs et d’autres
outils résideraient dans la présence de quelque esprit ou de quelque &me a
I’intérieur de ces objets. A titre d’exemple, les peintures rupestres auraient
dans ces sociétés une fonction analogue a la récitation de mythes et a la
célébration de cérémonies, en visant a assurer la reproduction et la croissance
d’animaux et de plantes destinés aux groupes concernés. Toutefois, ce but se
subordonnerait a la « participation » entre le groupe humain correspondant et
les ancétres.

Pour que ce but soit atteint, il faut la présence et ’action des étres mythiques,
des ancétres mi-humains, mi-animaux, de qui sont issues ces espéces, ainsi
que les groupes humains correspondants. (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 146)

Il'y aurait une séparation entre, d’un c6té, le plan mystique de la participation
avec les ancétres mi-humains, mi-animaux — ou encore, mi-végétaux — et,
d’un autre coté, le plan utilitaire, celui demeurant soumis a celui-1a :

I est donc vrai, comme le dit I’hypothése courante, que 1’homme
préhistorique croit a I’efficacité magique des images qu’il dessine, peint ou
taille. Mais il n’est pas str du tout qu’il pense faire ainsi tomber directement
les animaux en son pouvoir. (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 147)

Le concept de « participation », fondamental dans la pensée de Lévy-Bruhl,
désigne en particulier ce lien de parenté entre les animaux totémiques et les
membres correspondants du clan : un groupe participe d’une altérité, sans
qu’il y ait une séparation nette entre « singulier et pluriel », « propre et autre
chose », «ici et ailleurs » (cf. Mousalimas, 1990 : p. 38 sv.). Comme les
ancétres possedent une nature mi-humaine, mi-animale, la parenté totémique,
de caractere participatif, impliquerait une communauté « de nature » entre
homme et animal et, par conséquent, une continuité entre les deux. Lévy-
Bruhl (1963 : p. 310 sv.) fait remarquer que les « peuples primitifs »
concernés ne possedent pas, en ce qui concerne les animaux et les plantes, de
classements génériques comme ceux que nous possédons: 1’idée
« zoologique » d’animal, de méme que 1’idée « botanique » de plante leur
seraient étrangeres : en général, ils préférent se tourner vers chaque animal ou
plante dans sa singularité¢, bien qu’ils possédent quelques termes plus
génériques pour les désigner, sans, pour autant, que de telles attributions
n’entrainent une différence hermétique avec les humains. Les animaux
peuvent se manifester comme s’ils étaient « seulement humains », et vice-



SERRA 33

Versa, ce qui se présenterait bien plus comme une « fluidité » et une absence
de délimitation réciproque que comme une transposition de formes
verticalisées allant de I’homme a 1’animal. En revanche, les blancs, qui ne
posseédent pas cette méme réversibilité avec les animaux, sont considérés
comme « autres », comme des « étres presque humains » et plus éloignés des
divers groupes sociaux que ne le sont les animaux. Les blancs ne seraient pas
seulement plus éloignés des humains « primitifs » en comparaison des
animaux mais aussi en comparaison de certaines especes végétales, comme
les tubercules (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 64 sv.).

La question qui se pose des lors est de savoir s’il serait possible de parler
d’anthropomorphisme, en particulier face a I’étendue des relations totémiques
dans de tels groupes sociaux. Un anthropomorphisme comme tel est absent
dans la mesure ou il n’y a pas le sens générique « humanité » avec ses formes
et caractéres distinctifs, qui serait donné comme séparé de [I’idée
d’« animalité »1°. Dans leur « dualité de nature », les animaux n’auraient
jamais été des « animaux purement et simplement » sans porter d’attributs
humains, et vice-versa. Ils ne ressembleraient pas seulement aux humains, ils
leur seraient « spirituellement proches » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 70 sv.).
L’anthropomorphisme n’est plus, dans ce cas, une transposition a posteriori
d’attributs humains : « Leur nature propre, trés différente de ce que nous
appelons animalité, n’avait nul besoin d’étre recouverte d’un vernis
d’humanité. » (Lévy-Bruhl, 1963 : p.311-312). Cette symbiose, cette
« dualité de nature », selon les termes de Lévy-Bruhl, se fait d’autant plus
originaire que 1’on remonte aux « ancétres mythiques », qui ne sont jamais
dissociés de quelque animal ou plante. Pour les peuples papous de Nouvelle-
Guinée qu’il étudiait, le méme mot Dema se référe autant aux ancétres
mythiques mi-humains, mi-animaux qu’a ce qui est « insolite ou frappant »
(Lévy-Bruhl, 1963 : p. XLVI). Il n’y a pas dans ce cas de distinction entre les
étres singuliers concernés et le principe impersonnel qui se manifeste en eux :
une méme instance vaut comme principe impersonnel de vie et comme
personnage mythique. Mais Dema possede une portée plus grande encore ; il
se réfere aussi a des instruments et a des ustensiles que, provenant des
ancétres, auraient été, en d’autres temps, des étres vivants (Lévy-Bruhl,
1963 : p. 34). L’idée de participation embrasse, en ce sens, la relation des
étres singuliers — que 1’on désignerait habituellement comme personnes,
animaux, plantes, et objets aussi — a leurs prototypes mythiques. Toutefois,

10 Cf. Lévy-Bruhl, 1963 : p. 70 : « Pour qu’il y ait lieu a anthropomorphisme, il faut d’abord
qu’une certaine idée de I’animalité se soit détachée de celle d’humanité, et s’y oppose. Rien
ne nous est plus familier. Rien ne I’est moins a ces primitifs. »



SERRA 34

comme cela a été dit, il ne s’agit pas simplement d’une relation entre le
singulier et 'universel, entre genres et especes, ni méme d’une simple
inclusion de ce qui est actuel dans une sorte d’atemporalit¢é du monde
mythique.

Pour nous exprimer en termes phénoménologiques, la participation peut
étre pleine ou partielle ; ce dernier cas se produit, par exemple, quand une
partie du corps, une partie d’un objet, mais aussi un détail ou un moment de
perception, exercent une fonction de présentification. Lévy-Bruhl ne précise
pas le type de relation qu’il y aurait dans ce cas entre 1’actuel et 1’ancestral
correspondant, mais nous pourrions le désigner phénoménologiquement par
la notion de synthése d’« adéquation partielle (partielle Deckung) » (cf.
Husserl 1966b : p. 270 sv.). Chaque fois qu’une partie, un détail ou un
moment se rattache associativement & un autre, avec les liens de motivations
sous-jacents correspondants, les parties ou moments supplémentaires qui ne
se distinguent pas dans le lien participatif resteraient comme des choses-
restes, comme résidus qui sont, ou non, « intentionnellement animés
(intentionnel belebt) », ou qui ne sont pas animes intentionnellement avec la
méme intensité et le méme caractere de sacré que les premiers. Mais il peut
aussi arriver que ces choses-restes ou résidus soient entrainés par la force des
moments de liaison et en viennent & participer a ce qui est appelé la premiére
participation (celle qui s’est manifestée en premier). Cette participation de
second ordre est analogue, dans la pensée de Husserl relative a la conscience
du temps (Zeitbewusstsein) (1966a), a la maniere dont les rétentions et les
protentions coparticipent des impressions, et analogue aussi aux moments
d’adombration (Abschattung) constitutifs de la constitution synthétique du
pergu. Mais, a la différence de 1’analyse husserlienne de la conscience du
temps, les moments de participation primaire ou les premiers moments qui
lient aux prototypes ancestraux se présentent comme des points saillants qui
se détachent du plan de continuité dans lequel le reste du flux ou le reste des
parties contigués s’ordonnent!!. On pourra dire que ces points saillants ou
scintillations dans 1’ordre spatio-temporel se rapportent aux incursions de
I’ancestral dans ’actuel et au relief que prend celui-ci depuis celui-la. Dans
les cérémonies et dans les rituels dans lesquels incursion et relief deviennent
plus intenses et plus manifestes aux membres des groupes concernés, le
pouvoir d’attraction exercé par les points saillants augmente relativement aux
moments et aux parties résiduelles. Les cérémonies et rituels dans lesquels la
présentification des ancétres prolifére tendent par conséquent, étant donnée la

11 De fait, Lévy-Bruhl (1963 : p. 183) se réfere a I’« expérience mystique » comme un
« punctum saliens » dont part le phénoméne de participation.



SERRA 35

force de leur intensité, a s’agréger les gestes et les actions, les objets de
I’entourage, les animaux et les personnes d’une maniére qui n’est pas
seulement partielle. En revanche, il suffirait que les moments ou parties
résiduelles se détachent pour eux-mémes en se séparant des points saillants
ou fulgurations pour que grandisse, en général, la distance entre I’actuel et le
prototypique. Cela coincidera avec un quasi retour au quotidien comme cela
arrive apres les cérémonies d’adoration totémique ; il convient néanmoins de
souligner 1’adverbe « quasi », puisque sont rares les actions, les habitus et les
pratiques qui ne contiennent pas, dans de telles sociétés, quelque trace de
sacré, quelque moment de coparticipation.

A cela s’ajoute qu’il y a lieu de considérer le caractére imprévu et, pour
ainsi dire, événementiel de telles incursions-reliefs dans 1’ordre habituel des
choses qui arrivent. La meilleure désignation sera celle d’avénement, quand,
de maniere imprévue, un détail d’apparence insignifiante ordonne d’une autre
maniéere la relation jusqu’alors seulement contigué entre objets, entre parties
d’objets et relations de choses. Lévy-Bruhl signale en effet que les relations
totémiques constituent « un réseau indéfini ou doivent entrer tous les étres et
les objets donnés dans leur expérience. » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 107). Mais
cette intégration n’est pas homogene et ne se produit pas de maniere continue.
La force d’attraction du Dema est, dans la majorité des cas, exercée par une
« ressemblance de détail qui nous parait peut-étre insignifiante et tout
extérieure » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 107). Cela arrive, par exemple, lorsque,
face a un animal tout d’abord inconnu, celui-Ci passe, grace au relief donné
par un détail qui lui appartient, & une reconnaissance de parenté totémique
soit avec I’individu lui-méme ou le groupe qui I’identifie, soit avec un autre
groupe. « A ses yeux, elle (la ressemblance de détail) est le signe d’une
parenté intime, en vertu de laquelle le nouveau venu a, sans doute possible,
sa place marquée dans le vaste ensemble des relations totémiques. » (Lévy-
Bruhl, 1963 : p. 107).

A la lumiére croisée des considérations de Lévy-Bruhl et des analyses
de Husserl, il devient en effet possible de réélaborer le sens d’une temporalité
qui ne possede pas un caractéere homogéne selon la primauté du flux temporel
des moments en écoulement ou encore de la maniére dont les protentions
passent continuellement en rétentions (cf. Husserl, 1966a). Davantage
constituée par des différences et par la dynamique résultant de la force des
moments de liaison, la temporalité des présentifications des ancétres dans les
cultures mentionnées ne peut étre inscrite a 'intérieur d’un concept
d’atemporalité qui répete indéfiniment le méme. Grace aux liens qui se
manifestent a travers le relief des détails et d’autres types d’associations (par



SERRA 36

ressemblance et autres), ce qui apparait comme point-maintenant ainsi
détaché se constitue dans la relation dynamique et simultanée entre incursion
et relief, laquelle mesure la profondeur et la hauteur de la contamination de
la temporalité par I’atemporel. 11 est possible d’affirmer que dans les
céerémonies et les rituels, ainsi que dans la relation aux images totémiques (qui
ne représentent pas simplement les ancétres mais qui « sont » les ancétres
présentifiés et agissants) a lieu la propagation de I’atemporel sur le résidu
temporel. Plus I’intensité des points saillants augmente, plus le temporel
semble se diluer ou s’éteindre. Dans la mesure ou les points saillants,
conformément a ce qui a été décrit, tendent & emporter avec eux les autres
moments résiduels, on a I’impression que de telles sociétés sont atemporelles.
Husserl, parmi d’autres, a renforcé cette atemporalité par sa maniére
d’aborder les « peuples primitifs » de Lévy-Bruhl. Mais il ne suffit pas de
seulement opposer atemporalité et temporalité, puisque, comme nous 1’avons
montré, il y a des intensifications et des propagations de I’atemporalité en
relation avec le résiduel temporel ; il y a aussi une diminution de cette méme
atemporalité (spécialement a la fin de rituels et des occasions de
présentification). Un résidu ne peut étre déconsidéeré du fait que son impact
et sa visibilité sont diminués. Mais sans ce facteur il ne serait pas possible de
préter attention aux différences entre les parties et les moments qui se
rattachent directement a I’ancestral et le présentifient, et les parties et
moments qui ne le font pas directement. A la dimension descriptive de la
temporalité s’ajoute, ensuite, cette teneur dynamique-économique qui
concerne respectivement les différences de force et d’intensité actives dans
les présentifications et les différentes motions sous-jacentes aux
participations. Ce theme appelle une analyse phénoménologique plus
détaillée qui peut ainsi étre introduite ici.

Epilogue

Il convient de signaler au sujet des propos tenus dans cet article qu’il ne s’est
pas simplement agi de prendre des positions mais, tout d’abord, de
cartographier des positions et des répercussions de la Lettre en ayant pour fin
de penser si et dans quelle mesure les analyses de Husserl et leur ouverture,
au cours du mouvement tardif de rapprochement avec [’anthropologie,
pourraient ou non contribuer a la compréhension et a 1’¢lucidation de
certaines approches pertinentes pour les deux champs. Ce mouvement de
rapprochement serait en effet en passe de se Iégitimer si, en contrepartie, la



SERRA 37

phénoménologie, affectée et déplacée par les altérités étudiées, pouvait revoir
ses propres opérateurs analytiques. C’est une voie que nous soutenons dans
un autre contexte — la contribution de la phénoménologie a 1’élucidation de
certaines analyses de I’anthropologue Eduardo Viveiros de Castro, dans un
rapprochement avec 1’anthropologie contemporaine (cf. Serra, 2021). Comme
il ne nous revient pas, dans les limites de cet article, de reconstruire cette
démarche'?, la présente étude peut étre lue comme un pas en arriére —
I’examen détaillé des positions et des répercussions de la Lettre de Husserl a
Lévy-Bruhl — qui, a son tour, nous permet de faire un pas en avant, méme s’il
n’est qu’introductif, a propos de la contribution de la phénoménologie et des
recherches anthropologiques face a une question qui imprégnait la pensée
philosophique bien avant le monde contemporain : comment et dans quelle
mesure 1’archaique et 1’actuel s’entre-appartiennent-ils et se différencient-
ils? Ce qui est contemporain, c’est D’attention portée aux maniéres
culturellement autres de répondre a cette question, attention bien plus sensible
aux différences qui non seulement nous entourent mais influencent la pensée
phénoménologique qui se voit ainsi irrévocablement déplacée de la position

centrale qu’on lui a parfois supposée’®.

Bibliographie

Alloa, Emmanuel (2008). La résistance du sensible : Merleau-Ponty critique
de la transparence. Paris : Kimé.

Balibar, Etienne; Gebauer, Gunter; Nigro, Roberto; Sardinha, Diogo
(2012/3). « L’anthropologie philosophique et 1’anthropologie historique en
débat » Collége international de Philosophie / « Rue Descartes », n° 75, 81—
101.

Dastur, Francoise (2015). « Phénoménologie et Anthropologie ». Alter :
Revue de phénoménologie, 23, 28-45.

Dermot, Moran ; Steinacher, Lukas (2008). « Husserl’s Letter to Lévy-Bruhl:
Introduction » New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological
Philosophy, 8, 325-347.

Derrida, Jacques (1962). « Introduction » In : E. Husserl, L origine de la
géometrie. Traduction et introduction par Jacques Derrida. Paris: Presses
universitaires de France, 3-171.

12 Ndt. En francais dans le texte.
13 Traduit du portugais (Brésil) par Antonino Mazzu.



SERRA 38

Descola, Philippe (2021). Les Formes du visible. Une anthropologie de la
figuration. Paris: Seuil.

Gadamer, Hans-Georg (2010). Wahrheit und Methode: Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik. Tibingen : Mohr Siebeck.

Giovannangeli, Daniel (2012). « Passivité et altérité : la lettre Husserl a Lévy-
Bruhl ». Bulletin d’analyse phénomeénologique, VIII (1), (Actes 5), 519-533.
Husserl, Edmund (1966a). Hua X: Zur Phanomenologie des inneren
Zeitbewusstseins (1893-1917). Hrsg. von R. Boehm. Den Haag: Martinus
Nijhoff.

———(1966b). Hua XI: Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und
Forschungsmanuskripten 1918-1926. Hrsg. von M. Fleischer. Den Haag:
Martinus Nijhoff.

—(1973). « Cartesianische Meditationen » In : ___ Hua I: Cartesianische
Meditationen und Pariser Vortrage. Hrsg. S. Strasser. 2. Aufl. Den Haag:
Martinus Nijhoff.

—(1976a). Hua II/1: ldeen zu einer reinen Phanomenologie und
phanomenologischen Philosophie: Allgemeine Einfihrung in die reine
Phanomenologie (1913). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag: Martinus
Nijhoff.

——(1976b). Hua VI: Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die
transzendentale Phanomenologie. Hrsg. Walter Biemel. 2. Aufl. Den Haag:
Martinus Nijhoff.

——(1980). Hua XXIII: Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung: Zur
Phanomenologie der anschaulichen Vergegenwartigungen. Texte aus dem
Nachlass (1898-1925). Hrsg. von E. Marbach. Den Haag : Martinus Nijhoff.
—— (1984) Husserl, Edmund. Hua XIX/1: Logische Untersuchungen:
Untersuchungen zur Phanomenologie und Theorie der Erkenntnis. Hrsg. von
U. Panzer. Den Haag: Martinus Nijhoff.

—— (1994). « Husserl an Lévy-Bruhl, 11.111 (1935) (Durchschlag) » In —
Husserliana Dokumente Ill: Briefwechsel. Hrsg. Karl Schuhmann und
Elisabeth Schuhmann. Dordrecht : Kluwer, 161-164.

—— (1950). Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie
phénomeénologique pures, T. 1. Tr. fr. P. Ricceur. Paris : Gallimard.
——(1969) Prolégomeénes a la logique pure. Tr. Fr. Hubert Elie, Arion
Lothar Kelkel, Rene Schérer. Paris : Presses universitaires de France.
—(1976¢) La Crise des sciences europeennes et la phénoménologie
transcendantale. Trad. G. Granel. Paris : Gallimard.

Keck, Frédéric (2008). Lévy-Bruhl. Entre philosophie et anthropologie. Paris:
CNRS.



SERRA 39

Levinas, Emmanuel (1957), « Lévy-Bruhl et la philosophie contemporaine »,
Revue Philosophique de la France et de I'Etranger, T. 147, 556-569.
Lévy-Bruhl, Lucien (1963). La mythologie primitive : Le monde mythique des
Australiens et de Papous. Paris : Presses universitaires de France.
Merleau-Ponty, Maurice (1960). Signes. Paris : Gallimard.

——(1960a). « Le philosophe et la sociologie », Signes. Paris : Gallimard, p.
123-142.

——(1960b). « Partout et nulle part », Signes. Paris : Gallimard, p. 158-200.
Mousalimas, S.A. (1990). « The Concept of Participation in Lévy-Bruhl’s
“Primitive Mentality” », Jaso (Zurich), 21/1, 33-46.

Sepp, Hans Reiner (2012). Bild: Phanomenologie der Epoché I. Wirzburg:
Konigshausen & Neumann.

Serra, Alice M. (2017). « Wirkung: Jacques Derrida ». In: M. Wehrle; S. Luft
(Ed.). Husserl: Leben, Werk, Wirkung. 1led. Stuttgart: Metzler, 392-405.
———(2018). « Anthropos /o animal: A desconstrucdo do antropo-logismo e 0
problema das fronteiras ». Em Construcdo: arquivos de epistemologia
historica e estudos de ciéncias (Rio de Janeiro), v. 3, 35-46.

—(2021). « Variations circonstancielles : différentiation de I’autre chez les
Amérindiens » Etudes Phénoménologiques (Louvain) v5, 39-57.
—(2022). « Virada iconica e Fenomenologia da consciéncia de imagem:
consideracBes em retorno as analises de Edmund Husserl e sua faceta
semidtica. » Kriterion (Belo Horizonte), vol. 151, 215-236.

Villers, Bénédicte de (2016). « La lettre de Husserl a Lévy-Bruhl : éclairages
phénoménologique, anthropologique et préhistorique sur la problématique du
social ». In: J-F. Lavigne et D. Pradelle. Monde, structures et objets de
pensée. Paris : Hermann, 283-306.






L’anonymat transcendantal
et ’architecture phénoménologique
du flux originaire chez le dernier Husserl

SEONGKYEONG JOUNG

Introduction

La présente recherche porte sur le phénoméne d’un anonymat, ou d’une
indicibilité ultime de la vie, qui I’habite toujours déja comme une ombre, sans
jamais pouvoir étre entierement saisi ni nommé. Il s’agit d’en expliciter la
structure au sein du champ de la phénoménologie transcendantale.

Ce travail se compose de deux parties. La premiere vise a préciser la
problématique de I’anonymat transcendantal en déterminant les divers sens et
strates que peut recouvrir le concept d’anonymat. Celui-Ci recouvre en effet
plusieurs couches hétérogeénes qu’il importe de distinguer afin d’identifier ce
qui reléve proprement du champ de I’anonymat transcendantal et ce qui doit
en étre exclu.

Sur cette base, la seconde partie entreprend une analyse concréte du flux
originaire (Urstrom), qui occupe une place centrale dans les manuscrits
tardifs consacrés a la constitution du temps chez Husserl. Nous interprétons
le flux originaire comme le lieu d’un anonymat transcendantal, distinct de
tout flux hylétique en tant que corrélat originaire de 1’ego originaire. Cette
analyse ne reléve pourtant pas d’une démarche exégétique cherchant a établir
une position husserlienne définitive ni a reconstruire un systéeme synthétique
husserlien. Elle consiste plutot a é€lucider, dans le cadre d’une analyse
architectonique phénoménologique, les tensions conceptuelles et des
discontinuités qui traversent les différentes couches d’analyse, afin de
dégager ce qui appartient au sens propre de I’anonymat transcendantal et ce
qui n’en reléve pas, en en délimitant la portée dans les textes.

1. La problématique de I’anonymat transcendantal
1.1. L’évidence de soi et ’anonymat de la vie
La question centrale de notre enquéte peut se formuler dans un langage en

apparence simple : comment savons-nous que nous vivons toujours déja, et
comment continuons-nous a vivre cette vie tout en la pensant ? C’est



JOUNG 42

précisément cette interrogation sur I’essence de la vie et de la pensée, ainsi
que sur leur relation, qui nous a conduit a un horizon transcendantal-
phénoménologique de I’anonymat, lequel invite & son tour a formuler un
probléme encore a peine explicité dans I’histoire de la philosophie : celui
d’une phénoménologie de I’anonymat transcendantal.

Cette enquéte phénoménologique part du constat que nous comprenons
toujours déja notre vie d’une certaine maniére, sans pour autant la saisir
conceptuellement, ni scientifiguement ni philosophiquement. Une célebre
maxime des Confessions d’ Augustin exprime avec justesse cette tension : « Si
personne ne me le demande, je le comprends ; dés qu’on me le demande et
que je veux I’expliquer, je ne trouve plus rien* ». Bien que notre vie se déroule
toujours déja dans un mode de compréhension de soi, en thématisant au
passage le monde des objets, elle se soustrait cependant fondamentalement a
toute thématisation compléte. Si mon regard voit tout sauf lui-méme, c’est
parce qu’il est la condition méme du visible?. L’anonymat de la vie, qui
I’habite comme un double et échappe a toute fixation conceptuelle, n’est pas
I’opposé de 1’évidence de soi : il en constitue I’autre face, les deux aspects
étant indissociables d’une subjectivité. L’explicitation transcendantale-
phénoménologique de cette structure, ainsi que sa justification méthodique
forment le fondement sur lequel repose ultimement ce travail.

1.2. L’anonymat naif et ’anonymat transcendantal

On tend a comprendre cette forme d’anonymat comme un état de non-savoir
ou d’ignorance, comme un rapport encore non réfléchi, naif et inconscient a
la vie, qui pourrait étre surmonté par le progres de la connaissance ou de la
science. Mais I’anonymat transcendantal que nous thématisons ici renvoie a

1'S. Augustin, Les Confessions, trad. par M. de Saint-Victor, Paris, Charpentier, 1845, p. 338
(X1, 14, 17) ; repris par Husserl, Zur Phdnomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-
1917), hg. von R. Boehm, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, Husserliana vol. X, p. 3. Cette
formulation, qui vise a I’origine le probléme du temps, saisit de maniére paradigmatique la
difficulté que nous impose I’anonymat de la vie de conscience.

2 Cette problématique rappelle la critique adressée par Gassendi aux Meditationes de
Descartes, selon laquelle la facultas cognoscendi ne saurait se connaitre elle-méme
immédiatement comme dans un miroir, sans impliquer une certaine distance. La réponse de
Descartes — affirmant que ce n’est pas par les organes des sens, mais par I’esprit que I’on se
connait intuitivement soi-méme (R. Descartes, Méditations métaphysiques - Objections et
Réponses (I a V1), Euvres complétes IV-1, éd. par J. M. Beyssade et D. Kambouchner, Paris,
Gallimard, 2018, p. 479-480, 561-562 ; AT VII p. 292, 366-367) — n’annule pas notre
problématique, mais I’accentue : qu’est-ce donc que cet « esprit » qui ne connait pas par les
sens, et qu’est-ce que ce soi que cet esprit reconnait ? Qu’est-ce qui garantit la concordance
entre I’esprit connaissant et le soi reconnu ? L’aporie husserlienne de la conscience
constituante du temps tourne autour de ce méme horizon problématique. Merleau-Ponty, de
son cbté, désigne I’invisibilité de la chair (chair) comme le fondement de I’impossibilité
d’une coincidence totale entre le voir et le vu, le touchant et le touché.



JOUNG 43

une dimension qui, en principe, ne peut jamais étre rattrapée — ni par
I’acquisition des connaissances scientifiques les plus avancées, ni par la
réflexion philosophique la plus approfondie sur celles-ci. La ressemblance
apparente entre I’anonymat transcendantal et 1’ignorance naive ne doit pas
faire oublier leur différence catégorielle. Un indice saisissant de cette
différence se trouve dans un passage littéraire ou se distingue une simplicité
« naive », non réfléchie, d’une transparence « originaire », éprouvée et
traversée par la souffrance :

Une expression simple et naive née d’une simple ignorance n’a aucune valeur.
Elle ressemble a une fleur sauvage incapable de se vanter de sa propre beauté.
Ce qui importe en revanche, c’est : porter la tristesse et la joie comme les
grains de sable sur les rives du Gange, posséder une sagesse limpide et élevée
comme les collines enneigées de I’Himalaya — et pourtant conserver le sourire
innocent d’une petite fille qui fait briler du sel sur une plage. Cela seul — et
rien d’autre — importe. Un esprit simple et naif né de la seule ignorance ne
peut ni résister aux tentations d’un démon, ni supporter les souffrances
innombrables de ce monde, aussi nombreuses que les étoiles. Un tel visage
n’est qu’« un » visage — et non « le Visage », fagonné a travers les karmas
superposés. Le visage transparent d’une jeune fille puisant de 1’eau peut, a
premiére vue, ressembler a 1’éclat transparent de Brahma ; mais ’un est le
sommeil inorganique d’un engourdissement sans ame, 1’autre le visage
originaire de I’éternité, passé a travers le feu®.

L’état d’innocence que le texte décrit comme un « sommeil inorganique d’un
engourdissement sans ame » renvoie a une naiveté simple, pré-réflexive — a
une forme d’étre qui n’a traversé ni épreuve existentielle ni prise de
conscience lucide. Méme le « visage originaire de 1’éternité, passé a travers
le feu », demeure une transparence qui ne se révele pas elle-méme : un simple
« Un » irréductible a toute décomposition analytique ou conceptuelle. Mais
précisément, ce retour a la simplicité n’est pas une immédiateté originaire : il
s’agit d’une transparence éprouvée, muirie, vécue — d’une simplicité ultime
issue d’une compréhension profonde et d’une expérience endurée. Dans cette
opposition se révelent deux formes treés différentes de 1’Un: I'une est
I’expression d’une ignorance pure, une unité sans profondeur ni histoire ;
I’autre est une unité constituée a travers des strates intérieures de douleur et

3 Choi In-hun, « Gamyonko" 7M1 | », dans Euvres complétes de Choi In-hun, vol. 6 :
Chant de Noél / Gamyonko "ZX|Q1Z H™E 6. A2|AOAZHH / ZFHI ;) Séoul,

Munhakkwa Chisongsa(= 2K Ab), 2009, p. 226-227. La traduction francaise est de
moi-méme, réalisée avec I’aide de ChatGPT.



JOUNG 44

de persévérance — une ipséité anonyme, radicalement silencieuse, qui ne se
trouve pas avant, mais a travers et au-dela de la réflexion.

L’anonymat transcendantal que nous entendons par la ne saurait donc
étre assimilé a I’ignorance simple d’une posture pré-réflexive. 1l ne constitue
pas un manque, mais un exces — et, pour reprendre les mots de Deleuze, une
« splendeur* » : une lueur intérieure a la subjectivité, qui ne peut étre
remplacée par le savoir, ni traversée par la pensée. Il incarne cette sphére
profonde, irréductiblement inthématisable, telle qu’elle se manifeste dans le
visage d’un sage qui « porte la tristesse et la joie » et incarne « une sagesse
claire et élevée comme les collines enneigées ».

Cet anonymat est un excés absolu : il est partagé avec la vie pré-
réflexive qui précede la pensée comme son fondement, tout en échappant a
toute appropriation ou saisie compléte par la pensée. Aucun acte de pensée
ne peut I’abolir ni le pénétrer, car il apparait précisément comme le résultat
d’une traversée réflexive supréme : un anonymat qui se révele a la fois
comme condition et comme limite de la pensée. En ce sens, I’anonymat
transcendantal désigne cet absolu anonyme qui, au terme de toute enquéte
philosophique, s’impose comme condition ultime de la pensée elle-méme —
un anonymat dont le caractere innommable ne peut jamais étre levé.

Dans ce contexte, il importe de préciser la double signification du terme
« transcendantal ». D’une part, il désigne une réflexion méthodique qui met
entre parenthéses la vie naturelle — une vie qui pense philosophiquements.
D’autre part, il renvoie a la signification originaire de la vie naturelle, telle
qu’elle se laisse éclairer par la réflexion transcendantale : une vie vécue dans
le monde avant toute réflexion philosophique. Si, malgré I’élucidation
radicale de sa propre vie, la pensée porte encore en elle une ombre anonyme
irréductible, c’est parce que la pensée elle-méme est une vie — et, en ce sens,
elle co-vit inévitablement avec cette naiveté pré-réflexive, vibre avec elle,
sans jamais pouvoir s’en détacher entiérement.

1.3. L’ambivalence axiologique de I’anonymat naif
L’anonymat transcendantal, en tant que noyau de I’anonymat naif, doit étre

distingué d’un autre niveau de signification que peut prendre ce dernier.
L’individuation pré-personnelle que 1’anonymat transcendantal partage avec

4 G. Deleuze, Différence et répétition, Paris, P.U.F., 1968, p. 3-4 ; Logique du sens, Paris,
Les Editions de Minuit, 1969, p. 178 (21¢ série). Je remercie M. le Professeur Grégori Jean
(Université Cote d’Azur, Nice) pour m’avoir signalé ce terme dans le cadre d’un retour qu’il
m’a adressé a propos de ma communication.

5 Alors que Husserl attribuait sans réserve cette auto-réflexion de « I’ego » transcendantal,
nous posons la question de savoir ce que désigne exactement cet « ego ».



JOUNG 45

celui-ci, ne doit pas étre comprise comme un simple manque de subjectivité
véritable. Ce noyau peut au contraire étre saisi comme une auto-présence pré-
réflexive — comme une strate originaire de singularité, qui rend possibles les
différentes formes de subjectivation. En ce sens, I’anonymat transcendantal
se distingue de ces modalités de I’anonymat naif dans lesquelles s’accomplit
une actualisation impropre de cet anonymat — sous la forme d’aliénation ou
de dépersonnalisation.

Un exemple paradigmatique en est ’analyse heideggérienne du « on »
(das Man) dans Etre et Temps®. L’anonymat de la quotidienneté moyenne y
apparait comme une manicre impropre d’exister, dans laquelle le Dasein
n’expérimente pas le monde a partir d’une résolution propre, mais selon le
mode du « on dit », « on pense », « on Vit » — ¢’est-a-dire hon comme soi-
méme, mais comme n’importe qui. Dans cette posture, le Dasein se dérobe a
sa propre responsabilité, fuit devant soi-méme et se dissout dans I’anonymat
— non comme dépassement, mais comme perte de Soi.

Comme Georg Simmel I’a analysé dans « Les grandes villes et la vie de
I’esprit’ », la société capitaliste moderne tend a transformer les relations
humaines en interactions anonymes et impersonnelles, réduisant ainsi le sujet
a des fonctions, des roles, ou a de simples unités de prix et de valeur
d’échange. Cette tendance, renforcée aujourd’hui par I’extension des réseaux
sociaux, affaiblit I’intensité qualitative des relations personnelles et masque
la singularité de 1’individu.

Une telle forme d’anonymat, qui efface ou aplanit la singularit¢ de
chacun, désigne une maniére déficitaire d’exister, sans rapport avec
I’ouverture transcendantale ou s’esquisse un rapport originaire a I’étre. Il
s’agit d’une forme de subjectivité « inférieure », qui ne puise pas en elle-
méme, mais se retire dans I’indifférencié. A [I’inverse, 1’anonymat
transcendantal, que 1’on peut comprendre comme le noyau de I’anonymat
naif, ne contredit pas la singularité de I’individu ; il fonctionne comme un
arriére-plan géneratif, un champ de genese du sens dans lequel la différence
individuelle peut se former originairement — non comme une uniformisation
nivelante, mais comme une ouverture a la différence en tant que telle.

6 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen, Max Niemeyer, 1967, p. 126 ff.
" G. Simmel, « Die GroRstadte und das Geistesleben », dans Jahrbuch der Gehe-Stiftung, vol.

9, Dresden, 1903, p. 185-206; traduction coréenne : "CH=A|QF HAIA & trad. par Kim

Deok-young, dans Lire la modernité chez Simmel ("2 RHLIE] 247];), Séoul,
Saemulgyeol, 2005, p. 35-53.



JOUNG 46

1.4. L’anonymat transcendantal n’est ni une généralité indifférenciée, ni
opposé a la singularité

L’anonymat transcendantal, qui sous-tend aussi bien la subjectivité que
I’individuation, ne saurait étre réduit a la propriété d’un sujet individuel. Dans
la mesure ou I’individuation ne doit pas étre comprise comme 1’actualisation
d’un individu déja donné, mais comme un processus dynamique de genése au
cours duquel des différences indéterminées se rencontrent et se transforment
dans un champ pré-individuel, 1’anonymat transcendantal renvoie
précisement a cet horizon génétique.

Derri¢re I’individualité apparemment stable et identique se cache une
strate de singularités indéterminées qui rendent possible cette stabilité : des
singularités qui ne sont pas encore fixées comme « ceci » ou « cela », mais
qui, dans un espace pré- ou trans-individuel, entrent en contact, s’entrelacent,
et préparent le terrain de la genese. Marc Richir a décrit ce rapport comme
une « généralité anonyme » — un champ non représentatif d’interactivité et de
sens commun, ou le contact du soi avec soi entre en contact avec d’autres
formes de ce méme contact de soi a soi :

[...] c’est du contact de soi a soi qui entre en contact avec du contact de soi a
soi [...] et c’est la “généralité” anonyme de ce type de tact qui fait le Leib
social®.

Ces rencontres entre singularités se produisent aussi bien au sein d’un
individu que de maniere transindividuelle, selon d’innombrables variations.
Elles permettent que de nouveaux sens émergent continuellement a I’intérieur
d’un individu. Dans les rencontres intersubjectives, le soi peut connaitre une
transformation inattendue et une régénération du sens — effet de ces
singularités qui demeurent actives en deca de I’individualité fixée. Ce champ
fécond, porteur de la transformabilit¢ de I’individu, rend possible la
coexistence de la singularité et de 1’universalit¢ — comme on peut I’observer
dans D’expérience répétée d’une ceuvre d’art. L’affect suscité par une telle
redécouverte témoigne d’un champ de sens commun virtuellement universel,
qui pourtant ne coincide jamais entierement avec lui-méme : I’ceuvre reste
toujours «la méme » — et cependant chaque contact demeure unique,
irréductiblement singulier. L’origine de ce contact ne réside pas dans le moi
conscient, mais dans les mouvements de singularités enfouis dans le sujet et
qui, a I’occasion de rencontres affectives, remontent a la surface.

8 M. Richir, La contingence du despote, Paris, Payot, 2014, p. 82. Je remercie J. Watin-
Augouard (Université Grenoble Alpes) pour m’avoir signalé ce passage décisif chez Marc
Richir, a partir duquel un nouvel éclairage sur ma propre problématique a pu émerger.



JOUNG 47

Dans Différence et répétition, Gilles Deleuze décrit 1’individuation comme
une phase de condensation et de déploiement de singularités preindividuelles.
Ces singularités ne relévent ni de I’individuel, ni du particulier : ce sont des
différences virtuelles ou la signification est encore indéterminée, mais déja
esquissée. Le sujet n’est pas le produit final de ce processus, mais une étape
temporaire et métastable, toujours entourée de champs de différence
potentiels, qui préparent sans cesse de nouvelles formes d’individuation®.

Ce que nous appelons « anonymat transcendantal » est précisément ce
champ : la condition de possibilité de I’individuation — mais aussi ce qui
continue d’agir apres son accomplissement, transformant le moi actualisé, le
renouvelant, le rechargeant de sens. Il demeure enfoui dans I’abime de
I’individu, mais surgit a la surface dans les moments de contact affectif ou de
rencontre inattendue : il ébranle 1’identité du soi et ’ouvre a I’ouvert. En ce
sens, ce champ est a la fois 1’origine et le surplus de I’individuel : ¢’est en lui
que le sujet se constitue sans cesse a nouveau.

1. 5. Subjectivité transcendantale et anonymat transcendantal

Il convient a présent de s’ interroger sur le rapport entre le concept d’anonymat
transcendantal et la conception classique de la subjectivité transcendantale,
qui constitue I’origine de toute donation du sens dans la tradition
phénoménologique. L’anonymat transcendantal n’est pas ici pensé comme
I’opposé de la subjectivité, mais comme sa structure plus profonde et sous-
jacente — loin de toute tendance a projeter 1’ego empirique dans le sujet
transcendantal. L’anonymat transcendantal renvoie a une condition
préindividuelle de la subjectivation, qui non seulement précede le moi
empirique, mais le dépasse également; il ne s’agit pas d’une propriété
individuelle, mais d’une force anonyme qui rend possible le processus méme
de constitution du sujet.

Comme Husserl le souligne dans Lecons sur la conscience intime du
temps et dans les manuscrits tardifs sur la constitution temporelle, le flux
originaire de la conscience constituante du temps est déja «en
fonctionnement » avant toute réflexion thématique. Avant méme que la
conscience ne se thématise, les structures de la donation du sens se déploient.
Autrement dit, il y a un niveau opérant de la conscience, sur lequel ce qui est
donné se constitue dans un flux continu d’intentionnalité. Dans La
transcendance de [’ego, Jean-Paul Sartre a clairement exprime que ce niveau
n’est pas personnel et ne se résorbe pas dans la notion de « moi » ; celui-ci

° G. Deleuze, Différence et répétition, op. cit., p. 317, 354.



JOUNG 48

n’est constitué qu’a posteriori, par réflexion, sur la base d’un flux antérieur
et impersonnel de vie intentionnelle.

Ce flux non égoique, pré-subjectif, n’est pas un état déficitaire, mais la
source méme de la genése du sens. Les analyses husserliennes sur la
temporalité permettent d’entrevoir cette strate, sans toutefois parvenir a
I’intégrer dans un cadre conceptuel entiérement cohérent. Elle réapparait dans
la pensée de Marc Richir — sous le concept d’«anonymat
phénoménologique! » — comme un arriere-plan dynamique agissant aussi
bien avant la constitution de 1’ego qu’au-dela de son « institution
symbolique ».

Cet horizon préindividuel n’est ni chaotique ni informe : il porte déja
en lui un principe d’ordre qui rend possible ’apparition du sujet et celle de
I’objet. Il ne peut étre réduit ni a I’inconscient symbolique ni a la strate passive
de la constitution ; il constitue une structure qui, parce que la vie pensante ne
peut jamais coincider avec elle-méme, 1’ouvre d’elle-méme. Cette structure
instaure un champ commun, ou peuvent se maintenir et se différencier les
écarts — entre I’individu et ’universel, entre sensibilité et concept, entre
altérité et ipséité.

Le texte présent s’inscrit dans un cadre de recherche dont I’objectif est
de mettre en lumiere, a travers les phénoménologies classique et nouvelle —
en particulier celles de Husserl et de Richir — la structure de I’anonymat
transcendantal comme champ constitutif de la genese du monde et de la
genese de la pensée. Il ne s’agit pas d’un niveau empirique antérieur au soi,
mais comme d’un processus de constitution du savoir et de I’étre, de la pensée
et du monde eux-mémes.

Ainsi avons-nous pu distinguer les différentes strates de 1’anonymat —
I’anonymat naif, I’anonymat inauthentique, I’anonymat comme champ pré-
individuel de singularités, et surtout 1’anonymat transcendantal qui rend
possible la vie pré-réflexive tout en ne pouvant étre mis en lumiére que par la
réflexion, sans pourtant jamais s’y épuiser, en demeurant constamment en
retrait et dans la pénombre — et, parmi elles, formuler comme probléeme
proprement dit celui de « I’anonymat transcendantal ». 1l est essentiel de
souligner que celui-ci, tout en constituant le noyau de 1’anonymat naif et en
ne pouvant étre entrevu que par une réflexion prenant précisément cet
anonymat naif pour point de départ, ne doit nullement étre assimilé aux

10 J.-P. Sartre, Transcendance de I’ego, Vrin, 2012, p. 19 ff.
M. Richir, Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du
langage, Grenoble, J. Millon, 1992, p. 104, 106, 115, 357, et passim.



JOUNG 49

formes déficitaires de I’anonymat naif — ces modalités impropres ou celui-ci
apparait comme une privation ou une déchéance de la subjectivite.

Or, une telle typologie conceptuelle risque de demeurer une
construction purement imaginaire si elle ne se fonde pas sur un ancrage
phénoménologique explicite. Pour montrer que 1’anonymat transcendantal
n’est ni une hypothése métaphysique ni une extrapolation conceptuelle, mais
bien une strate exigée par 1’analyse phénoménologique elle-méme, nous
avons choisi de prendre pour point d’appui les analyses husserliennes de la
temporalité dans les manuscrits tardifs, afin de situer ce champ problématique
sur le plan proprement philosophique.

Il est en effet décisif que les différentes strates que Husserl désigne a
I’aide de concepts tels que « flux originaire (Urstrom) », « temporalisation
originaire (Urzeitigung) », « présent vivant (lebendige Gegenwart) », « non-
ego (Nicht-lch) » ou « pré-intentionnel (vor-intentional) » — et qu’il ne
parvient pas lui-méme a distinguer de maniére entierement claire — entrent en
résonance exacte avec la structure de I’anonymat que nous avons dégagée.
Autrement dit, le concept d’anonymat transcendantal n’est pas importé de
I’extérieur de la phénoménologie husserlienne : il nomme une strate encore
innommée, mais que les tensions internes et les différenciations conceptuelles
du Husserl tardif exigent d’articuler.

C’est pourquoi, dans la deuxiéme partie, nous examinerons de fagon
systématique les analyses tardives de la temporalité afin de montrer comment
la relation entre « flux », « intentionnalité » et « origine » laisse apparaitre la
structure méme de 1’anonymat. Nous distinguerons, a I’intérieur des textes
husserliens, deux strates de non-intentionnalité — le flux hylétique et le flux
originaire — et nous montrerons phénoménologiquement que la couche
profonde que Husserl ne parvient pas a saisir avec les ressources du concept
d’intentionnalité correspond précisément a ce que nous appelons I’anonymat
transcendantal.



JOUNG 50

2. Le flux originaire comme fond de la constitution transcendantale en
deca de la corrélation intentionnelle dans les manuscrits tardifs de
Husserl*

Bien que les strates de sens du concept d’« intentionnalité », en tant que
structure eidétique de la conscience, et celles du concept d’«ego
transcendantal », découvert par la réduction transcendantale et situé dans le
cadre de la «constitution transcendantale », doivent étre clairement
distinguées, I’intentionnalité de la conscience est ultimement rapportée a
I’ego transcendantal, centre d’irradiation des différents types d’actes
intentionnels. Or, ces actes requierent toujours une matiére non-
intentionnelle, la hylé, sur laquelle ils s’exercent™®,

Alors, la question se pose : qu’en est-il des phénomeénes qui ne relevent
pas de cette intentionnalité attribuée a 1’ego transcendantal ? Et la hylé non
intentionnelle en tant que matiére des actes intentionnels n’est-elle pas
toujours rapportée a ceux-ci ? Dans la phénoménologie, ne sera-t-il pas
nécessaire de montrer une dimension au-dela de la corrélation intentionnelle ?
Ne peut-on pas reconnaitre une dimension qui échappe a cette corrélation et
qu’il serait possible de décrire en termes de « non-intentionnalité » ? Peut-on
la qualifier de «non-ego» (Nicht-Ich) ? Et si oui, en quel sens? Ces
questions, en apparence simples, contiennent en réalité toute la subtilité du
probléme que nous souhaitons examiner.

Dans la phénoménologie génétique tardive de Husserl, I’« égoique »
(ichlich) et le « non-égoique » (ichlos) ne s’opposent pas de maniére stricte.
A un stade passif originaire, souvent qualifié de « non-égoique », opére déja

12 Nous avons déja abordé la problématique du caractére non-intentionnel du flux originaire
dans notre article précédent : « Le flux originaire non-intentionnel et I’intentionnalité : les
débats husserliens autour des « compléments » de 1932 sur la pré-temporalisation », Annales
de phénoménologie vol. 23, Dixmont, A.l.P., 2024. Comme Husserl lui-méme ne distingue
pas explicitement le flux originaire du flux hylétique, nous avions alors, & titre provisoire,
traité ces deux niveaux comme coincidents, et I’analyse se concluait en soulevant la
possibilité d’un Abgrund entre la temporalisation originaire pure et le flux hylétique en tant
que corrélat non-égoique du pré-ego. Cette deuxieme partie du présent article reprend ce
point comme un probléme architectonique en le poussant plus loin : il s’agit d’examiner la
nécessité architectonique de distinguer le flux originaire du flux hylétique, afin de préciser
ce que désigne, phénoménologiquement, le concept d’« anonymat transcendantal ».

13 Dans sa premiére définition de Husserl, la hylé est simplement un donné sensible dépourvu
d’intentionnalité, offert « réellement», en tant que matiere, dans le schéma contenu-
appréhension. Cependant, a travers les enquétes sur la conscience intime du temps et les
synthéses passives, elle change de sens pour devenir une unité constituée par une
intentionnalité passive, et en ce sens se caractérise comme une sorte de noéme. Elle adopte
ainsi des statuts correspondant & chaque forme d’intentionnalité passive dans les divers
niveaux de constitution passive. Cependant, la caractéristique de la hylé, qui ne peut étre
donnée dans la conscience que par I’intentionnalité, n’est pas abandonnée a travers
I’ensemble des (Euvres de Husserl.



JOUNG 51

un ego aspirant (strebendes Ich). Cette aspiration reléve déja d’une
intentionnalité. Cet ego aspirant, qui n’est pas « éveillé », posseéde néanmoins
un « pré-monde » (Vorwelt)** ou un « pré-champ » (Vorfeld) comme horizon
« pré-donné ». Il peut étre qualifié de « pré-ego » (Vor-Ich), c’est-a-dire un
« centre » de ce pré-donné®®. Ce pré-ego se trouve « auprés de » (Dabei)® la
sphére originairement hylétique, dans une tension intentionnelle primordiale.
Cette sphere hylétique fluante, bien qu’elle soit le non-intentionnel au sens
classique, ne se situe pas pour autant dans une extériorité ou dans une distance
en vertu de laquelle 1’ego « se tournerait vers » (Hinwenden) elle. A ce
niveau, entre ce « Ichfremde » et 1’égoique, il n’y a pas de véritable écart ;
pourtant, la sphere hylétique s’inscrit néanmoins dans une relation
intentionnelle originaire, en tant que corrélat originaire du pré-ego. En
d’autres termes, le flux hylétique est déja intégré au systéme de la constitution
a partir de 1’ego.

A premiére vue, le flux hylétique semble se situer & la méme couche de
la constitution que le « flux originaire (Urstrom) » du présent vivant, en tant
que « temporalisation originaire (Urzeitigung)* » que Husserl caractérise
comme « phénomene originaire® ».

Or, un point décisif doit étre souligné d’emblée : cette apparente
proximité ne doit pas masquer une différence fondamentale — différence qui
deviendra le centre de notre analyse.

14 E. Husserl, Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution.
Texte aus dem Nachlass (1916-1937), Hua XXXIX, hg. von R. Sowa, Dordrecht / Boston /
London, Springer, 2008, p. 460 ; E. Husserl, Spate Texte uUber Zeitkonstitution: Die C-
Manuskripte (1929-1934), hg. von D. Lohmar, Husserlana Materialien vol. V111, Dordrecht,
Springer, 2006, p. 350.

15 E. Husserl, Spate Texte tber Zeitkonstitution, op. cit., p. 352.

16 1bid., p. 351-352.

17 « Der Urstrom der lebendigen Gegenwart ist die Urzeitigung, in welcher der letzte
Ursprung der raumzeitlichen Welt und ihrer Form der Raumzeitlichkeit liegt. [...] Zeiten,
Gegenstande, Welten jedes Sinnes haben letztlich ihren Ursprung im Urstrémen der
lebendigen Gegenwart — oder, besser, im transzendentalen Ur-Ego, welches sein Ur-Leben
als urstromende Gegenwartigung und Gegenwart lebt und so in seiner Weise Sein hat, Sein
in einer Urzeitigung, welche im Strémen eine Urzeit und (eine) Urwelt konstituiert » (ibid.,
p. 4).

18 « Das ,,Urphinomen* des Stromens ist das Phiinomen aller Phinomene, alles fiir uns in
irgendeinem Sinne Seienden, — denn alles ist im urphdnomenalen Strémen als darin ,,sich
gebend und in einem weitesten Sinn in strdmenden Modis als Selbiges verharrende Einheit.
[...] wenn ich auf das urphdanomenale Stromen hinschaue, so ist es selbst als ,,das“ im
urphanomenalen Strémen in sonderbarer Weise auf sich selbst bezogen » (ibid., p. 1-2).



JOUNG 52

2.1. Le statut de la “hyletische Urstromung” chez Husserl : un aspect
impressionnel du flux originaire

Husserl emploie parfois, dans les manuscrits tardifs, 1’expression de
« hyletische Urstromung (flux hylétique originaire) ». Cette formulation
pourrait laisser croire que le flux originaire dans son intégralité serait de
nature hylétique. Mais ce n’est pas le cas. Dans les passages déterminants?®®,
I’adjectif « hylétique » vise explicitement a désigner le versant impressionnel
du flux originaire, c’est-a-dire la  dimension matérielle  de
I’Urimpressionalitat et a sa « transformation incessante (Standigkeit der
Wandlung) ». Autrement dit, « la sphere originaire hylétique? » ne renvoie
pas au flux originaire lui-méme, mais a ce qui, dans le flux originaire,
correspond au c6té non-égoique comme corrélat de 1’ego — la ou la matiere
impressionnelle en tant que « dernier non-égoique » s’écoule comme corrélat
du pré-ego. Ainsi comprise, la « hyletische Urstrdmung » n’est qu’un aspect
dérivé du flux originaire : son versant impressionnel, décrit pour en expliciter
le contenu fluant ; ce qui nécessite un ego comme son corrélat, a qui ce
contenu appartient.

Si le flux originaire est bel et bien une ombre anonyme de 1’ego
transcendantal, tout en ne se réduisant pas a son fonctionnement, il faut en
déterminer la spécificité et le r6le génétique. Pour cela, une clarification du
probléme de la « pré-temporalisation (Vorzeitigung) » ou « temporalisation
originaire (Urzeitigung)?! » s’ impose.

En 1932, Husserl affirme explicitement que la temporalisation
originaire (la pré-temporalisation) n’est pas une temporalisation au sens
propre??. Comme nous 1’avons interprété dans notre article précédent, cette

19 « Die hyletische Urstromung, das Urimpressionale in seiner Standigkeit der Wandlung,
und zwar der Wandlung, dergemal der Modus Urimpressionalitét stdndig bleibt, oder der
Wandlung, in der 1) das Urimpressionale in ein neues Impressionales sich wandelt, aber so,
dass das alte ,,ausweicht” ; 2) das ,,Ausweichen ist Wandlung der Urimpressionalitét in
Retentionalitat wahrend doch im Gehalt Totaldeckung statthat » (ibid., p. 80-81).

20 « Wie sich nun diese objektiven weltlichen Zeitmodalitaten subjektiv konstituieren (und
durch sie mundane Zeit selbst) und welche Rolle dabei die hyletische Ursphére und ihre
konkrete Zeitigung spielt, das ist natirlich das groRe Problem der Weltzeitigung » (ibid.,
p. 85).

2L A I’instar de Husserl, nous ne distinguons pas explicitement entre pré-temporalisation et
temporalisation originaire. En effet, la distinction entre les préfixes Ur- et Vor- dans les sens
statique et génétique de la phénoménologie, comme le propose Nam-In Lee dans Edmund
Husserls Phanomenologie der Instinkte, Dordrecht, Springer, 1993, p. 214, ne revét pas de
pertinence dans le cadre de notre discussion. Ces deux termes renvoient fondamentalement
au méme phénomene : le phénomene originaire du flux en tant que « genése » originaire.

22 E. Husserl, Zur phanomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926-1935), hg.
von S. Luft, Husserliana vol. XXXIV, Dordrecht / Boston / London, Springer, 2002, p. 181-
183, 184. De nombreux chercheurs husserliens interprétent la mention explicite faite par
Husserl en 1932 de I’« intentionnalité univoque » non pas comme une réduction du concept



JOUNG 53

affirmation ne remet pas en cause le statut de la temporalisation elle-méme,
mais signifie que la temporalisation originaire n’est pas intentionnelle, ¢’est-
a-dire qu’elle ne reléve plus de I’intentionnalité du flux?. A nos yeux, la pré-
temporalisation, non-intentionnelle, ne peut donc pas étre comprise comme
une modification originaire (Urwandlung) hylétique, mais un niveau qui
dépasse aussi bien « I’ego comme centre de rayonnement de 1’ intentionnalité
originaire » que le « flux hylétique originaire ».

Husserl ne semble pas distinguer de maniére architectoniquement
articulée les deux termes « flux hylétique » et « flux originaire », ce qui laisse
ouverte la nécessité d une clarification phénoménologique. En effet, le niveau
ou se situe le flux hylétique ne saurait étre interprété comme au niveau du
fondement transcendantal de la temporalisation elle-méme. Si un tel niveau
fondamental du flux originaire, en de¢a de la corrélation entre 1’ego et le flux
hylétique, doit étre admis, ce n’est pas par simple hypothéese spéculative :
c’est parce que la description phénoménologique elle-méme 1’exige. Toute
intentionnalité — qu’elle soit objectivante ou passive — présuppose déja une
temporalité opérante sur la base de laquelle elle peut se déployer. Or, cette
temporalité ne saurait étre constituée par I’intentionnalité elle-méme : elle
doit étre donnée «avant » toute corrélation noético-noématique, comme
condition de possibilité de la visée. Le flux en tant que tel ne peut donc étre
un correlat intentionnel.

La sphere hylétique s’inscrit toujours d¢ja dans la dynamique du pré-
ego (Vor-Ich). Méme en son mode le plus primordial, elle demeure corrélée
a une tension intentionnelle originaire ou se déploie un strebendes Ich,
operant passivement, mais opérant néanmoins. C’est pourquoi la hyle, qu’elle
soit une unité des data sensibles ou hylé « originaire » presque inconsciente,
appartient aux structures de constitution : ce qui releve de ce que Fink
appellerait un Anfang : un commencement génétique interne au systéme
constitutif?*. Enfin, comme il I’a souligné, un systéme de constitution ne peut

d’intentionnalité a une fonction exclusivement liée a I’activité égoique, mais plutét comme
une révision et une extension de ce concept, incluant ainsi les intentionnalités non-
objectivantes, ¢’est-a-dire la passivité. Nous adhérons fondamentalement a cette position.

23 Pour une analyse détaillée sur ces débats, voir notre article mentionné « Le flux originaire
non-intentionnel et I’intentionnalité ... », op. cit.

% «Ein Anfang in der Zeit des Erlebnisstromes kann vernlnftig nur besagen einen
innerzeitlichen Anfang. [...] Nicht aber kann der Strom selbst je so anfangen wie ein Ereignis.
Der Strom ist als Ganzheit kein Ereignis, obwohl er in gewisser Weise Gegenstand. [...] die
Thematisierung der Ganzheit des Stromes ist nur im Strom mdglich. [...] Ganzheit des
Stromes ist Ursprung des Stromes. / Nur der Ursprung des Stromes gibt seine Ganzheit.
Ursprung ist aber nicht Anfang, sondern die meontische Tiefe des ontischen Stromes » — E.
Fink, Phanomenologische Werkstatt. Eugen Fink Gesamtausgabe, Teilband 2 : Die
Bernauer  Zeitmanuskripte,  Cartesianische  Meditationen und  System  der
phanomenologischen Philosophie, hg. von R. Bruzina, Freiburg/Miinchen, Karl Alber, 2008,
p. 363.



JOUNG 54

pas constituer sa propre origine : dés lors, le flux originaire doit étre situé non
pas dans I’ordre de I’Anfang, mais dans celui de I’Ursprung, comme fond pré-
intentionnel radical de toute corrélation possible.

C’est sur cette base qu’il devient nécessaire d’examiner plus en détail,
dans la section suivante, comment Husserl décrit le phénomene du flux
originaire lui-méme, distinct du flux hylétique.

2.2. Le flux originaire comme Urzeitigung : au-dela de la corrélation
2.2.1. Le phénomene originaire du flux

Le flux originaire, considéré comme le phénomeéne originaire, est analysé
sous le nom de temporalisation originaire ou pré-temporalisation dans les
manuscrits des annéees 1930. Il représente le niveau le plus fondamental dans
I’analyse phénoménologique génétique de la constitution transcendantale.?®

Le terme de « flux originaire » semble souvent étre utilisé en lieu et
place du terme de « présent vivant (lebendige Gegenwart) », bien que ces
deux notions ne signifient pas nécessairement la méme chose. Husserl affirme
que le flux originaire du présent vivant est la « temporalisation originaire »,
dans laquelle réside I’origine ultime du monde spatio-temporel et de sa forme,
la spatio-temporalité?®. Cependant, cette origine ne réside pas simplement
dans le flux lui-méme, mais dans 1’Ur-Ego transcendantal. Ce dernier vit sa
vie primordiale en tant que présentation et présence fluant originairement. Il
posséde ainsi une maniére d’étre spécifique, c’est-a-dire d’étre dans une
temporalisation originaire, qui constitue un temps originaire et un monde
originaire.

A ce stade, nous nous heurtons a une question difficile : comment
deéfinir les termes tels que flux originaire, présent vivant et ego transcendantal
originaire, qui sont enchevétrés sans distinctions claires ? De plus, quelle est
la signification exacte des notions d’« originaire » ou d’« origine » ? Cette
origine désigne-t-elle le commencement absolu de la constitution, ou bien une
source située au-dela de celle-ci, comme une condition de possibilité de toute
constitution ?

%5 E. Husserl, Spate Texte tiber Zeitkonstitution, op. cit., p. 2.
% Ibid., p. 4.



JOUNG 55

2. 2. 2. Le flux originaire et le présent vivant

In der lebendigen Gegenwart lebt das Ich als ,,fungierendes” anonym auf das oder
jenes Gegensténdliche hin gerichtet27.

Ich als Ich des Urstromes mit allen meinen ontischen Gegenwértigungen und
Vergegenwartigungen, [...] Ich bin Ich der Weltgegenwart, sofern ich in
meinem urmodalen Jetzt oder in einer jetzt konstituierten Dauer zu dem mir
ontisch gegenwartigen Leib gehore [...] Als dieses Ich bin ich Ich fiir alles
weltlich fir mich Seiende, bin ich das Ich, das ontisch den Leib hat, den
jetzigen und den gewesenen und kiinftigen. Und dieses Haben weist zuriick
auf das Sich-konstituieren in der stindigen Genesis der Weltzeitigung, auf das
strtomende = Bewusstsein ~ mit  seinen  Gegenwértigungen  und
Vergegenwirtigungen in allen Stufen und Synthesen?,

Le présent vivant (lebendige Gegenwart) est un flux concret du présent
impliquant le fonctionnement de 1’ego, et en ce sens, il constitue ma vie
originairement consciente. Le présent vivant est toujours qualifié comme
« mon » présent vivant. Le « présent » de ce présent vivant fait généralement
référence au présent en tant que moment temporel déja « constitué » dans la
temporalité, englobant le passé, le présent et le futur. Ce présent est toujours
déja un présent de perception (Wahrnehmungsgegenwart) intégrant son
propre contenu. Par «présent perceptif», il faut entendre une pure
présentation  (Gegenwartigung)  excluant  toute  présentification
(Vergegenwartigung) telle que le souvenir (Erinnerung).

Dans ce présent vivant concret, 1’ego comme pole d’accomplissement
intentionnel (intentionale Leistung) et le flux hylétique non intentionnel se
distinguent comme des moments abstraits qui composent le présent vivant
concret.

Cependant, les accomplissements de 1’ego ne se limitent pas a une
intentionnalité objectivante dirigée vers un objet identique a lui-méme.
Diverses formes d’intentionnalités non-oObjectivantes, telles que
I’intentionnalité de 1’affection, de la pulsion, du flux ou encore de 1’horizon,
sont intégrées dans le champ d’investigation sous le nom général
d’intentionnalité®®. Ces types d’intentionnalités non-objectivantes peuvent a

27 E. Husserl, Zur phanomenologischen Reduktion, op. cit., p. 298 (sep. 1931).

28 E, Husserl, Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Texte aus dem Nachlass. Dritter
Teil : 1929-1935, hg. von Iso Kern, Husserliana vol. XV, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1973,
p. 518.

2 E. Husserl, Zur phanomenologischen Reduktion, op. cit., p. 179 ; E. Husserl, Studien zur
Struktur des Bewusstseins : Teilband | — Verstand und Gegenstand. Texte aus dem Nachlass
(1909-1927), hg. von Ullrich Melle & Thomas Vongehr, Husserliana vol. XLIII/1,
Dordrecht, Springer, 2020, p. 44, 455 et passim. ; Studien zur Struktur des Bewusstseins :



JOUNG 56

juste titre étre qualifiés d’« intentionnalités passives ». Mais dans quel sens
ces intentionnalités sont-elles dites « passives » ? Et pourquoi les désigne-t-
on toujours par le terme d’« intentionnalités » ? Telles sont les questions
essentielles. Nous avons déja une réponse détaillée dans notre article
précédent®. Ici, nous la résumons briévement :

2. 2. 3. Intentionnalité « passive » ?

Les différentes formes d’« intentionnalités passives » que Husserl distingue
au sein de la genése ne constituent pas des types d’intentionnalité séparés,
mais des modes d’une seule et méme intentionnalité comprise comme
Bewusstsein von etwas.

- L’intentionnalité de 1’affection n’est pas une intentionnalité autre que
I’intentionnalité objectivante : elle en constitue la phase génétiquement
initiale, une passivité dans I’activité et non une passivité antérieure a toute
activite.

- L’intentionnalit¢ du flux, en revanche, perd progressivement son
caractere intentionnel dans les textes tardifs : la « temporalisation originaire »
ne peut plus étre comprise comme une visée, mais comme ce qui rend possible
toute visée. Ce point marque la séparation fondamentale entre la passivité
intentionnelle et le flux originaire non-intentionnel.

- Les intentionnalités de la pulsion et de I’horizon représentent des
formes authentiqguement passives de la visée : elles expriment une tendance
(Strebung) pré-objectivante, orientée vers une satisfaction encore vide, mais
qui reste une orientation vers quelque chose, méme indéterminé.

- Husserl considere ainsi que la passivité et I’activité appartiennent a
une intentionnalité unique, qui traverse toutes les strates de la constitution :
la distinction porte sur les modes (éveillé/endormi), non sur des essences
différentes.

En revanche, il existe un abime entre cette intentionnalité passivement
originaire, correspondant aux hyle a leurs différents niveaux, et le flux
originaire ultimement constituant : 1’une reléve du systéme de constitution
(Anfang), I’autre en constitue la condition transcendantale (Ursprung).

Selon nous, ce que 1’on appelle « flux de la vie d’ego » est en réalité un
flux « hylétique ». Comment alors le flux « égoique » peut-il étre qualifié de

Teilband 1l — Gefuhl und Wert. Texte aus dem Nachlass (1896-1925), Husserliana vol.
XLIN/2, p. 94 et passim. ; Studien zur Struktur des Bewusstseins : Teilband 111 — Wille und
Handlung. Texte aus dem Nachlass (1902-1934), Husserliana vol. XLI11/3, p. 501, et passim.
30 S.K. Joung, « Le flux originaire non-intentionnel et I’intentionnalité », op. cit., p. 21-27.



JOUNG 57

« hylétique » ? Parce que la hylé n’est hyle qu’en tant qu’elle appartient au
champ égoique. Autrement dit, le non-ego ne peut étre défini que par rapport
a 1’ego. Ce flux hylétique est souvent identifié par Husserl au « présent
vivant », c’est-a-dire au « présent perceptif fluant ». Ainsi, il faut distinguer
ce flux hylétique — vers lequel 1’ego est déja orienté ou aupres duquel (Dabei)
il se trouve des ses premiers commencements, du « flux originaire », qui, lui,
n’a aucun rapport avec ce qui est égoique, ou, s’il en a un, n’est qu'une
condition a priori de I’ego.

La question devient alors : comment peut-on définir le flux originaire
de maniére distincte du flux hylétique ? Husserl lui-méme ne semble pas avoir
consciemment établi une telle distinction. Cependant, comme nous ’avons
montré précédemment, ces deux états de choses doivent étre clairement
distingués. Pour établir cette différenciation, en particulier dans la mesure ou
le flux hylétique renvoie déja a une Urwandlung rétentionnelle-
protentionnelle, comprise comme une intentionnalité pulsionnelle, tandis que
le flux originaire se situe en deca de toute intentionnalité, méme la plus
passive. Le flux originaire, en tant que temporalisation originaire, dépasse a
la fois I’ego comme centre de rayonnement de I’intentionnalité originaire et
le flux hylétique originaire. 1l constitue le fond anonyme et non-intentionnel
de toute constitution transcendantale, sans étre lui-méme constitué.

3. Un double anonymat phénoménologique de Husserl : anonymat
intentionnel et anonymat transcendantal

Conformément a la démarche menée dans les deux parties de ce travail, nous
pouvons désormais préciser la place qui revient, dans la phénoménologie
husserlienne, au concept d’« anonymat transcendantal ». La premiére partie
de ce travail a permis d’établir une distinction fondamentale entre deux
formes d’anonymat : d’une part, anonymat propre a la naiveté de la vie, qui
apparait comme la forme élémentaire et pré-réflexive de I’auto-evidence ; et
d’autre part, I’anonymat transcendantal, qui en constitue le noyau ultime. Ce
noyau, toutefois, ne se livre jamais immédiatement : il ne devient accessible
qu’a travers la réflexion, et uniquement en tant que ce qui résiste a toute
élucidation compléte. Nous avons montré que cet anonymat transcendantal
ne doit étre ni confondu avec 1’anonymat déficitaire d’une existence
inauthentique ni réduit & une indifférenciation des particularités des individus.
Il doit plutbt étre compris comme un champ préindividuel de singularités —
une couche originaire qui excéde la simple naivete et qui, en tant que fond de
toute subjectivité, soutient la possibilité méme de la constitution
transcendantale du sens. Ce fond anonyme ne se situe pas au niveau de la



JOUNG 58

subjectivite transcendantale classique, mais en deca de celle-ci, comme ce qui
la rend possible sans jamais se laisser constituer par elle.

La seconde partie a permis d’identifier, a partir des analyses tardives de
Husserl sur la temporalité, les différentes couches qui structurent la
dynamique originaire du temps.

Le premier type est celui que 1’on peut appeler I’anonymat hylétique —
I’anonymat du flux hylétique, corrélat originaire du pré-ego au niveau de la
passivité initiale. Cet anonymat accompagne 1’ego dans sa confrontation
premicre avec le monde en tant qu’extériorité encore indifférenciée. Il reste
en deca de la réflexion, mais il est toujours destiné a étre ultérieurement
spécifié, intégré et thématisé dans I’intentionnalité qui se dirige vers un objet
identique. En ce sens, il s’agit d’un anonymat constitutif interne au systéme
de la corrélation intentionnelle — I’anonymat d’un ego encore naissant, mais
déja inscrit dans 1’ordre constitutif du monde. Ainsi, le flux hylétique
appartient encore au systeme génétique de la constitution : il constitue le
corrélat impressionnel du pré-ego, au sein d’une tension intentionnelle
passive qui reléve de 1’ordre de I’Anfang.

En revanche, le flux originaire ne peut étre ramené a cette corrélation.
Les textes de 1932 le suggerent explicitement : la temporalisation originaire
n’est plus « I’intentionnalité du flux ». Ce retrait ne concerne pas la passivité
intentionnelle (Streben), mais I’appartenance méme du flux a I’ordre de la
visée. Un second type d’anonymat apparait désormais au cceur méme du
processus de constitution : celui du flux originaire (Urstrom) en tant que
temporalisation  originaire  (Urzeitigung) et phénoméne originaire
(Urph&nomen). Contrairement a I’anonymat hylétique, cet anonymat ne se
laisse pas définir comme corrélat d’un podle, ni comme modalité d’une
passivité intentionnelle. Les textes tardifs montrent au contraire qu’il s’agit
d’une dimension qui ne reléve plus de I’intentionnalité du flux, mais qui en
constitue la condition. Le flux originaire se situe ainsi en deca de la distinction
entre ego et non-ego, avant toute articulation noético-noématique, et méme
avant les oppositions entre activité et passivité. Ce n’est ni la matiere d’un
acte, ni le pole d’un acte, ni un champ de visée latente : c’est ce sans quoi
aucune corrélation intentionnelle ne pourrait se former.

Ainsi, le flux originaire apparait comme un champ d’anonymat
transcendantal : un fond pré-égologique, pré-intentionnel, qui rend possibles
aussi bien la matiére impressionnelle que I’orientation intentionnelle, aussi
bien le pré-ego que la constitution d’un monde d’objets. Ni pole, ni corrélat,
ni visée, il est la condition anonyme de tout ce qui peut devenir theme de la
phénoménologie.

La ou ’anonymat hylétique reste un anonymat relatif — appartenant au
champ constitutif et destiné a étre raffiné, intégré, déterminé —, I’anonymat



JOUNG 59

du flux originaire est un anonymat absolu: un fond toujours retiré,
irréductiblement ombré, qui ne peut jamais étre epuisé par la réflexion
transcendante, parce qu’il est la condition méme de possibilité de toute
réflexion. En ce sens, il correspond exactement & ce que nous avons nommé,
dans la premiére partie, « anonymat transcendantal ». Il s’agit de la dimension
dans laquelle la vie pré-réflexive trouve son origine, et qui ne peut se laisser
éclairer que partiellement, par éclats, dans le geste méme qui tente de la
mettre en lumiére.

L’anonymat transcendantal se révele alors comme la couche la plus
profonde du phénomeéne de vie : un fond originaire qui demeure dans ’ombre
de toute réflexion, tout en constituant I’horizon nécessaire de son
déploiement. Ce fond n’appartient pas a la subjectivité transcendantale
classique, mais en est la présupposition silencieuse. En ce sens, 1’analyse
phénoménologique de I’anonymat transcendantal ouvre un accés a la
dimension ou se nouent, avant toute corrélation, la genése de la pensée et la
genese du sens.






Temps et temporalité dans Etre et temps de Heidegger

ALEXANDER SCHNELL

L’analyse du temps développée par Heidegger dans Etre et temps (1927)
compte parmi les contributions les plus décisives a la compréhension du
temps et de la temporalité au sein de la tradition philosophique occidentale.
Elle figure en outre parmi les rares tentatives qui parviennent a élucider de
maniere rigoureuse quelle est, pour 1’étre humain, la signification concréte du
temps. Dans cette perspective, Heidegger s’attache notamment a répondre a
trois questions fondamentales :

1. Quelle est la nature du temps ?

2. Comment se constitue la temporalité originaire ?

3. Dans quelle mesure la temporalité fonde-t-elle la relation originelle
entre le « sujet » et 1I’« objet », entre le Dasein et le monde ?

En s’employant a résoudre ces problemes, Heidegger formule plusieurs
theses essentielles, lesquelles seront exposées et discutées dans ce qui suit.

Dans I’histoire de la philosophie occidentale, la question de la nature du
temps peut étre comprise comme un mouvement continu dans lequel la
compréhension de 1’étre, de la subjectivité et du monde évolue en
permanence. Aristote définissait le temps comme « ce qui est compté dans le
mouvement selon 1’avant et I’aprés® », et le concevait ainsi comme une
détermination dépendante du changement, laquelle ne peut étre mise en
évidence sans une ame qui réellement compte chaque instant. Augustin
déplace radicalement cette approche vers 1’« intérieur » de la conscience en
comprenant le temps comme une extension de I’ame (« distentio animi? »)
dans laquelle le passé, le présent et ’avenir apparaissent comme des modes
de la présence psychique. A I’époque moderne, le temps est progressivement
associé a la constitution du sujet : chez Leibniz, il est I’expression, relative a
la matiere, de I’ordre des états successifs des monades, tandis que Newton,
en contraste flagrant, le congoit comme un cadre de référence absolu et
indépendant des choses et de la conscience, dans lequel s’écoule tout ce qui
est mobile. Chez Kant, le temps devient la forme a priori du sens interne,

! Aristote, Physique, 219b2.
2 Augustin, Confessions, livre XI, 26, 33.



SCHNELL 62

qu’il érige en 1’une des conditions de possibilité de 1’expérience. Hegel fait
du temps une détermination fondamentale du processus de 1’esprit qui se
déploie lui-méme, dans lequel I’extérieur s’abolit et entre en mouvement (ce
qui, selon Heidegger, conduit les aspects « subjectif » et « objectif » du temps
« a une certaine Aufhebung?® »). Dans la phénoménologie de Husserl, le temps
apparait a nouveau comme I’horizon originel de la constitution de la
conscience, dans lequel la rétention, la présentation et la protention forment
I’unité de I’expérience. Au XX° siécle, le temps est de plus en plus compris
comme une dimension creatrice ou événementielle — par exemple chez
Bergson comme « durée* », chez Derrida comme « différance », ou chez
Deleuze comme pur devenir, comme structure de changement et de créativité
—, ce qui le fait apparaitre comme un accomplissement intérieur de 1’étre lui-
méme.

Deux concepts fondamentaux du temps semblent ainsi prédominer. Soit
le temps est considéré comme « objectif », comme une caractéristique
inhérente au monde. Soit il est de nature « subjective », c’est-a-dire qu’il est
attribué a la conscience ou a « I’ame ». Dans les deux cas, le temps
s’apparente a un cadre formel dans lequel s’inscrit tout événement. Heidegger
s’oppose fermement & ces deux conceptions du temps qu’il définit comme
« le présenter qui S explicite, c’est-a-dire 1’explicité qui est exprimé dans le
““maintenant’® ». Pour comprendre le sens de cette conception du temps, il
faut d’abord préciser les concepts clés de cette définition — « s’expliciter » et
« présenter ». Mais au préalable, il convient d’établir en quel sens I’acception
heideggérienne du temps se distingue, voire s’oppose, a la compréhension
commune et ordinaire du temps.

Pour Heidegger, I’ensemble des théories philosophiques du temps —y
compris celle de Husserl — demeure tributaire de la conception dite
«vulgaire » du temps, laquelle recouvre a la fois la compréhension
quotidienne et la comprehension scientifique (que Husserl qualifierait de
« naturelle »). Celle-ci consiste a appréhender le temps comme un cadre ou
un réceptacle au sein duquel les événements adviennent et s’inscrivent selon
une modalité quasi spatiale. A y regarder de plus prés, le temps y est pensé
comme une succession de points-maintenant, tout au plus dotés d’une
extension minimale — extension qui rend précisément possible cette
spatialisation —, se succédant indéfiniment, aussi bien en direction des
maintenant encore a venir que de ceux déja révolus. Mais ce n’est pas tout.
Selon Heidegger, ce qui est determinant pour la conception vulgaire du temps,
c’est que le passé et I’avenir sont considérés comme des entités closes en
elles-mémes, détachées du présent. Le passe est absolument révolu, I’avenir

8 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen, Niemeyer, 19795, § 78, p. 405.
4 H. Bergson, La pensée et le mouvant, Paris, PUF, 1938, p. 166.
> M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 408.



SCHNELL 63

encore totalement indéterminé. Seul le présent est « réel ». Husserl avait a
juste titre objecté qu’il fallait également attribuer au passé et a I’avenir une
réalité « originaire », sans quoi il serait impossible d’en avoir connaissance.
Il s’est toutefois limité & une analyse centrée sur la conscience qui, a I’aide de
la mise en évidence de ses propres types d’intentionnalité constitutifs du
temps (& savoir la rétentionnalité et la protentionnalité), ne pouvait illustrer
les temps passé et futur qu’a I’aide d’exemples formels, tels qu’une mélodie.
Cependant, le rapport entre « sujet » et « objet », ou plutot notre relation
au monde en général, ne se limite pas aux seuls rapports établis par la
conscience. Husserl a certes reconnu, dans la Krisis (1935-37), que « tout moi
transcendantal de I’intersubjectivité (en tant qu’il est co-constituant du monde
[...]) doit nécessairement étre constitué en tant qu’étre humain dans le monde,
et que donc chaque étre humain “‘porte en lui un moi transcendantal’” » — et
ce, « dans la mesure ou il est une AUTO-OBJECTIVATION du moi transcendantal
correspondant, élucidable par I’auto-méditation phénoménologique® ». Mais
ce qu’il faut souligner tout particulierement a cet égard, c’est ce que Fink met
en avant dans la VI® Méditation cartésienne (1932), validée par Husserl : a
savoir que le moi phénoménologisant, en tant que moi de la réflexion,
participe pour ainsi dire passivement a la constitution du monde, dans la
mesure, précisément, ou il est « englobé par I’AUTO-MONDANEISATION du moi
constituant, emporté par elle, MONDANEISE’ ». L« &tre humain » est | ’auto-
objectivation du moi transcendantal et le « moi phénoménologisant » est
|’auto-mondanéisation du moi constituant. Or, Heidegger exprimait déja cette
idée quelques années auparavant (dans Etre et temps) en ces termes: le
Dasein s ‘auto-explicite. Comprenant, il se projette sur le sens compris comme
« ce vers-ou (Woraufhin) du projet primaire a partir duquel quelque chose
peut étre congu comme ce qu’il est en sa possibilité® ». La compréhension
implique toujours la constitution d’étre (Seinsverfassung) du Dasein «a
chaque fois mien ». Je ne suis jamais simplement — et tel est précisément
I’enjeu de la critique heideggérienne de Husserl — une conscience transparente
se rapportant indifféremment a un objet. Eu égard a I’étant mondain, I’étre du
Dasein en tant qu’étre-au-monde est inclus dans le rapport a cet étant. Et
I’auto-explicitation du Dasein n’est possible, selon la thése fondamentale de
Heidegger, que parce que la temporalité elle-méme s’auto-explicite :

Le présenter s’attendant-conservant s’auto-explicite. Ce qui derechef n’est
possible que parce que — en lui-méme extatiquement ouvert — il est déja

6 E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phanomenologie, Husserliana VI, W. Biemel (éd.), La Haye, M. Nijhoff, 19762, p. 189sg.

7 E. Fink, VI. Cartesianische Meditation, partie 1 : Die Idee einer transzendentalen
Methodenlehre, H. Ebeling, J. Holl & G. van Kerckhoven (éd.), Dordrecht/Boston/London,
Kluwer, 1988, p. 119.

8 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 65, p. 324.



SCHNELL 64

accessible pour lui-méme et articulable dans I’explicitation qui comprend et
qui parle. C’est parce que la temporalité constitue de maniére extatique et
horizontale la clarté (Gelichtetheit) du «la» qu’elle est originairement
toujours déja explicitable dans le « 1a » et donc connue®.

Avant d’aborder la constitution de la temporalité originaire, on peut tirer les
conséquences de ce qui précéde pour la definition heideggérienne de
I’essence du « temps ».

Le fait de se projeter de maniére compréhensive vers le sens — et il en
est de méme pour I’auto-explicitation du Dasein liée a ce projeter — ne doit
pas étre considéré comme une activité purement cognitive ou épistémique.
Heidegger souligne a plusieurs reprises que notre comportement quotidien —
qu’il appelle « préoccupation (Besorgen) » — est déja caractérisé et structuré
par cette auto-explicitation. C’est 1’ex-pression du Dasein qui en témoigne a
I’évidence : « L’étre-au-monde s’est toujours déja ex-primé et, en tant qu 'étre
aupres de I’étant qui lui fait encontre a I’intérieur du monde, il s’ex-prime
constamment dans 1’adresse et la discussion de I’étant méme dont il se
préoccupe®®. » Le Dasein s’ex-prime et s’auto-explicite donc d’abord et
surtout dans la préoccupation quotidienne. Voici quel en est le sens temporel :

La préoccupation circonspectivement compréhensive est fondée dans la
temporalité, et cela sur le mode du présenter qui s’attend et conserve. En tant
que, dans sa préoccupation, il calcule, planifie, pourvoit et prévient, il dit
toujours déja, que ce soit a haute voix ou non : « alors », cela doit arriver ;
«d’abord », ceci doit étre réglé ; « maintenant », il faut rattraper ce qui
« alors » avait échoué et échappé!®.

I convient de préciser la signification exacte de 1’expression « le présenter
qui s’attend et conserve » : le substantif « présenter » en constitue le noyau
nominal, tandis que les déterminations qui I’accompagnent en spécifient le
rapport au passé et a l’avenir. Cela confére au présent «un poids
particulier'? ». Dans la caractérisation du caractére temporel de la
préoccupation quotidienne du Dasein — et donc aussi, comme nous le verrons
plus loin, dans la définition du « temps » — ce n’est pas I’avenir qui prime,
mais le présent !

Heidegger appelle « databilit¢ » la structure de référence de la
préoccupation au « maintenant que... », au « puis quand... » et au « jadis
lorsque ». Cette databilité désigne la structure originairement temporelle de

% M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 408.
10 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 406.
2 Ibid.

12 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 407.



SCHNELL 65

la préoccupation du Dasein. Heidegger souligne que cette structure n’a
jusqu’a présent pas regu I’attention qu’elle mérite.

Avec le « maintenant que », nous visons bel et bien « notoirement » un « point
temporel ». Le « maintenant » est temps. Incontestablement, nous comprenons
non seulement le « maintenant que », le « puis quand » et le « jadis lorsque »,
mais encore nous comprenons qu’ils sont liés « au temps ». Oui, mais qu’ils
désignent le « temps » lui-méme, comment cela est possible et ce que
« temps » veut dire, tout cela, pour autant, n’est point déja congu avec la
compréhension « naturelle » du « maintenant », etc. Et méme, est-il donc si
« @évident » que nous «comprenions sans autre forme de procés » et
exprimions si « naturellement » quelque chose comme le « maintenant », le
« puis » et le « jadis » ? D’ou prenons-nous ces « maintenant, que... » ? Les
aurions-nous trouvés parmi I’étant intramondain, parmi 1’étant présent ?
Manifestement non. Et les avons-nous méme en général trouvés ? Avons-nous
formé le projet de les chercher et de les constater ? « En tout temps » nous en
disposons, sans les avoir expressément faits notres, constamment nous en
faisons usage, quoique non toujours & haute voix*2.

Heidegger avance la these selon laquelle le Dasein comprend originairement
le temps, en tant qu’il est lui-méme temporel, voire qu’il est le temps lui-
méme. Plus précisément, et inversement, le temps n’est pas un cadre extérieur,
mais la maniere dont le Dasein s’explicite au présent, en anticipant I’avenir
et en conservant le passé. Sa définition du temps est des lors la suivante : le
temps est la maniere dont le Dasein s’engage dans la situation présente en
s’attendant et conservant. Le « poids particulier » du présent s’explique par
le fait qu’il s’agisse ici de la maniére dont le Dasein se rapporte au temps,
voire, dans la quotidienneté, peut étre le temps. C’est pourquoi Heidegger
pouvait déja affirmer, deux ans avant la publication d’Etre et temps :

Le temps que nous connaissons au quotidien et dont nous tenons compte
[c’est-a-dire que nous mesurons et avec lequel nous calculons] n’est, a y
regarder de plus prés, rien d’autre que le « On » auquel le Dasein est déchu
dans sa quotidienneté. L’étre dans I’étre-avec dans le monde, c’est-a-dire aussi
dans le découvrir-avec du monde unique dans lequel nous sommes, est I’étre
dans le On et une certaine forme de temporalité'*.

Ainsi, le Dasein, en tant que déchu au On, est le temps ; et le temps est la
maniére dont le Dasein s’auto-explicitant est engagé dans la situation
présente.

3 bid.
14 M. Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (1925), HGA 20, P. Jaeger
(éd.), Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1979, p. 442.



SCHNELL 66

Heidegger distingue I’essence du temps, d’une part, et la temporalité
constitutive du temps qui lui sert de fondement, d’autre part. Cette distinction
renvoie, d’une certaine maniére, a celle entre le temps « empirique » et le
temps « transcendantal » (« originaire »). La temporalité fait par ailleurs
ressortir la dimension temporelle de la structure de souci du Dasein. D’un
point de vue analytique qui inscrit toujours le Dasein dans sa
« quotidienneté », il faut partir de cette derniere.

La structure de souci du Dasein comporte trois éléments constitutifs :
I’existentialité, la facticité et I’étre-déchu. L’existentialité signifie: se
projeter soi-méme de maniere compréhensive sur le sens, ce qui ouvre des
possibilités d’exister que le Dasein peut saisir ou non — le Dasein est
« projet ». Cela ne signifie pas, néanmoins, que le Dasein puisse se projeter
librement sur tout, qu’il dispose de possibilités illimitées. Car en tant que
factuel, le Dasein est « jeté », « jeté dans le monde », ce qui correspond au
factum prédonné d’étre dans le monde — la condition incontournable, pour le
Dasein, de se trouver toujours dans un monde, une époque et une situation
spécifiques qu’il n’a pas choisis lui-méme. Alors que I’« étre-jeté » exprime
le fait que le Dasein se trouve toujours déja dans un monde, I’« étre-déchu »
décrit finalement comment il évolue et comment il se perd habituellement
dans ce monde. Cela renvoie a la tendance ontologique du Dasein a se fondre
« d’abord et surtout » dans la relation quotidienne au monde — dans le
« On® », dans le bavardage, dans la curiosité et dans I’ambiguité — et a
s’éloigner ainsi de la possibilité authentique de la compréhension de I’étre.
Les trois moments — projet, étre-jeté et déchéance — forment donc la structure
fondamentale du souci, dans laquelle le Dasein se révele a la fois comme un
étant libre, factuel et empétré dans le monde.

Cette structure tripartite du souci — plus précisément: le « souci
authentique » — a un sens qui lui est propre, que Heidegger designe deéja a ce
stade’® comme « temporalité!’ ». Comment le définir ? Ici aussi, il faut
aborder chacun des moments fondamentaux séparément.

Considérons d’abord I’existentialité, dont le sens est I’avenir. Alors que
Husserl parlait encore, dans les « Manuscrits C » (datant de la fin des années
1920 et du début des années 1930), de la « forme invariable » de
« présomption d’avenir'® » (sur laquelle repose I’impossibilité pour le moi
transcendantal de mourir) et donc, pour ainsi dire, de I’infinitude du futur,

15 e « On » désigne le « qui » du Dasein quotidien.

16 Nous verrons plus loin que plusieurs étapes peuvent étre distinguées ici.

7 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 65, p. 326.

18 Voir E. Husserl, Manuscrit C4 (1930), dans Spate Texte tber Zeitkonstitution (1929-
1934). Die C-Manuskripte, Husserliana Materialien, volume VIII, D. Lohmar (éd.),
Dordrecht/Boston/London, Springer, 2006, p. 97 (note 1).



SCHNELL 67

Heidegger défend résolument la finitude de I’avenir originaire. L’avenir — le
fait que le Dasein soit « avenant » — n’est pas une série infinie de points
maintenant qui se renouvellent sans cesse, ni quelque chose qui ne serait « pas
encore la». L’avenir est |’au-devant-de-soi du Dasein vers une limite
infranchissable de possibilités existentielles (ce qui équivaut au
« devancement la mort®® »). La finitude est marquée par cette limite méme.

Or, I’« étre-été (Gewesenheit) », le passé originaire, dont reléve le sens
de la facticité, est lui aussi absolument fini. Il ne désigne pas une présence qui
n’est plus actuelle, qui s’éloigne infiniment dans le passé et qui, s’écoulant
constamment, ne peut plus jamais étre présente (ou tout au plus étre rappelée
par le souvenir), mais I’étre concret du Dasein par rapport a son étre passé,
c’est-a-dire ce qu’il continue de constituer maintenant et a I’avenir a travers
ce qui était autrefois présent (cela renvoie — en traversant toutes les étapes
intermédiaires — a son passé originel, a savoir a sa naissance®). Heidegger
insiste certes sur la factualité du passé, sur son « étre-jeté (Geworfenheit) ».
Mais le point décisif est que le Dasein revient toujours du présent et méme de
I’avenir a son propre passé. Cela signifie que le Dasein s’extasie ou se déplace
de maniére extatique vers un avenir (dans I’au-devant-de-soi) et vers un passé
(dans le retour sur soi) finis, qu’il atteint les deux limites extrémes — la mort
et la naissance en tant qu’origine de 1’étre-jeté — et épuise ainsi tout
déplacement possible (= dans ces deux seules directions possibles). L’« au-
devant-de-soi » et le « retour a soi » ne sont donc pas dissociés, mais liés I’un
a l’autre :

C’est seulement pour autant que le Dasein est en général comme je-suis-été
qu’il peut advenir de maniére avenante a soi-méme, en re-venant.
Authentiquement avenant, le Dasein est authentiquement été. Le devancement
vers la possibilité extréme et la plus propre est le re-venir compréhensif vers
I« été » le plus propre. Le Dasein ne peut étre été authentiquement qu’autant

qu’il est avenant. L’Etre-été, d’une certaine maniére, jaillit de ’avenir??.

19 Cf. le § 53 d’Etre et temps.

2 | a « natalité » soulignée par Fink et Arendt est donc implicitement déja envisagée par
Heidegger lui-méme.

2L M. Heidegger, Sein und Zeit, § 65, p. 326. Le mouvement périodique (rappelant la courbe
cardiaque d’un électrocardiogramme) de I’au-devant de soi jusqu’a la limite de la mort
anticipée, puis du retour sur soi jusqu’a la limite de I’origine de I’étre-jeté, pour finalement
recommencer sans cesse depuis le début, forme la « matrice » de toute constitution du sens
chez Heidegger. Sur I’importance de la « matrice » pour la nouvelle phénoménologie depuis
les années 1960, cf. A. Schnell, Préphénoménalité et générativité. Pour une nouvelle
phénoménologie théorique, Paris, Hermann, coll. « Le Bel Aujourd’hui », 2025 ou Towards
a Theoretical Generative Phenomenology. The Discovery of Pre-Phenomenality, Berlin,
Springer, coll. « New Directions in Phenomenology », 2026.



SCHNELL 68

Qu’en est-il enfin du présent ? Il n’en va pas d’un maintenant abstrait, mais
de I’instant goethéen?? (dans une combinaison particuliére avec le « kairos »
aristotélicien®®). Avec lui se fait valoir, dans I’instant, la dimension
ontologique de la transcendantalité : le Dasein s’engage dans le temps ou se
présente dans la situation instantanée. La définition du temps élaborée dans
la premiére partie de cette contribution (au § 79 d’Etre et temps) a donc
également un effet au niveau de la temporalité — non pas, bien sdr, dans le
mode d’étre du souci, mais précisément dans la temporalité originaire.

Les trois databilités inhérentes au Dasein correspondent d’une part aux
dimensions temporelles de la structure de souci (au-devant-de-soi, retour-sur-
soi et étre-aupres de), et d’autre part aux modes d’existence de 1’attendre, du
conserver (ou oublier) et du présenter?*. Ce sont des modes d’« extase » dans
le « passé », I’« avenir » et le « présent ». lls sont extatiques. Heidegger met
ainsi en évidence les « extases de la temporalité »?. 1l faut toutefois éviter le
malentendu qui consisterait a admettre que

la temporalité serait certes un triple ravissement (Entriickung), mais de telle
sorte que ces trois extases convergent en quelque sorte en une seule substance,
tout comme un étre vivant peut étendre ses antennes dans différentes
directions pour les retirer ensuite. L’ensemble des ravissements n’est pas
centré dans quelque chose qui serait en soi exempt de ravissement, présent de
fagon non-extatique et qui serait le centre commun de I’amorce et de la fin des
extases. Au contraire, I’unité des extases est elle-méme extatique. Elles n’ont
besoin ni de support ni de piliers comme I’arche d’un pont, mais si I’on peut
parler de « I’étre » des extases, c’est dans la mesure ou leur étre réside
précisément dans leur libre oscillation extatique. [...] La temporalisation est

22 |_’instant goethéen désigne une expérience qualitative du temps dans laquelle le présent
atteint une densité telle qu’il se suffit a lui-méme tout en recueillant en lui le passé et I’avenir.
Il ne s’agit pas d’un simple point fugitif dans la succession chronologique, mais d’un présent
intensifié, vécu comme accomplissement. Dans cet instant, le flux ordinaire du temps semble
suspendu : le temps ne s’écoule plus, il se concentre. Le sujet et le monde entrent alors dans
une concordance momentanée, sans distance réflexive, sous la forme d’une intuition vécue
du sens. La formule célebre de Faust, « Verweile doch, du bist so schén (demeure donc, tu es
si beau) », en offre I’expression paradigmatique : I’instant est si accompli qu’il mérite de
demeurer, tout en ne pouvant étre fixé sans se perdre. L’instant goethéen n’est ainsi ni une
éternité métaphysique ni un simple présent empirique, mais une figuration poétique d’une
plénitude du vivant dans le temps.

23 Le kairos désigne le moment juste et opportun, celui qui n’est pas mesuré par la simple
succession du temps chronologique, mais par I’adéquation d’une action a une situation
déterminée. Il ne s’agit pas d’un instant quelconque, mais d’un point de conjoncture ou les
conditions sont réunies pour qu’un acte soit approprié, efficace et conforme a la mesure. Le
kairos releve ainsi d’une temporalité qualitative, indissociable de la phronesis, en tant qu’il
exige un discernement pratique du «quand il faut» agir ou parler, plutét qu’une
détermination abstraite du temps.

24 Cf. le § 68 de Sein und Zeit.

% Le statut crucial de ces « extases » consiste dans le fait de temporaliser et, par la, de
dynamiser les formes a priori des facultés de connaitre mises en évidence par Kant (chez qui
elles étaient restées statiques). Nous verrons plus loin que ce geste permet en outre d’éviter
le probléme (i. e. le « scandale de la philosophie ») de I’existence du monde extérieur.



SCHNELL 69

la libre oscillation de la temporalité originaire et entiére ; le temps oscille et
se désoscille lui-méme (erschwingt und verschwingt sich selbst/2®

La question qui se pose alors est la suivante : si la temporalité extatique fonde
la structure de souci du Dasein, cest-a-dire SI ELLE EST AU FONDEMENT du
Dasein, QUELLE est |’instance qui, au niveau le plus profond, s extasie dans
les trois extases ?

Formulons le méme probléme d’une autre maniére. Le point de départ
est la structure du Dasein. Celle-ci est constituée temporellement — par
I’avenir, I’étre-été et le présent. Et cette temporalité est elle-méme
conditionnée, de facon existentiale et ontologique, par les mouvements
extatiques du soi le plus profond du Dasein, a savoir dans ses mouvements
temporels originaires de 1’au-devant-de-soi, du retour sur soi et de 1’étre-
aupres de. Alors, de deux choses I’une. Ou bien il faut faire appel a deux
niveaux ou registres du Dasein : le Dasein existentiel du souci et, « en
dessous », le Dasein existentialo-ontologique de la détermination de la
temporalité. Ou bien le Dasein, considéré dans son unicité, entre de maniére
circulaire dans la constitution de la temporalité : comme conditionné (en tant
que souci) et comme conditionnant (en tant que déterminant le temps). Dans
Etre et temps, les deux approches sont pour ainsi dire enchevétrées.
Heidegger élabore un modele viable et systématiquement autonome qui entre
en relation critique avec les analyses de Husserl sur la constitution du temps,
dans lesquelles était envisagée I’idée d’une auto-constitution du temps?’.
Mais alors que Husserl se concentre sur I’autoconstitution du temps dans et
par le flux absolu de la conscience, Heidegger replace cette relation de
médiation réciproque au sein de la temporalité originaire dans un cadre
ontologique existential. Cela peut étre illustré a I’aide du schéma suivant qui
représente |’autoconstitution circulaire de la temporalité :

Structure de souci du Dasein (existentialité, facticité, déchéance)

)

Au-devant de soi, retour-sur-soi, étre-aupreés de

)

Extases de la temporalité (avenir, étre-été, instant)

)

Mouvements extatiques du Dasein dans les extases
(en tant qu’au-devant de soi, retour-sur-soi, étre-aupres de)

% M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz, HGA
26, K. Held (éd.), Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1978, p. 268.
27 Cf. E.Husserl, Zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917),
Husserliana X, R. Boehm (éd.), Den Haag, M. Nijhoff, 1966, p. 74sq.



SCHNELL 70

Les extases de la temporalité fondent 1’au-devant de soi, le retour-sur-soi et
I’étre-aupres de, qui sont eux-mémes a la base de la structure du Dasein. Mais
elles sont également traversées par les mouvements temporels du soi, ce qui
permet de fonder transcendantalement la constitution du soi dans la
temporalité.

L’analyse de la constitution de la temporalité originaire qui vient d’étre
retracée concernait d’abord I’extaticité. Il faut, dans un second temps,
expliquer le caractere d’horizon des extases afin de rendre compte du rapport
entre le Dasein et le monde. En effet, chaque extase engendre son propre
horizon, I’horizon de la possibilité en général, a I’intérieur duquel une
possibilité donnée peut étre attendue, conservée (ou oubliée) et présentée?®,
Ici aussi, il y a une unité — celle des horizons, précisément. A ce sujet,
Heidegger fait remarquer : « Cette unité extématique de I’horizon de la
temporalité n’est rien d’autre que la condition temporelle de la possibilité du
monde [...]%°. » Comment cette idée est-elle justifiée dans Etre et temps ?

« Le Dasein existe en tant qu’étre-au-monde » signifie que le Dasein
est le monde, son monde, le monde est dans une unité avec le Dasein.
Comment cette unité est-elle ontologiquement possible ?

Heidegger établit tout d’abord que le « Worinnen » (le « ce-dans-
quoi ») dans lequel le Dasein existant se comprend est le monde. Ce «
Worinnen » ne doit pas étre confondu avec le « Worin » (le « dedans ») dans
lequel se trouve — pour tout projet de compréhension — la compréhensibilité
de quelque chose (ce qui est certainement la raison pour laquelle Heidegger
utilise ce terme inhabituel de « Worinnen »). Le « Worin » est le sens. Le «
Worinnen » en tant que monde n’est pas un sens au sens strict. Il est plus
fondamental dans la mesure ou il correspond a la « signification », «a
I’intérieur » de laquelle — en tant que « structure du monde®® », en tant que
« constitution ontologique du monde® » — des projets de sens sont
possibles®?. Quelle est donc la condition temporelle du monde ?

Heidegger répond (presque dans les mémes termes que dans son cours
de 1928) : « La condition existentialo-temporelle de la possibilité du monde
réside dans le fait que la temporalite, en tant qu ‘unité extatique, a quelque

28 M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz, p. 269.
2 |bid.

30 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 18, p. 87.

L M. Heidegger, Sein und Zeit, § 69 c), p. 365.

32 Cf. le § 18 d’Etre et temps.



SCHNELL 71

chose comme un horizon®3. » 11 reprend a Husserl le concept d’horizon et
I’intégre dans son propre cadre théorique. Husserl avait qualifié le concept de
monde d’« horizon de tous les horizons®* ». Heidegger, en revanche, donne a
la notion d’horizon une signification différente. Alors que pour Husserl,
I’horizon représente une dimension de I’intentionnalite dirigée vers un objet
(en conformité avec la définition de la conscience), pour Heidegger, I’horizon
n’est pas lié & une conscience intentionnelle. L horizon est plutdt la maniere
dont le Dasein est « capturé (gebannt)® » par la temporalité. La capture
intransitive du temps est la condition permettant au Dasein d’étre transporté,
grace a I’horizon extatique, vers un « ou » en tant que « dedans ». La capture
de la temporalité lie le Dasein au monde. Cela permet également de passer de
la temporalité extatique, laquelle concerne uniquement la temporalité du
Dasein (avec I’au-devant-de-soi, le retour-sur-soi et I’engagement dans
I’instant présent), a la temporalité horizontale qui, via le concept de monde,
permet d’expliquer la relation a tout étant qui ne reléve pas du Dasein (C’est
I’objet du cours Problémes fondamentaux de la phénomeénologie du semestre
d’hiver 1927). Quoi qu’il en soit, ce « dedans » de I’extase est désigné comme
« schéma horizontal®® » ou comme « extema®” ». 1l existe trois schémas ou
extemata correspondant respectivement a chacune des extases. Le schéma
horizontal de |’avenir est le « ce-en-vue-de-quoi (Umwillen) » du Dasein ; le
schéma du passé est le « devant-quoi (Wovor) » de 1’étre-jeté ou le « a quoi
(Woran) » de I’abandon ; le schéma du présent est le « pour (Wozu) ».
Heidegger n’approfondit pas davantage ce point, mais il en souligne un aspect
essentiel : il existe un lien originel entre les relations du « pour » et la volonté,
rendu possible par I’unité horizontale des schémas des extases (qui trouve
elle-méme son fondement dans I’unité extatique de la temporalité®®). Ce lien
explique ainsi comment se constitue I’unité du Dasein et du monde :

Pour peu que le Dasein se temporalise il y a (ist) aussi un monde. Se
temporalisant, quant a son étre, comme temporalité, le Dasein est essentielle-
ment, sur la base de la constitution extatico-horizontale de celle-ci, « dans un
monde ». Le monde n’est ni présent (vorhanden), ni disponible (zuhanden),

33 Ibid.

34 C’est en tout cas ce que I’on affirme souvent dans les recherches husserliennes, méme si
la référence exacte semble difficile a trouver, voir S. Geniusas, The Origins of the Horizon
in Husserl’s Phenomenology, Dordrecht / Heidelberg / Londres / New York, Springer, 2012.
% M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit, HGA
29/30, F.-W. von Hermann (éd.), Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1983, p. 221.

% La référence au « schématisme » de Kant est évidente.

37 M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz, p. 269.
38 Cette « unité » est elle-méme extatique. « [S]i I’on peut parler de I’>’étre>” des extases,
c’est dans la mesure ou leur étre réside précisément dans leur libre oscillation extatique »,
M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgriinde der Logik im Ausgang von Leibniz, p. 268
(passage déja cité).



SCHNELL 72

mais il se temporalise dans la temporalité. Il « est la » avec le hors-de-soi des
extases. Si nul Dasein n’existe, nul monde n’est pas non plus « & »*°.

Plusieurs idées doivent ici étre mises en avant. Dans la temporalité, le Dasein
et le monde sont, au sens littéral, co-originaires. Cette temporalité est
manifestement celle du Dasein, elle n’est pas une structure indépendante qui
en serait détachée.

Par ailleurs, grace a la temporalité, le « scandale de la philosophie » mis
en évidence par Kant* est évité. Dans la deuxiéme édition de la Critique de
la raison pure, le philosophe de Kdnigsberg avait présenté une « réfutation
de I’idéalisme » par laquelle il voulait démontrer que la philosophie est tout
a fait capable de justifier I’existence d’un monde extérieur indépendant de
nous. L objection de Heidegger a ce « scandale » se référait, au § 43 d’Etre
et temps, a I’indétermination ontologique du Dasein en tant qu’étre-au-
monde. Cette clarification ontologique est désormais accomplie grace a la
temporalité. Heidegger le dit sans ambiguité : « Le recours a la transcendance
du monde fondée de fagon extatique et horizontale apporte la réponse*. »
Pour « demontrer » I’existence « des choses en dehors de nous », il ne suffit
pas, comme Heidegger caractérise I’approche kantienne dans I’analytique
transcendantale, d’attribuer la détermination du monde aux performances
constitutives d’un « réseau de formes » [= il s’agit des catégories et de
I’espace et du temps] qui serait « imposé » a un « matériau » [donné dans
I’intuition] par un sujet « dépourvu de monde*? ». Non seulement le Dasein
n’est justement pas sans monde, mais la référence a I’objet ne provient pas en
premier lieu du sujet ! Seule I'unité du Dasein et du monde, issue de la
temporalité, qui garantit I’ouverture au monde, rend possible la rencontre
avec I’étant intramondain. Car ¢’est en vertu de la transcendance (du monde)
et a partir des horizons que le Dasein REVIENT & | ’étant intramondain — un
retour qui est en rapport direct avec le retour sur soi indiqué dans I’extase du
Dasein. Le rapport a I’étant intramondain n’est pas un rapport frontal d’un
devancement, mais précisément celui d’un retour a... Le rapport transcendant
au monde précede le rapport ontique a I’objet. Si le devancement (de la mort)
est le projet « subjectif » radical et extréme, il en va de méme pour la
transcendance en tant que projet « objectif » : « Le monde est pour ainsi dire
déja ““plus loin>> gqu’aucun objet ne puisse I’étre. [...] Si le “‘sujet’” est
compris ontologiquement comme Dasein existant dont I’étre est fondé dans

3% M. Heidegger, Sein und Zeit, § 69 c), p. 365.

40 Pour Kant, « cela reste toujours un scandale pour la philosophie et la raison humaine en
général de devoir simplement croire a I’existence des choses en dehors de nous [...] et, si
quelqu’un en vient a en douter, de ne pouvoir lui opposer aucune preuve satisfaisante », 1.
Kant, Critique de la raison pure, B XXXIX.

41 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 69 c), p. 366.

42 |bid.



SCHNELL 73

la temporalite, alors il faut dire : le monde est “‘subjectif.”” Mais ce monde
“‘subjectif’’ est alors, en tant que temporel et transcendant, plus ‘‘objectif’’
que tout “‘objet’’ possible*. » Le monde est déja au-dela de tout objet — c’est
en cela que réside son «objectivité plus objective ». Il apparait donc
clairement que Heidegger ne concoit pas le rapport du Dasein au monde
comme une relation a posteriori entre le sujet et I’objet, mais comme la
condition fondamentale, relevant de la temporalité et de la transcendance,
rendant possible I’expérience des étants intramondains.

La recherche consacrée au chef-d’ceuvre de Heidegger s’est
traditionnellement interrogée sur I’orientation dominante d’Etre et temps,
oscillant entre des lectures existentialistes, anthropologiques, pragmatiques,
subjectivistes ou encore existentialo-ontologiques. Or I’analyse du temps et
de la temporalité montre que seule une approche proprement transcendantale
permet de rendre pleinement compte de 1’enjeu fondamental de 1’ouvrage.
Cette thése se manifeste a travers trois propositions centrales : premiérement,
le Dasein s’auto-explicite dans la mesure méme ou la temporalité s’auto-
explicite ; deuxiemement, 1’autoconstitution de la temporalité peut étre
fondée en établissant un rapport constitutif réciproque entre 1’au-devant-de-
soi, le retour-sur-soi et 1’étre-auprés-de, d’une part, et les extases de la
temporalité¢, d’autre part; troisiemement, 1’unité extatique de 1’horizon
temporel constitue la condition temporelle de possibilité du monde. La
détermination essentielle du temps proposée par Heidegger élargit ainsi la
compréhension factuelle et quotidienne du temps, en dépassant une simple
définition conceptuelle pour en révéler I’ancrage existentiel : le Dasein, dans
sa déchéance au On, est le temps, et le temps détermine la maniére dont le
Dasein, dans son auto-explicitation, s’engage dans la situation présente. Dans
cette perspective, la temporalité elle-méme apparait comme la structure
ontologique fondamentale a travers laquelle le Dasein, dans son existence,
devient transparent a lui-méme et rend possible la compréhension du monde
en tant que tel.

3 1bid.






« La négligence générale en matiére de sentiment » :
expérience émotionnelle et connaissance morale

ANGELIKA KREBS
Introduction

Le nom de Max Scheler est synonyme d’éthique matériale des sentiments ou
des valeurs. Scheler défend son approche par opposition a 1’éthique formelle
de I’entendement qui donne le ton dans la philosophie de son époque et encore
aujourd’hui : il veut, comme il I’écrit dans I’un des avant-propos de son ceuvre
majeure achevée peu avant la Premiere Guerre mondiale, Le Formalisme en
éthique et [’éthique matériale des valeurs (Der Formalismus in der Ethik und
die materiale Wertethik), s’opposer au « formalisme vide et stérile de Kant »
sans pour autant tomber dans un « relativisme sans fondement »*. Dans son
essai « Ordo amoris », qui date de 1916, il reproche a I’éthique de
I’entendement une « négligence » en matiere de sentiments et une
méconnaissance de la « profondeur» de la vie. Plus précisément, il
diagnostique une négligence générale en matiere de sentiment, en matiere
d’amour et de haine, un manque de sérieux pour toute la profondeur des
choses et de la vie, et, par contraste, un exces de sérieux ridicule et un
affairement comique pour ces choses qui se laissent techniquement maitriser
par notre ingéniosité?.

Cependant, Scheler ne rend justement pas la chose aisée pour ses lectrices et
ses lecteurs intéressés par une alternative a 1’éthique de I’entendement. Son
ceuvre majeure commence par la phrase malheureuse suivante :

Dans un travail plus étendu, qui paraitra prochainement, je veux essayer de
développer une éthique matériale des valeurs sur la base la plus large de

I’expérience phénoménologique.’

Cette premicre phrase est malheureuse, d’une part parce que le travail plus
important qu’elle annonce ne vit jamais le jour. Cela peut étre dii aux troubles

de la guerre, a I’expulsion de Scheler de I’Université, a sa mauvaise santé et
a sa mort prématurée par arrét cardiaque a 53 ans. D’autre part, cette premiére

1 Gesammelte Werke (cité dorénavant GW) Il : Der Formalismus in der Ethik und die
materiale Wertethik, Manfred Frings (éd.), Bonn, Bouvier, 1980, p. 15.

2 GW X : Schriften aus dem NachlaR, Bd. 1: Zur Ethik und Erkenntnislehre, Manfred Frings
(éd.), Bonn, Bouvier, 1986, p. 362 sq.

3GW II, op. cit., p. 29.



KREBS 76

phrase est malheureuse parce qu’elle impose au lecteur intéressé tout de
méme pres de 600 pages de texte, qui ne doivent servir qu’a « dégager la
voie »* pour une tentative de la véritable entreprise. Cela peut assurément
décourager. Dans ces 600 pages, Scheler veut écarter 1’« objection » de
I’¢éthique formelle kantienne a I’encontre d’une éthique matériale des valeurs
ou, comme Scheler nomme aussi sa propre approche : d’un « intuitionnisme
émotionnel », d’un «apriorisme matérial » ou «apriorisme de
I’émotionnel ». Si I’éthique de Kant, que Scheler tenait d’ailleurs pour « la
plus accomplie »° de I’histoire de I’éthique scientifique, est déja difficile a
comprendre, la critique de Scheler envers Kant ne 1’est certainement pas
moins. L’accés seulement indirect a I’éthique du sentiment que Scheler
accorde a son lecteur dans son ceuvre majeure s’aveére donc extrémement
escarpé et laborieux, et s’apparente méme parfois a un véritable supplice.

Et malgré tout, il en vaut la peine. Car nous n’avons rien de meilleur.
Cette appréciation de ma part est partagée par la plupart des philosophes
contemporains qui cherchent une éthique phénoménologique, donc une
éthique « a partir de la plénitude de I’expérience vécue de la vie »5. Ainsi,
par exemple, le philosophe social berlinois Hans Joas, dans son étude sur
I’émergence des valeurs, considére que

Scheler a peut-étre entrepris la tentative la plus réfléchie et la plus complexe
de fondation et de déploiement d’une éthique des valeurs dans des conditions
post-métaphysiques et sur la base d’une phénoménologie des sentiments.’

Heureusement pour nous, outre le livre sur le formalisme (et la deuxiéme
ceuvre majeure de Scheler, Nature et formes de la sympathie [Wesen und
Formen der Sympathie]), il existe toute une série d’articles plus courts dans
lesquels on remarque le légendaire art de Scheler conférencier, ce qui signifie
qu’on les lit facilement et avec plaisir grace a leur langue vigoureuse et

4 1bid.

% Ibid. p. 9.

& Cf. pour cette formulation I’essai de Scheler « Tentatives d’une philosophie de la vie.
Nietzsche — Dilthey — Bergson» [« Versuche einer Philosophie des Lebens.

Nietzsche — Dilthey — Bergson »], GW IIl : Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und
Aufsatze, Maria Scheler (éd.), Bern/Miinchen, Francke, 1972, p. 313.

" Die Entstehung der Werte, Frankfurt, Sunrkamp, 1997, p. 158. Cf. également Paul Good,
« Max Scheler lesen heisst, den Sinn fir Werte wecken », in P. Good (éd.), Max
Scheler: Grammatik der Geflihle. Das Emotionale als Grundlage der Ethik, Miinchen,
Deutscher Taschenbuch Verlag, 2000, pp. 7-29 ; Matthias SchloRberger,« Max Schelers
Theorie der Geflihle », in U. Jensen et D. Morat (éds.), Rationalisierungen des Gefihls,
Munich, Fink, 2008, pp. 119-132 ; Joachim Fischer, « Der Emotional Turn in den Kultur-
und Sozialwissenschaften aus der Perspektive Max Schelers », in Thaumazein, vol. 3, 2015,
pp. 11-28 ; Roberta de Monticelli, Towards a Phenomenological Axiology. Discovering What
Matters, Basingstoke, Palgrave-Macmillan, 2021 ; Emmanuele Caminada, « Ethik und
Normen », inE. Alloa, T.Breyer, E. Caminada (éds.), Handbuch Ph&nomenologie,
Tibingen, Mohr Siebeck, 2023, pp. 294-315.



KREBS 77

concréte, a I’actualité de leurs thémes et a leur lucidité comme a leur
clairvoyance. Il faut ici mentionner « Le ressentiment dans la construction
des morales » (« Das Ressentiment im Aufbau der Moralen », connu en
France sous le titre « L’homme du ressentiment »), « De deux maladies
allemandes » («Von zwei deutschen Krankheiten »), « Démocratie
chrétienne » (« Christliche Demokratie »), « Repentir et renaissance »
(« Reue und Wiedergeburt »), « Le sens de la souffrance » (« Vom Sinn des
Leides ») et d’autres encore. En raison de son renvoi de I’Université, a
I’instigation de sa premiére épouse, Scheler mena de 1910 a 1919, jusqu’a sa
nomination a I’Université de Cologne nouvellement fondée, son existence
avant tout comme orateur et auteur d’articles de revues. Les conférences
avaient lieu dans des hotels, devant des mutilés de guerre et dans des forums
politiqgues ou ecclésiastiques. Les nombreux auditeurs étaient, parait-il,
fascines, malgré la longueur des conférences qui duraient parfois quatre
heures ou plus. C’est a cette activité de conférencier en dehors de la tour
d’ivoire que nous, lectrices et lecteurs d’aujourd’hui, devons la poigne non
académique et rafraichissante de nombre de ses écrits plus courts®.

Malgré sa carriere académique difficile, Scheler était considéré vers la
fin de sa vie comme le plus grand philosophe en Allemagne a c6té¢ d’Edmund
Husserl. C’était aussi un homme trés demandé a 1’étranger, surtout au Japon,
en Russie et en Amérique. A I’occasion de sa mort, Martin Heidegger a écrit
qu’avec Scheler, « la force philosophique la plus puissante dans 1’ Allemagne
d’aujourd’hui, mieux, dans I’Europe d’aujourd’hui, et méme dans la
philosophie contemporaine en général » avait disparu®. Sous le « troisiéme
Reich », contre lequel Scheler avait été 1’un des premiers grands esprits
allemands a mettre en garde avec insistance, ses livres étaient interdits.
L’édition intégrale en quinze volumes n’a été achevée qu’en 1997, et ce en
Amérique et non en Allemagne. Elle ne contient malheureusement pas encore
tout (il manque par exemple de petites entrées fragmentaires sur sa
philosophie tardive et les lettres, philosophiquement instructives, a ses
épouses Mirit et Maria). De surcroit, elle est aujourd’hui €épuisée. Il n’existe

8 On souhaiterait bien s(r, en tant que postérité, au moins pouvoir maintenant encore entendre
la voix de Scheler. A cette époque, il n’existait pas encore d’enregistrements filmés des
conférences, mais les enregistrements sonores étaient possibles. En effet, durant I’année de
sa mort, Scheler a donné une conférence radiophonique sous le titre « Vision du monde
philosophigue » [« Philosophische Weltanschauung »]. A la suite d’une demande, la radio
berlinoise nous a néanmoins informés que la date de la conférence de Scheler, le 7 mars 1928,
tombait malheureusement encore dans une période ou, pour des raisons techniques, il n’était
pas encore possible en Allemagne de faire des enregistrements de programmes
radiophoniques en cours, et qu’on ne trouvait donc rien a ce sujet dans les archives.

® « In Memoriam Max Scheler », Gesamtausgabe Bd. 26, Frankfurt am Main, 1978. Cité
d’aprés Wilhelm Mader dans Max Scheler in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten,
Reinbeck, Rowohlt, janvier 1980, p. 144.



KREBS 78

méme pas encore de bibliographie compléte et sans erreur de ses écrits®. Le
fait que des philosophes influents comme Theodor W. Adorno et Jirgen
Habermas se soient exprimés de maniére désobligeante sur Scheler n’a
certainement pas non plus stimulé la réception de son ceuvre. Adorno note par
exemple dans Minima Moralia: « Scheler: Le boudoir dans la
philosophie »*. C’est particuliérement mesquin car Scheler est I’un des rares
hommes dans I’histoire de la philosophie qui s’est confronté a la question des
femmes en général et qui a publiquement pris position pour la pleine
reconnaissance des femmes et de leur raison. Nous, les femmes philosophes,
sommes malheureusement habituées a tout autre chose de la part d’Aristote,
de Kant ou de Nietzsche, a savoir a la relégation au rang d’étres rationnels de
seconde classe!?. Et le successeur d’Adorno, Jiirgen Habermas, m’a conseillé
en personne, a Francfort, de parler moins de valeurs et plus de normes dans
ma thése d’éthique de la nature (qu’il a codirigée). Sinon, je finirais par me
retrouver avec Max Scheler et ses expériences vécues d’évidence. Les normes
pourraient au moins étre justifiées...'?

Comme on le voit ici, je n’ai pas suivi le conseil de Habermas, du moins
a long terme, et je suis méme désormais plus convaincue que jamais qu’une
renaissance de la philosophie de Scheler est a I’ordre du jour, et surtout, bien
que non seulement, de son éthique. En tout cas, il me semble avoir trouvé
mon maitre en Max Scheler. C’est pourquoi, dans cet article, je souhaiterais
aussi orienter la présentation de I’éthique du sentiment sur 1’éthique de
Scheler. Je présenterai les lignes fondamentales de son approche de la
maniére la plus directe possible, et non par le détour d’une critique de la
critique de Kant de 1’éthique matériale des valeurs.

Cet acces immédiat est facilité par le fait que I’un des piliers essentiels
sur lesquels reposait I’objection de Kant a I’éthique matériale n’est désormais
plus aussi solide qu’a I’époque. Le pilier auquel je pense est un concept du
sentiment défiguré jusqu’au méconnaissable. Au lieu de voir et d’apprécier la
diversité des sentiments, par exemple les sensations sensorielles (sinnliche
Empfindungen) (comme le mal de dents), les dispositions corporelles
(leibliche Befindlichkeiten) (comme la fraicheur), les émotions psychiques
(seelische Emotionen) (comme la joie de quelque chose) et les tonalités
spirituelles (geistige Stimmungen) (comme le désespoir), Kant réduit, avec

10 Sur la situation de I’édition, cf. Wolfhart Henckmann, Geist und Buchstabe, Nordhausen,
Bautz, 2017 ; Matthias SchloBberger, « Hermeneutik im Archiv », in Deutsche Zeitschrift fir
Philosophie, vol. 66, 2018, pp. 112-126.

11 Minima Moralia, Frankfurt, Suhrkamp, 1951, n® 122, p. 253.

12 Ceux qui souhaitent lire I’histoire de cette dévalorisation peuvent consulter le recueil Was
Philosophen iber Frauen denken, Berlin, Matthes und Seitz, 1980, édité par Annegret
Stopczyk.

13 Cf. aussi Joas, op. cit., p. 293, qui parle d’une « loi du silence » a Francfort a propos des
valeurs.



KREBS 79

ses « inclinations [Neigungen] », presque toute notre vie émotionnelle plus
ou moins au niveau le plus bas, celui des sentiments sensoriels (sinnliche
Gefuhle). Kant n’est bien str pas le seul a se rendre coupable de cette
« négligence en matiére de sentiment ». Mais c’est surtout 1’inattention, ou
méme le mépris, de Kant a I’égard des sentiments qui a eu des conséquences
dévastatrices pour I’histoire de I’éthique.

Désormais, la situation est tout autre, du moins pour la philosophie des
émotions. Depuis les ouvrages de philosophie des sentiments publiés a un
rythme soutenu depuis le début du siécle, notamment The Emotions (2000)
de Peter Goldie, The Subtlety of Emotions (2000) d’Aaron Ben-Ze’ev et
Upheavals of Thought — The Intelligence of Emotions (2000) de Martha
Nussbaum, tous y regardent mieux et font ressortir le caractere intentionnel
ou cognitif de nombreuses sortes de sentiments'®. Mais personne ou presque
ne se référe a Max Scheler?®.

La diversité des sortes de sentiments et le fait que nombre d’entre eux
assument une fonction cognitive doivent cependant encore se diffuser au sein
des autres philosophies académiques, notamment de [’éthique ou de
I’épistémologie. Ce n’est pas encore le cas aujourd’hui. La plupart des
éthiciennes et éthiciens contemporains nient toujours 1’importance des
sentiments moraux. On continue simplement avec autant de négligence
qu’auparavant. On prend des précautions par une remarque latérale, mais cela
ne va pas plus loin. Ce procédé, tout comme I’oubli de I’histoire, est une
preuve de pauvreté pour notre philosophie académique spécialisée et éclatée
en de trop nombreuses sous-disciplines.

Dans la vie réelle, en revanche, la morale ou la moralité s’accomplit et
s’est toujours déja accomplie essentiellement dans un tissu dense de
sentiments, dans le fait que quelque chose, que ce soit chez les autres ou chez
soi-méme, soit ressenti comme commun ou noble, comme pur ou corrompu,
comme génereux ou pusillanime voire envieux, comme juste ou égoiste,
comme décent ou criminel. L’éthique philosophique, qui est pourtant la
doctrine de la moralité (comme je préfére dire, plutdt que la « théorie » de la
« morale »), semble ainsi — étrangére au monde et dans une prétention
amoureuse de la théorie — abuser de notre monde de la vie. Elle semble
manguer son Vvéritable objet.

Car qui, dans sa propre vie, Vérifie toujours, méme implicitement,
I’absence de contradiction et la validité générale des maximes d’action ? Qui
sait méme comment proceder concrétement ? Qui accepte le résultat, méme

14 Cf. pour une vue d’ensemble, Aaron Ben-Ze’ev et Angelika Krebs (éds.), Philosophy of
Emotion I-1V, London, Routledge, 2017.

15 peter Goldie, remarquons-le pour étre justes, a tout de méme recouru au livre de Scheler
sur la sympathie en matiére de cosentiment [Mitgefiihl]. Cf. GW VII : Wesen und Formen
der Sympathie, Manfred S. Frings (éd.), Bern, Francke Verlag, 1973.



KREBS 80

si celui-ci contrevient a ses intuitions ? Et qui, dans sa propre vie, additionne,
méme implicitement, ses propres expériences de plaisir et celles d’autrui pour
en faire une somme totale ? Qui sait concrétement comment s’y prendre ? Qui
s’en tient a un résultat méme contre-intuitif ? Et qui parle encore de nos jours
du bien supréme et des vertus ? En revanche, il est constamment question de
sentiments et de valeurs ! — En définitive, ma confiance dans la nécessite et
la supériorit¢ d’une éthique du sentiment se fonde sur mon expérience
personnelle de la non-pertinence, dans une large mesure, des formes standard
d’éthique pour la réussite d’une vie moralement bonne.

Qu’on me permette encore une remarque sur le style de cet article avant
d’entrer dans le fond. Celui qui croit aux sentiments en tant que moyens de
connaissance morale n’évitera pas, comme le diable évite I’eau bénite, une
langue émotionnelle dans ses propres textes philosophiques a la seule fin de
satisfaire a un idéal douteux de sobriété scientifique. De la méme maniere,
celui qui croit en une unité¢ de la personne, de la vie et de I’ceuvre ne
s’efforcera pas avec minutie de toujours séparer proprement les trois. C’est
pour cette raison que mon texte contient parfois aussi des indications
occasionnelles sur la personne et la vie de Scheler.

16 Cf. aussi a ce sujet I’article de Wolfhart Henckmann, « Zum Verhéltnis zwischen
Philosophie und Personlichkeit von Max Scheler », in J. Beaufort, P. Prechtl (éds.),
Rationalitat und Prarationalitat, Wirzburg, Kénigshausen und Neumann, pp. 151-166.

Il n’existe néanmoins pas beaucoup de biographies de Scheler ; en allemand, seulement la
monographie rororo de Mader (Max Scheler..., op. cit.) et, en anglais, celle de Staude (John
Raphael Staude, Max Scheler 1874-1928, New York, Free Press, 1967). Mais de nombreuses
présentations de I’ceuvre intégrale de Scheler donnent bien slr en passant des apergus
biographiques. Ainsi, entre autres, Maurice Dupuy, La Philosophie de Max Scheler. Son
évolution et son unité, Paris, PUF, 1959 ; Manfred Frings, The Mind of Max Scheler,
Milwaukee, Marquette University Press, 1996 ; Paul Good, Max Scheler. Eine Einfiihrung,
Dusseldorf, Parerga, 1998 ; Wolfhart Henckmann, Max Scheler, Minchen, Beck, 1998. Cf.
aussi le court curriculum vitee sous forme de tableau sur le site internet de la Société Max
Scheler.

On cherchera en vain des films sur la vie et I’ceuvre de Scheler. En revanche, la littérature

secondaire sur I’éthique de Scheler est tout a fait remarquable, surtout ces derniers temps.
Cf. Alfred Schitz, « Max Scheler’s Epistemology and Ethics », Collected Papers Il, La
Haye, Martinus Nijhoff, 1966, pp. 145-178 ; Peter Spader, « The Logic of Feeling and the
Primacy of the Heart », in Christian Bermes, Wolfhart Henckmann, Heinz Leonardy (éds.)
Vernunft und Gefuhl, Wirzburg, Kdnigshausen und Neumann, 2003, pp. 109-119 ; Kevin
Mulligan, « Emotions and Values », in P. Goldie (éd.), The Oxford Handbook of Philosophy
of Emotion, Oxford, Oxford University Press, 2010, pp. 475-500 ; Eugene Kelly, Material
Ethics of Value: Max Scheler and Nicolai Hartmann, Dordrecht, Springer, 2011 ; Roberta de
Monticelli, art. cit. ; ingrid Vendrell Ferran, « Feelings as Consciousness of Value », Ethical
Theory and Moral Practice 25 (1), 2021, pp. 1-18 ; Emmanuelle Caminada, art. cit. ; Patrick
Lang, « La conception schelérienne de I’idéal démocratique d’égalité », in Alter 31, 2023,
pp. 163-183 ; Matthias SchloBberger, « Zwei Formen des Mitgefiihls? Uberlegungen im
Anschluss an Nietzsche und Scheler », in R. Barth, U. Eisen, M. Firtz (éds.), Barmherzigkeit.
Tibingen, Mohr Siebeck, 2023, pp. 403-418. Voir également les volumes collectifs Vernunft
und Gefiihl, Kénigshausen & Neumann, édité par Bermes, Henckmann et Leonardy 2003,



KREBS 81

J’en viens ainsi a la préoccupation majeure de cette contribution. Dans
mon plaidoyer pour une éthique du sentiment a la Scheler, il s’agira avant tout
de mieux comprendre les textes de Scheler sur ce theme. Pour y parvenir, je
ferai trois choses: premic¢rement, j’effectuerai une analyse textuelle de
passages problématiques apparemment contradictoires ; deuxiemement,
j’établirai des connexions avec la philosophie contemporaine; et
troisiemement, j’établirai des connexions avec notre vie vécue, a travers un
film, a savoir le film Conte d’hiver du cycle des Contes des quatre saisons du
réalisateur de la Nouvelle Vague Eric Rohmer. Ma contribution est divisée en
deux parties : 1. Sentiments et valeurs et Il. La hiérarchie des valeurs.

L’affirmation centrale de la premiére partie est que les sentiments sont
nos organes de connaissance, nos « yeux » pour les valeurs. Selon le livre de
Scheler sur le formalisme, notre sentiment représente 1’« unique acces
possible au monde des valeurs » ; un « esprit limité a la perception et a la
pensée serait en méme temps aveugle aux valeurs »*7.

Dans la deuxieéme partie, il s’agit de présenter une stratification de la
vie emotionnelle et une hiérarchie objective correspondante des valeurs. Il
s’ensuit qu’une orientation qui est en accord avec la hiérarchie des valeurs ou
des amabilités, I’« ordo amoris », est considérée comme moralement valable.
Dans le livre sur le formalisme, cela est notamment exprimé ainsi : « Notre
volonté est “bonne” dans la mesure ou elle choisit la valeur supérieure située
dans les inclinations »18.

En réalité, il devrait encore y avoir une troisieme partie qui traite de la
justification de la « normativité morale », que 1’on tient souvent de nos jours
pour la seule intéressante®®, sur la base de cette hiérarchie, ou, comme le
formule Scheler : « Tout devoir [Sollen] est fondé sur des valeurs »?°. Mais je
laisse ici cette troisiéme partie de coté. Ce n’est d’ailleurs pas grave. Car si
les premiere et deuxiéme parties peuvent convaincre, la troisiéme partie n’est
en réalité¢ qu’un travail laborieux.

I.  Sentiments et valeurs
1) « Le geste de la main ouverte présentante »

Ceux qui, comme Max Scheler et d’autres phénoménologues, mettent le sentir
— et par la un genre de I’expérience, de I’étre-affecté (Betroffenheit), de 1’étre-

ainsi que « Max Scheler and the Emotional Turn », Thaumazein, vol. 3, édité par Guido
Cusinato et Maria Chiara Bruttomesso en 2015.

T GW 11, op. cit., p. 87.

18 1bid., p. 62.

19 Cf. la remarque de Habermas citée plus haut.

20 GW 11, op. cit., p. 214.



KREBS 82

ouvert (Offenheit) —, et non le faire, au centre de la moralité et de 1’¢éthique,
s’approchent du monde avec une tout autre attitude fondamentale que celle
des philosophes rationalistes qui, comme Descartes et Kant, ont marqué de
maniere décisive la philosophie moderne : dans I’essai déja cité « Tentatives
d’une philosophie de la vie », Scheler caractérise ces deux attitudes
fondamentales, d’un coté sa propre phénoménologie et de l’autre coté
’attitude rationaliste typiquement moderne, au moyen de différentes
métaphores de la main ouverte ou fermée ou du regard. L’ceil est-il grand
ouvert, ou cligne-t-il de maniére critique, ou le regard perce-t-il méme les
choses d’en haut ? De son propre acces philosophique au monde, il dit :

Cette philosophie a envers le monde le geste de la main ouverte présentante,
de I’ceil qui s’ouvre grand et libre. Ce n’est pas le regard clignant et critique
que Descartes — commencant par le doute universel — jette sur les choses ; ce
n’est pas ’ceil de Kant, a partir duquel le rayon de I’esprit, aussi étranger que
s’il venait d’un « autre » monde et aussi dominateur, tombe sur les choses et
les transperce. L’homme qui philosophe ici n’a ni I’angoisse qui a donné
naissance a la calculabilité moderne et a la volonté de calcul des choses, ni la
souveraineté fiere du « roseau pensant » qui, chez Descartes et Kant, est la
source — I’a priori émotionnel — de toute théorie. Au contraire, il est baigné
jusqu’aux racines de son esprit dans le flux de 1’étre compris comme un
élément évident et déja, en tant que flux de 1’étre — abstraction faite de tout
contenu —, bienfaisant. Ce n’est pas la volonté de « maitrise »,
d’« organisation », de « détermination univoque » et de fixation, mais le
mouvement de la sympathie, de la réjouissance de 1’existence, du salut a la
montée de la plénitude dans laquelle, pour un regard livré a la connaissance,
les contenus du monde se dérobent toujours d’une nouvelle maniére a toute
prise de I’entendement et débordent les frontieres des concepts, qui anime ici
chaque pensée. Le vrai monde n’est certainement pas plus simple que celui de
notre intuition naturelle. Il est plus varié et plus riche 12

Cette philosophie ne veut donc pas expliquer le monde, mais le
« comprendre », elle ne veut pas réduire la diversité du monde, mais la
« présenter », elle ne veut pas effectuer une pure analyse conceptuelle, mais
« contempler » I’« essence » des choses et leurs connexions d’essence. Ce qui
est donné de maniere évidente et indépendante de 1’expérience inductive dans
cette vision des essences constitue selon Scheler 1’a priori matérial de la
philosophie, qui s’ajoute a 1’a priori formel de la logique par exemple. La
philosophie, y compris 1’éthique, se fonde par la sur I’expérience a priori. Le
pas hors de la philosophie formaliste et rationaliste typiqguement moderne, le
dépassement et la transformation de sa vision du monde, semblent a Scheler,
qui était lui-méme kantien jusqu’a son habilitation auprés de Rudolf Eucken

2L GW 111, op. cit., p. 325.



KREBS 83

a léna, comme «le premier pas d’un homme, ayant des années durant
séjourné dans une prison, dans un jardin fleuri »?2,

Alors que la philosophie phénoménologique évoquée par Scheler va a
la rencontre du monde avec amour, la « vision naturelle » mentionnée a la fin
de la citation, ainsi que la science exacte qui se fonde sur elle, ont un « biais
pragmatique »? et considérent plutdt le monde comme un ennemi qu’il s’agit
de maitriser d’une main ferme. En conséquence, leur compréhension de
I’expérience est limitée et entierement différente de la compréhension large
de I’expérience de la philosophie phénoménologique, d’abord dans le monde
de la vie comme ce qui sert avant tout leurs propres intéréts, ensuite dans la
science comme ce qui peut étre manipulé de maniere fiable dans I’expérience
en laboratoire.

Dans [D’attitude phénoménologique (Scheler ne veut pas parler de
« méthode »?%), on se tourne vers les choses telles qu’elles sont « en elles-
mémes ». On travaille « sur mesure » et on cherche a suivre les « contours de
la chose »®. L’attitude phénoménologique a manifestement une grande
proximité avec ce que I’on nomme dans d’autres cercles philosophiques
« I’attitude esthétique ». Scheler, qui n’a pas écrit d’esthétique, le remarque
lui-méme dans ses « Additions » a « Vorbilder und Fihrer » (« Modeéles et
guides »). Ce que la phénoménologie et I’art, y compris la poésie, ont en
commun, c’est la « structure de la vision du monde »*. Alors que le
philosophe phénoménologue est ml « par ’amour de la connaissance de
I’essence dans les choses », il s’agit pour I’artiste « de représenter et de faire
naitre un monde dans lequel les lois d’essence sont plus purement et plus
parfaitement accomplies que dans le monde réel-accidentel »*’. Comme le
rapporte le biographe de Scheler, Wilhelm Mader, Scheler a lu toute sa vie de
la littérature, entre autres Dostoievski, Tolstoi, Goethe, Tagore, Balzac,
Mann, Storm et Poe.

Contre les « fétichistes de la science moderne »?, Scheler fait valoir
que cette science n’est nullement exempte de valeurs et seule objective,
puisqu’elle repose sur la valeur de la maitrise de la nature au nom des besoins
humains. Mais en reposant sur cette valeur et en occultant toutes les autres
valeurs, elle ne nie pas non plus ces derniéres. En revanche, si ’on ne veut

22 1bid., p. 339.

28 1bid., p. 326.

24 Cf. a ce sujet son article « Phanomenologie und Erkenntnistheorie » [« Phénoménologie et
théorie de la connaissance »], GW X, op. cit., p. 379.

25 GW 111, op. cit., p. 325.

% GW X, op. cit., p. 329.

27 Ibid., p. 325. Cf. aussi a ce sujet le deuxieme chapitre de Good, Max Scheler. Eine
Einfiihrung..., op. cit.,, et Wolfhart Henckmann, « Grundlinien der nicht ausgefiihrten
Asthetik Max Schelers », in Axiomathes, 1-2, 1998, pp. 131-168.

28 GW 111, op. cit., p. 363.



KREBS 84

pas du tout maitriser la nature, on découvre aussi en elle des choses tout a fait
autres.

La critique par Scheler du scientisme, de la glorification de la science
naturelle, est toujours aussi actuelle. Par exemple, Georg Henrik von Wright,
dans son ouvrage classique Explanation and Understanding de 19717,
considére lui aussi que la science naturelle en quéte de lois causales vise en
définitive a dominer la nature. Et Gottfried Gabriel, dans son ouvrage
Erkenntnis de 2015, montre notamment que le langage exact et propositionnel
de la science naturelle n’est pas un modéle pour toutes les autres formes de
connaissance, mais seulement une forme non privilégiée parmi d’autres.
Curieusement, Gabriel compte parmi les facultés de connaissance non
propositionnelles, outre le savoir-faire pratique et la perception sensorielle, la
littérature et I’art, mais non le sentiment®.

2) Deux sortes de systémes

A la différence de la science exacte, il ne s’agit pas non plus pour la
philosophie phénoménologique de construire des théories par lesquelles on
peut expliquer le plus de choses possible a partir du moins de principes
possible. L’1déal scientifique de 1’économie et de la réduction théoriques est
de maniere manifeste diamétralement opposé au respect phénoménologique
de la richesse du monde. Cependant, Scheler veut malgré tout maintenir le
concept de systeme pour la philosophie. Dans 1’avant-propos de Vom Ewigen
im Menschen (De [ ’éternel en [’'homme), il distingue deux sortes de systemes,
I’un qui s’est développé a partir de la diversité de la vie, et ’autre qui est fait
par I’entendement avide de simplicité :

La philosophie — telle que I’auteur la comprend — doit étre systématique — mais
elle doit donner un « systéme » qui ne repose pas sur la déduction a partir de
quelques principes simples, mais qui acquiert toujours & nouveau sa nourriture
et son contenu par 1’analyse pénétrante des différents domaines de I’existence
et de la vie de I’esprit. Un systéme qui, jamais clos, croit dans la vie et par
une elaboration mentale toujours nouvelle de la vie. Un systéme est soit un
don de la grace de la plénitude et de I’unité de la personne qui philosophe, soit
une fabrication artificielle de I’entendement arbitraire. L’auteur continuera de
renoncer & un « systéme » de cette derniére sorte.

2 Explanation and Understanding, New York, Cornell University Press, 1971.
30 Cf. pour une critique, Angelika Krebs, Das Welthild der Igel. Naturethik einmal anders,

Basel, Schwabe, septembe 2021.
3L GW V : Vom Ewigen im Menschen, Maria Scheler (ed.), Bern, Francke Verlag, 1954, p. 9.



KREBS 85

Scheler se distancie clairement d’une « phénoménologie de livre d’images »,
«selon laquelle toute “volonté de systéme serait une volonté de
mensonge” » :

Car, dans la mesure ou les choses du monde qui peuvent étre étudiées forment
elles-mémes une connexion systématique, ce ne serait pas la volonté de
systéme qui serait une « volonté de mensonge », mais il faudrait au contraire
considérer la volonté de ne pas tenir compte d’un tel caractére de systéme situé
dans les choses elles-mémes comme la conséquence d’une « volonté
d’anarchie » sans fondement.>?

Pour Scheler, le systétme dans les choses comprend avant tout, dans la
moralité, la stratification de la vie émotionnelle et la hiérarchie des valeurs
lui correspondant. Notre vie émotionnelle et notre monde des valeurs ne sont
pas un chaos, mais sont systématiquement ordonnés en eux-mémes. La
présentation éthique de telles connexions systématiques doit étre distinguée,
comme le montrent les citations ci-dessus, de la construction d’une théorie
éthique systématique qui déduit des normes et des jugements concrets a partir
de quelques principes suprémes. Le livre de Scheler sur le formalisme est une
éthique philosophique au premier sens de la présentation et une critique de
I’éthique au second sens de la théorie, surtout de ses variantes kantiennes et
utilitaristes. Il nomme aussi 1’éthique au second sens éthique « scientifique ».
Outre ces deux formes d’éthique en tant que formulation linguistique et
judicative de notre moralité, la forme scientifique et la forme authentiquement
philosophique, Scheler en distingue une troisieme dans le livre sur le
formalisme. C’est 1’éthique que les sujets moraux eux-mémes mettent en
« application et en usage ». Les proverbes et les maximes traditionnelles font
par exemple partie de cette éthique de la vision du monde naturelle et
pratique. L’éthique scientifique tire ses principes de la matiére de cette
éthique appliquée par un procédé logique méthodique et prétend ensuite
« justifier » ou « fonder » I’éthique appliquée a partir de ces mémes principes.
L’origine d’une telle éthique scientifique est liée a des « processus de
décomposition » de la moralité existante. A propos du rapport entre 1’éthique
scientifique et 1’ethos moral, Scheler écrit :

I1 va de soi qu’une telle éthique « scientifique » n’a non seulement aucune
valeur au-dela des évidences intuitives de 1’ethos lui-méme (ni méme la
possibilité d’une critique de cet ethos), mais qu’elle n’a pas non plus de valeur
de connaissance qui irait au-deld du principe de la formulation la plus
économigue possible (sur le fondement de la logique formelle et de ses lois)
de ce qui se trouve comme faits dans 1’éthique appliquée. Elle formule

32 GW 11, op. cit., p. 10 sq.



KREBS 86

uniquement les opinions dominantes et traditionnelles sur les valeurs morales
et ne peut les soumettre a aucune critique, puisqu’elles constituent sa base
factuelle. Si I'un de ses principes entre en contradiction, dans ses
conséquences logiques, avec 1’éthique en vigueur et appliquée, ce n’est pas
cette derniére, mais ce principe qui est « faux » et qui doit étre modifié jusqu’a
ce que les faits en résultent™.

De nos jours, I’éthique de la discussion de Francfort et la théorie de la justice
de Rawls (toutes deux a la suite de Kant) ainsi que I’éthique utilitariste de
Peter Singer (a la suite de Bentham et Mill) vont dans la direction d’une
éthique scientifique. L’éthique des vertus, notamment celle d’ Anselm Miiller,
de Philippa Foot ou d’Elizabeth Anscombe (a la suite d’Aristote), appartient
en revanche plutot a ’autre camp, non théorique, mais il existe 1a aussi des
variantes plus théoriques, notamment chez Rosalind Hursthouse. (Ce qui
sépare malgré tout 1’éthique des vertus de 1’éthique du sentiment, c’est
qu’avec la « phronesis » ou « faculté pratique de jugement », 1’éthique des
vertus place au sommet une faculté au moins aussi rationnelle, et non pas
purement émotionnelle comme chez Scheler. Certes, chez Scheler,
I’entendement joue un role dans la moralité et 1’éthique, mais seulement
comme auxiliaire, comme moyen de parvenir a l’émotionnalité. Pour
reprendre I’image du char de I’ame de Platon, ce sont les sentiments qui
tiennent les rénes en main et non I’entendement.)>*

La critique de Scheler a I’égard de I’éthique scientiste, encore pertinente
aujourd’hui, pourrait étre reformulée une fois encore ici dans les termes d’une
ame sceur, & savoir de la philosophe écossaise Sophie Grace Chappell®®. Elle
écrit dans son livre Epiphanies paru en 2022 :

What is a systematic theory? Most basically and paradigmatically, a
systematic theory is a function from descriptions of situations to verdicts about
action-guidance (or, in more cautious versions, verdicts about rightness).
Calling it, in this rather Fregean style, a function helps bring out why theory-

3 1bid., p. 312.

3 peut-étre que la tendance scientifique de I’éthique, avec son accent mis sur les principes,
les justifications et les déductions, est aussi surtout une spécialité de I’espace culturel
allemand. C’est en tout cas I’opinion de Johan Galtung dans son article « Struktur, Kultur
und intellektueller Stil ». Selon lui, la question « How do you operationalize it ? » est typique
du style saxon, par exemple aux Etats-Unis; pour le style gaulois, par exemple en
France : « Peut-on dire cela en bon francgais ? » ; pour le style nippon, par exemple au
Japon : « Donatano monka desuka ? [Qui est votre maitre ?] » et pour le style teuton, par
exemple en Allemagne : « Comment pouvez-vous reconduire cela/déduire cela? [Wie
konnen Sie das zurtickfiihren/ableiten?] » in « Struktur, Kultur und intellektueller Stil: Ein
vergleichender Essay uber sachsonische, teutonische, gallische und nipponische
Wissenschaft », Leviathan, vol. 11, n°3, 1983, p. 325.

3 Mais cf. aussi déja Reiner Wimmer, « Anthropologie und Ethik », in C. Demmerling, G.
Gabriel, T. Rentsch (éds.), Vernunft und Lebenspraxis, Frankfurt, Suhrkamp, 1995, pp. 215-
245, a la suite de Kambartel.



KREBS 87

builders have so often been obsessed with simplicity. What systematic moral
theory offers is, at root, the project of building a single, uniquely true,
inferential-deductive structure of thought that explains, predicts, and justifies
as much as possible of the content of normative ethics, the first-order moral,
and does so as parsimoniously as possible. (And systematic moral theorists
characteristically think a lot is possible, though not necessarily
everything. ..)*®

L’économie ou la simplicit¢ abordée par Chappell et Scheler marque le
probleme fondamental de toutes ces approches. Elles portent atteinte a la
plénitude de notre vie morale, elles manquent du respect que mérite sa
diversité. Ou comme je I’ai formulé dans mon dernier livre Das Weltbild der
Igel : ’immense complexité qui s’ouvre lorsque ’on fait de 1’éthique
pratique, par exemple de 1’éthique animale et de 1’éthique de la nature, dément
la prétention de pouvoir « maitriser » tout cela avec une théorie unique. Dans
les hauteurs de la théorie, 1’air est trop raréfi¢, le langage est trop pale, la
distance avec la vie vécue est trop grande pour que 1’on puisse en faire grand-
chose dans la pratique®”.
Pour le dire une fois encore, a nouveau avec Sophie Grace Chappell :

systematic theory involves a kind of forcing of the issue, a kind of reluctance
to let things have their natural shape, an insistence on fitting them into a
predetermined framework.®

L’alternative propre a Chappell consiste en une approche phénoménologique
descriptive, centrée sur des expeériences de valeurs particuliérement fortes, les
épiphanies. Elle explique le concept d’épiphanie par les neuf caractéristiques
suivantes :

An epiphany is an overwhelming existentially significant manifestation of
value in experience, often sudden and surprising, which feeds the psyche,
which feels like it « comes from outside » — it is something given, relative to
which | am a passive perceiver — which teaches us something new, which
« takes us out of ourselves », and to which there is a natural and correct
response. (At least one; possibly more).%°

Comme on le voit avec I’exemple de Chappell, I’éthique des valeurs n’est pas
du tout dépassée et révolue, « vieille lune », mais bel et bien vivante. Voici
d’autres représentantes et représentants éminents d’une éthique des valeurs

3 Epiphanies: An Ethics of Experience, Oxford, Oxford University Press, 2022, p. 64.
37 Das Welthild der 1gel: Naturethik einmal anders, Schwabe, 2021, p. 12.

8 Epiphanies..., op. cit., p. 79.

% bid., p. 8.



KREBS 88

ou des sentiments aujourd’hui : Bernard Williams, Charles Taylor et aussi, si
I’on veut, Martha Nussbaum.

Williams se référe aussi au premier lorsqu’elle cite son introduction a
Moral Luck :

By what right does [moral theory] legislate to the moral sentiments? The
abstract and schematic conceptions of « rationality » which are usually
deployed in this connection do not even look as though they were relevant to
the question — so soon, at least, as morality is seen as something whose real
existence must consist in personal experience and social institutions, not in
sets of propositions.*

Ni Chappell et Williams ni Taylor et Nussbaum ne se rapportent a
I’accomplissement pionnier de Scheler en matiére d’intuition émotionnelle
des valeurs et de leur hiérarchie. lls ne parviennent méme pas a la question
de savoir si, malgré le rejet de la théorie morale systématique, il n’y a
cependant pas un systéme dans la moralité elle-méme*!.

40 B, Williams, Moral Luck. Philosophical Papers 1973-1980, Cambridge, Cambridge
University Press, 1981, I.

4 Taylor distingue tout de méme entre les « hypergoods », comme « freedom »,
« benevolence » et « affirmation of ordinary life », et les biens simples, ce qui esquisse une
certaine hiérarchie des valeurs. Cf. Sources of the Self. The Making of the Modern Identity,
Cambridge, Harvard University Press, 1989, p. 495.

Chappell, comme Goldie auparavant, mentionnons-le pour é&tre justes, se rapporte
explicitement & Scheler dans un passage des Epiphanies, a savoir lorsqu’il s’agit de la
fondation évaluative de la perception. En revanche, elle ne dit pas un mot sur I’éthique des
valeurs de Scheler. De maniére générale, les sentiments sont sous-exposés dans son livre.
Elle préfére parler de perceptions. A c6té de Williams, Chappell s’appuie surtout sur Iris
Murdoch, mais aussi sur Taylor, déja nommé, ainsi que sur Simone Weil, David Wiggins et
Raymond Gaita. Dans I’histoire de I’éthique, les courants suivants sont relativement proches
de I’éthique des valeurs schelérienne : les théories du « moral sense » (par exemple de
Shaftesbury et de Hutcheson), I’éthique de la sympathie (de Rousseau, de Hume et de Smith),
I’éthique de la compassion (de Schopenhauer), I’éthique chrétienne de I’amour, I’éthique des
biens (par exemple de Michael Walzer dans Spheres of Justice, Oxford, Basil Blackwell,
1983) et I’éthique féminine (par exemple de Gilligan et Noddings). Scheler critique pourtant
plusieurs d’entre elles et se fonde lui-méme avant tout sur Blaise Pascal et son « ordre du
ceeur » ainsi que sur Augustin (cf. GW I, op. cit., p. 260). A coté de Scheler, d’autres
phénoménologues ont développé des approches éthiques apparentées, entre autres Edith
Stein, Dietrich von Hildebrand et Nicolai Hartmann (cf. E. Caminada, art. cit., pour une vue
d’ensemble de Husserl & la « Critical Phenomenology » contemporaine, par exemple celle
d’Ahmed, en passant par Scheler, Reinach, Kelsen, Levinas, Heidegger, Sartre et Ricceur).
Roberta de Monticelli essaie de faire revivre I’éthique schelérienne des valeurs, notamment
dans « The Sensibility of Reason: Outline of a Phenomenology of Feeling », Thaumazein,
vol. 3, 2015, pp. 139-159. Eugene Kelly, Patrick Lang, Kevin Mulligan, Matthias
SchloRberger et ingrid Vendrell Ferran s’engagent aussi en faveur d’une telle renaissance.



KREBS 89

3) Les sentiments comme « yeux » pour les valeurs

Le succés ou 1’échec de I’éthique philosophique ou a priori des valeurs
dépend d’une conception différenciée des sentiments. C’est du moins
I’opinion de Max Scheler : si 1’on réduit, comme Kant, presque tous les
sentiments au plaisir sensoriel et que I’on considére en outre que la valeur des
choses est fondée sur le plaisir qu’elles nous procurent, alors il ne peut y avoir
d’éthique philosophique des valeurs, mais seulement un examen empirique
a posteriori de tout ce qui déclenche le plaisir chez nous et que nous trouvons
par conséquent valable.

A cette image réduite et « négligée », Scheler oppose une riche
phénoménologie de notre vie émotionnelle. Elle s’étend des sentiments
sensoriels jusqu’a I’amour et la haine, en passant par les affects, les pulsions,
les sentiments corporels-charnels et de vie, les besoins, les sentiments
psychiques, les passions, les sentiments spirituels, les mentalités, les actes
émotionnels de préférence et de relégation. Afin de ne pas tomber ici dans le
récit du réseau complexe de distinctions schelérien — 1’arbre cacherait sinon
la forét —, je me concentrerai tout d’abord sur la distinction fondamentale de
Scheler, qu’il a d’ailleurs reprise a Edmund Husserl : la distinction entre les
simples sentiments statiques et le sentir intentionnel.

La catégorie des purs sentiments statiques coincide avec la catégorie la
plus basse déja mentionnée dans la stratification de notre vie émotionnelle,
celle des sentiments sensoriels. Selon Scheler, nous les ressentons en des
endroits déterminés de notre corps. Il donne comme exemples toutes les sortes
de douleurs et d’agréments sensoriels, « par exemple de la nourriture, des
boissons, du toucher, de la volupté »*2. De tels sentiments ne sont jamais sans
objet, mais ils n’ont en aucune maniére leur objet « en face »*3. Ils ne sont pas
« intentionnellement dirigés » vers lui (ni au sens large, comme les réactions
émotionnelles de réponse, la joie ou la tristesse pour quelque chose par
exemple, ni au sens étroit, comme ’acte émotionnel spontané de 1’amour ou
de la haine). Les sentiments sensoriels sont des « états morts » causalement
provoqués* et aveugles a la valeur dans les biens. Par contraste, lors du deuil
intentionnel suite a la mort d’un proche, cette mort est vécue comme quelque
chose qui « exige » le deuil. Si, pour une raison ou une autre, on ne peut pas
faire son deuil, on en souffre. Un autre exemple est la compassion
intentionnellement dirigée vers la souffrance d’un autre homme,
contrairement a la contagion sociale seulement causalement provoquée par
I’ambiance triste dans un groupe.

42 GW II, op. cit., p. 335.
43 |bid.
% |bid., p. 342.



KREBS 90

Entre les sentiments sensoriels il n’y a, en outre, pas de connexions de
sens : aucune « connexion d’exigence et d’accomplissement », aucune « co-
appartenance ni aucune contradiction d’essence »*. Ils n’indiquent ni devant
ni derriére, ils sont « sans conséquence émotionnelle d’expérience vécue
possible »* ils ne « motivent » donc aucun autre sentiment, et ne sont eux-
mémes motivés par aucun autre sentiment. Par contraste, un sentiment
intentionnel comme le repentir peut toujours supprimer un sentiment négatif
concernant la valeur-propre du sujet et fondé lui-méme sur 1’existence d’une
mauvaise conduite.

De tels états de sentiments morts ne se trouvent bien sir pas seulement
dans les sentiments sensoriels. 1ls pourraient également apparaitre dans les
sentiments vitaux ou psychiques, éventuellement méme dans les sentiments
spirituels, comme leur « ombre ». Les sentiments sensoriels, en revanche,
sont exclusivement constitués de ces états*’.

Selon Scheler, I’intentionnalité commence déja avec les sentiments du
deuxiéme niveau le plus bas de la stratification émotionnelle et est d’autant
plus valable pour tous les autres niveaux supérieurs. C’est au deuxiéme
niveau le plus bas qu’il situe les « sentiments corporels-charnels et de vie ».
La premiere désignation ferait peut-étre ressortir la dimension statique de ces
sentiments vitaux : ils sont ressentis dans le corps de chair en tant que tout.
La seconde désignation devrait alors marquer le caractére intentionnel des
sentiments vitaux, a savoir que c’est en eux que la vie est sentie, son ascension
ou sa descente, par exemple dans la santé ou la maladie, dans la force ou la
fatigue. Ou bien les « sentiments corporels-charnels » ne représentent-ils
qu’une sous-classe des « sentiments vitaux », alias « sentiments de vie », qui
se rapporte au corps propre (et non au corps d’autrui) ? Ou bien en est-il
encore autrement et les désignations « sentiments corporels-charnels » et
« sentiments de vie » valent-elles pour deux classes différentes, d’un coté
pour les sentiments corporels non-intentionnels simplement statiques mais
holistiques a la différence des sentiments sensoriels (peut-&tre une gueule de
bois causée par un excés d’alcool en serait-elle un exemple), d’un autre co6té

% Ibid., p. 337.

46 |bid.

47 Pour la théorie contemporaine des émotions (par exemple chez Ben-Ze’ev), le fait que les
sentiments ne soient « pas froids », c’est-a-dire qu’ils soient ressentis corporellement, est
souvent le critére de délimitation de tout sentiment par rapport a la simple perception, a la
connaissance et a la volonté. Le fait que Scheler conteste sans cesse le caractére statique des
sentiments psychiques et spirituels, mais parle aussi d’un accompagnement ou d’une
« coloration » des sentiments psychiques par des sentiments statiques ou du caractére
« pénétrant » des sentiments spirituels, souléve des problémes d’interprétation. Scheler
conteste le caractére statique (déja dans GW II, op. cit., p.344 pour les sentiments
psychiques : sans « étendue », et pour les sentiments spirituels : « jamais statiques ») de
maniere tout a fait tranchée pour le « cosentiment pur » dans le livre sur la sympathie. Cf.
GW VII, op. cit., pp. 52 sqq., et en particulier p. 56 : « que dans le compatir et le se-coréjouir
“authentiques” purs, il n’y a pas d’état de souffrance et d’état de joie propres ».



KREBS 91

aux sentiments de vie intentionnels ? Les exemples que Scheler donne pour
les sentiments vitaux sont en tout cas beaucoup plus nombreux que pour les
autres classes de sentiments : outre ceux déja cités, on trouve le désir de
quelque chose, le sentiment de chatouillement, de vertige et de bien-étre, la
fatigue, la gaieté, I’angoisse, le dégout, la pudeur, ainsi que l’amour
passionné. Les sentiments vitaux comprennent donc aussi une partie de ce
que nous appelons aujourd’hui plutét des « émotions ». Certains interprétes
de Scheler® soutiennent qu’une partie des exemples de sentiments vitaux de
Scheler appartient en réalité au niveau immédiatement supérieur des
sentiments psychiques*.

Pour Scheler, sentir, regarder et écouter les valeurs et leurs connexions
visées dans tous les sentiments (au moins au sens large) qui ne sont pas
simplement statiques est quelque chose que I’homme moderne a largement
perdu — a la différence par exemple de la culture du cceur au Moyen-Age, une
culture qui était comprise comme indépendante de la culture de
I’entendement. L’étre humain moderne, et en particulier ’homme (masculin)
moderne, a oublié le « recueillement en soi-méme », comme il est dit dans
« Ordo amoris » ; il n’a « d’emblée aucune confiance et aucun sérieux pour
ce qu’il pourrait entendre ici » :

On ne saisit plus I’ensemble de la vie émotionnelle comme un langage de
signes significatif dans lequel se dévoilent des connexions objectales qui, dans
leur rapport variable avec nous, régissent le sens et la signification de notre
vie, mais comme des événements compleétement aveugles qui se déroulent en
nous comme n’importe quel processus naturel ; que 1’on doit éventuellement
diriger techniquement afin d’en tirer profit et d’éviter les dommages — mais
que I’on n’a pas a écouter en étant attentif a ce qu’ils « signifient », a ce qu’ils
veulent nous dire, & ce qu’ils nous conseillent et déconseillent, a ce qu’ils
visent, a ce qu’ils indiquent ! 1l y a une écoute de ce que nous dit un sentir de
la beauté d’un paysage, d’une ceuvre d’art, ou un sentir des qualités de la
personne qui se trouve en face de nous ; je veux dire une écoute le long de ce
sentir et un accueil tranquille de ce ou il se termine pour ainsi dire —une oreille
fine pour ce qui se tient alors devant nous, et un examen aigu pour savoir si ce
gue nous expérimentons ainsi est clair, distinct, déterminé ; une culture de la
critique pour ce qui est ici « authentique » ou « inauthentique », ce qui se situe

48 par exemple Quentin Smith, « Scheler’s Stratification of Emotional Life and Strawson’s
Person », in Philosophical Studies XXV, 1976, pp. 103-127.

49 Et ce sur le fondement des propres critéres de Scheler. Cf. aussi sur la stratification des
sentiments et des valeurs, voir Saulius Geniusas, « Max Scheler and the Stratification of the
Emotional Life », in The New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological
Philosophy XIV, pp. 355-376.



KREBS 92

dans la ligne du simple sentir pur — et ce que le désir, la volonté dirigée vers
certaines fins ou la réflexion et le jugement ne font qu’y ajouter.*

Cette voix intérieure se fait d’autant plus entendre que 1’on contrevient a sa
propre destination, en particulier lorsqu’il s’agit de la destination individuelle
et non d’intéréts humains généraux :

Ce n’est que dans le sentir de maniére toujours répétée ou et quand nous nous
en écartons, quand et ou nous suivons de « fausses tendances » au sens de
Goethe, et pour ainsi dire dans les lignes de délimitation de ces points de sentir

reliés ultérieurement en un tout, en une figure de la personne, que se détache

I’image de notre destination.>*

Selon Scheler, la mauvaise conscience est une forme d’économisation pour
le ressenti des valeurs individuelles, tout comme 1’autorité et la tradition sont
des formes d’économisation pour les valeurs humaines générales. Mais en
tant que sources de la clairvoyance morale, on peut « toujours interjeter appel
auprés de la clairvoyance elle-méme »°2, Et la clairvoyance morale elle-méme
peut étre aussi bien valable de maniére générale que de maniére individuelle.
L’« appel du moment » s’adresse en général aux individus de maniére non
généralisable, mais néanmoins objective. Ou comme Iris Murdoch I’exprime
dans son article « Vision and Choice in Morality » : « If one is Napoleon one
does not think that everyone should do as one does oneself »°. Le caractére
généralisable ou la capacité de recueillir I’approbation générale n’est donc
pas un critére de clairvoyance morale, ni pour Scheler ni pour Murdoch®. Ce
qui caractérise la clairvoyance morale, c’est plutdt, nous ’avons déja vu,
I’auto-donation évidente ou la révélation de ce qui est bon dans la vision des
essences. Le rejet du critere de généralité est certainement une pierre
d’achoppement pour la réception de 1’éthique de Scheler aujourd’hui. Car la
confusion entre accord (des esprits) et clairvoyance est toujours monnaie
courante. On le voit particuliérement bien dans 1’éthique de la discussion®.
Pour Scheler, celui qui essaie de saisir les valeurs seulement avec sa
raison est semblable a celui qui voudrait garder les yeux fermes ou les oreilles
bouchées et tout de méme reconnaitre les couleurs ou les sons. L’objectivité

%0 GW X, op. cit., p. 364.

51 1bid., p. 354.

52 GW 11, op. cit., p. 326.

53 « Vision and Choice in Morality », in P. Conradi (éd.), Iris Murdoch: Existentialists and
Mystics, London, Penguin, 1998, p. 86.

4 Cf. GW II, op. cit., p. 481, ainsi que dans I’essai sur le ressentiment (« Das Ressentiment
im Aufbau der Moralen », GW I, op. cit.), chapitre V.2., la critique de la « subjectivation
des valeurs », lorsqu’elles sont mécomprises comme une généralité sociale.

% Cf. de maniere critique, a nouveau sans référence a Scheler ; Friedrich Kambartel,
« Wahrheit und Begriindung », in Dialektik, 1999, pp. 37-52.



KREBS 93

et la fiabilité intersubjective des valeurs ne se distinguent pas non plus
beaucoup de celles des couleurs et des sons. Les trois sont d’un coté a
I’extérieur dans le monde et sont reliés ensemble selon leur manicre propre,
indépendamment de I’expérience inductive (comme « géométrie des couleurs
ou des sons » ou hiérarchie des valeurs®®). Mais tous les trois sont d’un autre
cOté aussi « subjectifs », dans la mesure ou ils n’existent pas sans étre au
moins perceptibles par les sujets. Il n’y a donc pas chez Scheler de « ciel
platonicien des valeurs », mais « il appartient par essence a toutes les valeurs
une sorte particuliére de “conscience de quelque chose” par laquelle elles sont
données. Précisément le sentir »°’.

Nous pourrions bien sir nous tromper dans I’intuition émotionnelle des
valeurs, comme nous pouvons nous tromper en voyant des couleurs ou en
entendant des sons. Cependant, les illusions de valeurs sont plus fréquentes
que les pures illusions des sens ainsi que les erreurs de I’entendement
théorique dans les déductions. La saisie de valeurs objectives présuppose « un
combat plus fort contre nos intérét> ». Scheler parle d’un « embrumement
par la perspective des intéréts® », qui enveloppe faussement les valeurs ou
nous les masque.

L’analyse des différents sources, types et dynamiques de 1’illusion de
valeurs et des possibilités de désillusion ou de guérison est I’'une des grandes
forces de I’éthique schelérienne. Ces analyses se trouvent toutefois dispersées
dans plusieurs livres et essais. L essai « Ordo amoris », par exemple, énumere
neuf sortes d’illusions de valeurs, mais s’interrompt avant d’entamer
I’analyse détaillée annoncée de celles-ci. Les types mentionnés dans cet écrit
sont : premiérement, la fascination absolue ou métaphysique (idoléatrie), dans
laquelle une idole finie, comme 1’argent ou le pouvoir, prend la place la plus
¢levée de la pyramide des valeurs et détruit I’ouverture sur le royaume infini
des valeurs® : deuxiémement, la fascination relative, dans laquelle un objet
recoit un faux rang de valeur et ou quelque chose ne convient donc pas dans
la stratification des valeurs®! ; troisiémement, I’amour inadéquat, dans lequel
le sommet de la pyramide et la stratification des valeurs conviennent, mais ou
un objet n’est pourtant pas aimé de maniére adéquate a sa plénitude®? ;
quatriemement, la haine comme conséquence d’un amour faux avec son
propre rétrécissement du royaume des valeurs®® ; cinquiémement, 1’amour-
propre (par exemple, la torpeur, la vanité, I’ambition, I’orgueil) au lieu de

5 Cf. GW Il, op. cit., p. 276.

5 1bid., p. 270.

% 1bid., p. 321.

59 Ibid., p. 274.

80 GW X, op. cit., pp. 360, 367.
61 Ibid., p. 360.

62 Ibid., p. 367.

63 Ibid., p. 368.



KREBS 94

1’authentique amour de soi comme amour de son salut propre®* ; sixiémement,
le regard « psychologique » vers l'intérieur sur les états de sentiment, au lieu
du regard, par les sentiments, vers 1’extérieur sur les objets dans le monde
(comme en astronomie®®) ; septiémement, la moderne surestimation de
[’entendement avec pour conséquence la sous-estimation des sentiments et
I’oubli de 1’écoute de ceux-ci, mot-clé : « la négligence générale en matiere
de sentiment »% ; huitiémement le manque d’amour solidaire d’autrui dans
la société moderne, capitaliste et concurrentielle avec pour conséquence que
les regards, les conseils et les aides de 1’extérieur nécessaires a la
transformation du cceur font souvent défaut®’ ; et neuviémement, I’amour de
ressentiment pour ce qui est le contraire de ce qui est hai, cette haine
provenant de ce qu’on n’a pas réussi a atteindre des choses originairement
aimées®®,

Dans d’autres textes, d’autres sources ou types d’illusions de valeurs
sont établis, notamment (ce n’est pas une liste exhaustive !) la contagion
sociale®®, I’oscillation entre le dévouement immodéré et la protestation
immodérée, ainsi que la fuite dans [Dintériorité’®, le pharisaisme ou
’autojustification typiquement kantienne, pour laquelle il importe avant tout
d’apparaitre soi-méme comme un homme moralement bon, non seulement
devant les autres, mais aussi devant soi-méme’?, le manque de sentiments-
gardiens qui, comme la pudeur sexuelle, dirigent le sentir d’autres sentiments,
dans ce cas de I’amour sexuel, dans la bonne voie’?.

Scheler identifie cependant clairement le ressentiment comme la source
principale de I’illusion de valeurs’. Le renard de la fable d’Esope, pour qui
les raisins sont trop hauts et qui, pour cette raison, tire vers le bas les raisins,
leur douceur et en général tout bien qu’il ne peut pas atteindre, a un probléme
de ressentiment’,

5 |bid., p. 353.

55 |bid., pp. 363-365.

% Ibid., pp. 362-364.

67 Ibid., pp. 352 sq., 359.

88 bid., p. 369.
8 Par exemple dans «Les idoles de la connaissance de soi» [« Die Idole der
Selbsterkenntnis », GW IIl, op. cit.], ou ce point est encore plus diversifié entre : le

recouvrement du psychisme propre par le psychisme d’autrui et par des empreintes verbales
transmises, ainsi que I’éclipse du moi individuel par le moi social).

0 Dans «De deux maladies allemandes» [« Von zwei deutschen Krankheiten »,
GW VI : Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Maria Scheler (éd.), Bern,
Francke Verlag, 1963.

LGW I1, op. cit., p. 192.

72 Dans « La Pudeur » [« Uber Scham und Schamgefiihl »], GW X, op. cit.

73 Dans « Le ressentiment dans la construction des morales » [« Das Ressentiment im Aufbau
der Moralen »], GW Il op. cit., p. 50.

4 Selon Scheler, certains des types ou des sources d’illusions de valeurs tout juste énumérés
de maniere désordonnée sont des conséquences du ressentiment, par exemple la
surestimation de I’entendement a partir de la pauvreté propre des sentiments. D’autres



KREBS 95

Scheler definit le ressentiment comme un « auto-empoisonnement de
I’ame » ou une « amertume » qui résulte d’un « refoulement des décharges »
de sentiments négatifs normaux comme « le sentiment et I’impulsion de
vengeance, la haine, la méchanceté, 1’envie, la jalousie, la perfidie », d0 a sa
propre « impuissance » ou a sa « faiblesse », et qui conduit a des « illusions
de valeurs et a des jugements de valeurs correspondants », a une « hypocrisie
organique ». Selon lui, cela se produit lorsque la tension presque
insupportable qui est apparue entre la valeur positive recherchée et
I’impuissance propre a 1’atteindre est résolue de maniére illusoire en « tirant
vers le bas » la valeur positive, laquelle n’est alors que « recouverte » tout en
continuant a transparaitre. Dans sa caractérisation du ressentiment, Scheler
distingue lui-méme trois moments : d’abord, une attitude psychique durable
(« auto-empoisonnement ») ; ensulite, des  causes  déterminées
(« refoulement » par «impuissance »); et enfin, des conséquences
déterminées (« illusion de valeur »)™.

La croyance en 1’égalité¢ de valeurs de toutes les personnes est pour
Scheler un produit du ressentiment et se nourrit essentiellement de ce que I’on
appelle I’évaluation relationnelle de I’envie :

Mais la doctrine moderne de 1’égalité en général est [...] un accomplissement
manifeste du ressentiment. Car qui ne verrait pas que derriére 1’exigence
d’égalité apparemment si inoffensive se cache encore et toujours — de quelque
égalité qu’il s’agisse, égalité morale, égalité des possessions, égalité sociale,
politique et ecclésiale — le seul désir d’abaisser ceux qui — selon I’échelle des
valeurs concernée — sont plus élevés, possédent une plus-value, au niveau de
ceux qui sont plus bas ? Personne n’exige 1’égalité s’il sent en sa possession
la force ou la grace de gagner dans le jeu des forces — quel que soit le domaine
de valeurs ! Seul celui qui a peur de perdre I’exige comme principe général.

L’exigence d’égalité est toujours une spéculation a la baisse 176

Cette exigence d’égalité, déja identifiée par Scheler comme le « pathos de
notre époque », détermine notre théorie contemporaine de la justice
égalitariste, de John Rawls’” en passant par Ronald Dworkin™ jusqu’a

pourraient étre des conséquences de I’amour-propre. Peut-étre faut-il aussi comprendre le
ressentiment comme une conséquence de I’amour-propre. Cela vaudrait la peine d’établir un
ordre systématique.

75 Les citations proviennent principalement de la premiére détermination du ressentiment par
Scheler, p. 38 de son essai sur le ressentiment : « Das Ressentiment im Aufbau... », GW IlI,
op. cit.

6 Ibid., p. 12.

" A Theory of Justice, Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press, 1971.

8 « What Is Equality? Part 2: Equality of Resources », in Philosophy and Public Affairs, vol.
10, automne 1981, pp. 283-345.



KREBS 96

Amartya Sen’®. Le fait que Scheler coupe I’herbe sous le pied de cette
exigence d’égalité en vogue devrait constituer une deuxiéme pierre
d’achoppement pour la réception de son ceuvre aujourd’hui.

On pourrait se demander, sur le fondement de la vulnérabilité des
sentiments a 1’illusion mise en évidence par Scheler, s’il ne serait pas
préférable de parler seulement d’une « éthique de la sensibilité » & la place
d’une « éthique du sentiment », comme le propose Roberta de Monticelli dans
son article « The Sensibility of Reason »%. Cette proposition semble pourtant
excessivement défensive. Car, comme nous I’avons dit, nous nous trompons
aussi dans la perception, faisons aussi erreur dans la pensée et, la aussi, nous
devons purifier notre faculté de connaissance des fausses influences et la
cultiver.

L’intentionnalité de certains sentiments n’est plus vraiment contestée
dans la « philosophy of emotion» contemporaine. Les théories dites
cognitives des émotions se sont imposées face aux théories du corps, de la
sensation et du comportement. Martha Nussbaum est une représentante
particuliérement engagée du cognitivisme émotionnel®l. Contrairement a
Scheler, Nussbaum comprend les émotions comme des « judgments of
value », ¢’est-a-dire comme des jugements de valeur ou des convictions de
valeur, et non comme des perceptions de valeur ou ce que 1’on appelle des
valoriceptions. Selon Nussbaum, lorsque nous avons une émotion, il ne nous
semble pas seulement que quelque chose est menacgant, irritant ou génant —
non, nous jugeons que c’est vraiment ainsi. La question de savoir si les
émotions impliquent réellement des jugements de valeur, comme le croient
Martha Nussbaum et Robert Solomon, ou seulement des perceptions de
valeur, comme I’affirment Sophie Grace Chappell, Christine Tappolet ou
Roberta de Monticelli, n’est actuellement pas encore definitivement clarifiée.

Les émotions peuvent probablement étre senties de différentes
manieres, d’une part de sorte qu’elles ne contiennent que des perceptions de
valeur, d’autre part de sorte qu’elles comprennent en outre des jugements de
valeur. C’est en tout cas ce que semble indiquer la disposition de Nussbaum
a attribuer des émotions aux animaux et aux bébés. Mais on ne devrait alors

" Inequality Reexamined, Oxford, Clarendon Press, 1992. Voir a ce sujet A. Krebs (éd.),
Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik, Frankfurt, Suhrkamp,
2000. Avec des contributions de Harry Frankfurt, Joseph Raz, Derek Parfit, Avishai Margalit,
Elizabeth Anderson et Michael Walzer.

80 « The Sensibility of Reason...», art. cit.

81 Mais cf. aussi Peter Goldie, The Emotions, Oxford, Clarendon Press, 2000 ; Aaron Ben-
Ze’ev, The Subtlety of Emotions, Cambridge, MIT Press, 2000 ; Christiane VVoss, Narrative
Emotionen, Berlin, de Gruyter 2004 ; Robert Solomon, « The Philosophy of Emotions », in
M. Lewis, J. Haviland-Jones, L. Feldman Barrett (éds.), Handbook of Emotions, New York,
Guilford Press, 2008, pp. 3-16 ; Christine Tappolet, « Emotions, Perceptions, and Emotional
llusions », in C. Calabi (éd.), Perceptual Illusions, Basingstoke, Palgrave-Macmillan, 2012,
pp. 205-222.



KREBS 97

pas inclure I’acte de jugement (qui s’ajoute a la simple perception de valeur)
dans la définition du concept d’émotion, comme tend a le faire Nussbaum, en
ne les séparant pas proprement 1’un de 1’autre.

Car d’une part, on érige ainsi en cas normal le regard clignant et
dubitatif de I’homme moderne, méfiant et aliéné a I’égard de ses sentiments,
et on porte atteinte a la « dignité de la vision naturelle du monde ». D’autre
part, on méconnait par la le fait que tout jugement actif sur des valeurs se
fonde en définitive sur la perception relativement passive de valeurs. Comme
le montre la citation ci-dessus, le fait de juger que quelque chose non
seulement semble irritant, mais est vraiment irritant, est rendu vrai par le fait
que I’on regarde plus précisément et que ’on « sent plus purement ». La
veérité du jugement de valeur repose ainsi sur la perception appropriée des
valeurs. Les valeurs ne viennent pas au monde d’abord par des jugements,
mais déja par des perceptions. Les jugements et les autres activités de
I’entendement nous rendent certes quelquefois de bons services, par exemple
pour élucider les illusions de valeur. Mais ils ne le font qu’en tant
qu’auxiliaires de notre émotionnalité.

On s’accorde néanmoins a dire que les émotions, a la différence des
perceptions des sens relativement neutres et de la pensée relativement froide,
ont en elles une intentionnalité « évaluative » (au sens large). Il est également
clair que ce trait intentionnel-évaluatif des émotions est normalement
accompagné d’autres composantes, avant tout des sensations corporelles, en
anglais « bodily feelings », c’est-a-dire de ce que Scheler nomme des
sentiments « simplement statiques» ou «sensoriels ». Il est aussi
généralement reconnu que les émotions, en regle générale, s expriment de
maniere involontaire par des mimiques, des gestes ou des postures
corporelles et que des tendances motivationnelles a agir de maniere
volontaire leur sont associées. Cela n’a jusqu’a présent pas encore €té mis en
¢vidence dans ma présentation de I’approche de Scheler. Pour ce dernier, tous
les sentiments « finissent » dans 1’expression involontaire : « nous percevons
la honte dans le rougissement, la joie dans le rire »®2. Il y a une « grammaire
universelle » de I’expression des sentiments. La ou 1’expression est inhibée
par quelque chose, le sentiment s’en trouve aussi endommagé. De plus, selon
Scheler, les sentiments doivent aussi faire leurs preuves dans 1’expression
volontaire, a la « porte de I’action » : « Ce n’est qu’a la porte de 1’action que
s’articulent les contenus de la vie et qu’ils obtiennent I’unité de la personne
traversée par ’idée et I’ame »%3. 1l est vrai, dit Scheler, que nous devrions
porter Jésus dans notre cceur, mais nous ne devrions pas non plus I’y faire
disparaitre. Il qualifie 1’« angoisse du contact avec la réalité » de

8 GW VII, op. cit., p. 21.
8 « De deux maladies allemandes » [« Von zwei deutschen Krankheiten »], GW VI, op. cit.,
p. 211.



KREBS 98

« romantigque » au mauvais sens du terme®. Aujourd’hui, on parle entre autres
dans ce contexte des composantes « cognition » / « évaluation », « bodily
feeling », « expression » et « motivation »%.

4) Pour illustrer : le film Conte d’hiver d’Eric Rohmer

« Pour illustrer » ou peut-étre devrais-je plutot
dire « pour présenter » ? Car les bons films
peuvent, comme nous 1’avons précédemment
mentionné, créer un monde « dans lequel les
lois d’essence sont plus purement et plus
parfaitement accomplies que dans le monde
réel-accidentel ». Que présente alors le film de
Rohmer de ce qui a été dit jusqu’a présent ?
Mais tout d’abord : de quoi s’agit-il donc dans
le film ?
N e Le film Conte d’hiver, sorti en 1992, est
WINTERMAR[H[N en grande partie réalisé dans des couleurs
s ternes et sans éclat, le marron, le gris et le noir
dominent. Cela se voit aussi sur la pochette du DVD d’ Arthaus, ou le bonnet
de Noél rouge du petit enfant ressort d’autant plus. Le film raconte I’histoire
d’un amour perdu : Félicie et Charles se rencontrent lors de vacances en
Bretagne, sur 1’ille aux Moines dans le Golfe du Morbihan. Ils s’aiment et
passent la-bas des moments fantastiques ensemble. Mais en raison d’une

erreur lors de I’échange d’adresses, ils se perdent de vue. Cinq ans plus tard,
dans le Paris hivernal, Félicie n’a rien d’autre de Charles qu’une fille et des
souvenirs nostalgiques. Elle travaille chez le coiffeur Maxence et a une
relation aussi bien avec lui qu’avec le bibliothécaire Loic. Mais son vrai
bonheur semble irremédiablement perdu. Lorsque Maxence, vers lequel elle
se sent attirée sensuellement (dans son nom, il y a un « Max »imum de
« sens », donc de sensualité), ouvre un nouveau salon de coiffure a Nevers,
Feélicie se décide, aprés quelques hésitations, a partir avec lui pour enfin
oublier Charles. Elle se sépare aussi de Loic, qui lui plait tout au plus
spirituellement et a qui elle ne veut pas faire obstacle dans sa quéte de I’amour
de sa vie (dans son nom, quelque chose de guerrier résonne
étymologiquement a travers « Louis », car Loic, qui aime vraiment Félicie, se
bat pour elle comme un guerrier — mais pour mes oreilles, ce nom sonne aussi

8 Cf. Ibid., p. 215. Pour une interprétation similaire des composantes du sentiment chez
Scheler, voir Matthias SchloBberger, « Max Scheler », in T. Szanto, H. Landweer (éds.), The
Routledge Handbook of Phenomenology of Emotions, London, Routledge, pp. 72-86.

8 Ainsi, par exemple : A. Ben-Ze’ev, The Subtlety of Emotions, Bradford Books, février
2000, p. 117.



KREBS 99

comme « logique » : Loic est dans le film un homme d’entendement, a la
différence du cuisinier Charles, qui ne manque certes lui non plus pas d’esprit,
mais qui tient son savoir de la vie et non des livres, comme Félicie I’exprime
un jour). Mais quand Félicie arrive a Nevers avec sa fille, elle sent rapidement
que son amour envers Maxence ne suffit pas pour une vie commune. (La ville
de Nevers existe bien sir vraiment, mais on peut entendre dans le nom de la
ville « neige » et « hiver » et en anglais « never ».) La scene clé au cours de
laquelle s’ouvre a elle cette clairvoyance a lieu dans la cathédrale de Nevers
(minutes : 52:34 - 57:01). Comme elle le raconte plus tard a Loic aprés son
retour a Paris (minutes : 1:20:00 - 1:24:23), elle y a « vu » sa situation comme
de I’extérieur en un éclair et avec « évidence ». Ce n’était pas une décision.
Aussi longtemps que I’on est encore en train de décider, on n’est pas arrivé a
soi-méme. Mais désormais, elle a la force, le courage, I’intégrité d’attendre
son grand amour, Charles. Le seul espoir de 1’accomplissement de cet amour
est infiniment meilleur que sa fausse vie avec des hommes qu’elle n’aime pas
assez.

Loic lui demande a ce moment si elle sait qu’elle a exprimé une pensée
de Pascal, ce a quoi Félicie répond par la négative. Blaise Pascal, lorsqu’il a
formulé ce qu’on appelle le pari pascalien, a cependant parlé de I’amour de
Dieu et non de I’amour d’un autre homme. Mais 1’idée est exactement la
méme.

La présence des Pensées de Pascal dans I’ccuvre de Rohmer, non
seulement dans le Conte d’hiver, mais aussi dans son film le plus célébre, Ma
nuit chez Maud, ainsi que dans son unique piéce de théatre, Le Trio en mi
bémol, est un lien entre Rohmer et Scheler, dont 1’éthique est finalement aussi
inspirée par Blaise Pascal.

Il 'y a encore une autre scene clé a la toute fin du film, mais je préfere
ne rien en dévoiler, bien qu’il soit possible d’en faire quelque chose
philosophiquement. On pourrait par exemple réfléchir au fait que le destin est
quelque chose qui, comme le dit Scheler, ne peut arriver qu’a soi-méme et
représente une sorte de miroir de son propre «ordo amoris » dans la
dimension du temps. Mais je n’en dis pas davantage, afin de ne pas gacher le
film pour les lecteurs qui ne le connaitraient pas et auraient envie de le voir.



KREBS 100

Les captures d’écran représentées montrent a gauche Félicie et Charles en Bretagne,
au centre leur enfant Elise a la Saint-Sylvestre et & droite Félicie et Loic a Paris.

Ce que le film présente de ce que nous avons dit jusqu’a présent, c’est
I’importance d’écouter le caractére de signe des sentiments — la grande
importance du « voir » émotionnel par rapport au jugement. Ce que le film
présente encore, c’est que cette voix intérieure parle d’autant plus fort que
I’on s’écarte de sa destination, que c¢’est seulement dans cet écart, donc par la
via negativa, que se cristallisent les points de sentir de son propre étre.

Mais pourquoi Félicie n’a-t-elle pas remarqué tout cela un peu plus tot,
pourquoi était-elle si prisonniére de sa (relative) fascination par le coiffeur
Maxence ? Peut-étre qu’un moment de faux amour-propre a joué un réle.
Apres tout, Maxence était son patron, son attention la flattait. En outre, elle
voulait supplanter sa femme, car Maxence, avant de partir pour Nevers, était
encore mari¢. De I’ambition donc, et de la vanité. Sa vanité peut aussi
expliquer pourquoi elle a gardé deux hommes en méme temps. La contagion
sociale, qui concerne le fait que 1’on ne reste pas longtemps sans partenaire a
un si jeune age, a aussi pu entrer en jeu, selon la devise de Crosby, Stills et
Nash « If you cannot have the one you love, love the one you have ». Et, bien
shir, sa situation difficile de mere célibataire. Elle n’a cependant pas manqué
de conseils solidaires, aussi bien sa mere que sa sceur lui ont déconseillé
Maxence. A la différence de Loic, le rat de bibliothéque, Félicie n’a pas non
plus surestimé I’entendement, elle se moque méme de Loic en lui disant que
si elle devait un jour lui avouer son amour, il devrait d’abord chercher dans
des livres ce que cela signifie proprement. On ne trouve pas non plus chez
Félicie de ressentiment, de haine, de faux regard vers l’intérieur, de
fascination absolue ou d’idolatrie, d’auto-justification, de manque de pudeur,
etc. L’inadéquation de son amour pour Loic lui apparait tout de méme avant
qu’elle ne parte pour Nevers, on voit formellement sa mauvaise conscience
envers lui sur la capture d’écran qui la montre a ses cotés. Ce n’est cependant
que plus tard, dans la cathédrale de Nevers, qu’elle prend conscience de
I’inadéquation de son amour pour Maxence.



KREBS 101

5) L’esprit féminin

Peut-étre n’est-ce pas non plus un hasard si la personne a ’oreille la plus fine
du film de Rohmer est une femme. Dans son essai « Sur le sens du
mouvement des femmes » [« Zum Sinn der Frauenbewegung »] de 1913,
donc avant I’introduction du droit de vote des femmes en Allemagne (1918),
Max Scheler attribue a la femme une compétence émotionnelle supérieure a
celle de ’homme :

Aucun changement situé dans les limites de la variabilité historique du type
féminin ne pourra jamais annuler le fait que la femme, en tant qu’étre plus
terrestre, plus végétal, plus unifié dans toutes ses expériences vécues et dirigé
par I’instinct, le sentiment et I’amour de maniére bien plus forte que ’homme,
est aussi I’étre conservateur par nature — la gardienne de la tradition, de la
coutume, de toutes les formes de pensée et de volonté plus anciennes, et
I’éternelle force de freinage d’un char de civilisation et de culture qui se
précipite vers les buts de la simple rationalité et du simple « progres ». Aux
exces masculins de I’histoire, aussi bien a ceux des idées qu’a ceux des maeurs
et des modes, la femme, malgré sa plasticité corporelle et psychique accrue, a
constamment conservé une tranquillité et une constance confinant au
miraculeux. Avec la belle et paisible sérénité d’un arbre a coté duquel les
animaux font leurs bonds enchevétrés, elle se tient au fond de son étre devant
le drame agité de I’histoire des hommes — toujours soucieuse de maintenir les
grands et simples fondements qui sont propres & notre existence générique.®®

Il y est dit des hommes, I’image schelérienne est si drole qu’il faut tout
simplement la citer :

Par rapport & la maniéere dont la femme vit constitutivement son propre corps

—comment elle s’y sent et s’y connait —, ’homme proméne le sien avec lui de

maniére aussi distante que s’il s’agissait d’un petit chien tenu en laisse.®’

Par les régles et de toute fagon par la maternité, si tant est qu’elle en vit une,
la femme a nécessairement davantage souvenance de la nature que
’homme.®

Faisons abstraction de I’essentialisme manifeste de Scheler. Epargnons-
nous des discussions pénibles sur ’incorrection politique de la supposition
d’une nature féminine. (Mais parlez un jour a des femmes qui viennent juste
d’avoir des enfants, y compris a des femmes féministes !) Restons plut6t

8 GW III, op. cit., p. 203.
87 Ibid., p. 208.
8 Cf. p. 119 du livre sur la sympathie, in GW VI, op. cit.



KREBS 102

ouverts a I’idée de rapporter les énoncés de Scheler non pas seulement au sexe
biologique («sex»), mais surtout ou uniquement au genre social
(« gender »). 1l semble alors qu’il y ait quelque chose de vrai dans ses
énoncés. Il suffit de penser a Poutine, Trump, Musk, Netanyahu, Orban et &
tous ceux qui menacent aujourd’hui d’entrainer notre monde dans I’abime. Et
il suffit de penser aux nombreuses femmes qui, malgré tout, maintiennent
leurs familles, avec ou sans hommes, et s’occupent des enfants et des
personnes agees. En Allemagne et en France, 85% des parents isolés sont
actuellement des femmes et, avec leurs enfants, sont pauvres ou menacés de
pauvreté. En ce qui concerne les soins aux personnes agées, ce n’est guere
mieux. Car nos sociétés ne valorisent guere le travail de care émotionnel, en
vue duquel les filles sont toujours davantage éduquées que les garcons. En
tout cas, elles ne le valorisent pas en monnaie sonnante et trébuchante, méme
si la situation en France est nettement meilleure qu’en Allemagne a cet
égard®®.

Selon moi ainsi que selon Scheler, le mouvement des femmes ne devrait
pas seulement s’engager pour I’égalité entre les femmes et les hommes et pour
la dissolution des faux stéréotypes de genre, mais aussi, comme le féminisme
dit différentialiste, pour la pleine reconnaissance des capacités classiqguement
féminines, dont la faculté de sentiment. Cette derniére est au moins aussi
précieuse que I’entendement classiquement masculin. Ce n’est qu’ensemble
qu’elles ont formé la raison humaine. Pour I’avenir des rapports entre les
sexes, Scheler prédit ce qui suit :

La femme représentera, en un certain sens, un type plus rationnel — mais dans
cela méme que la philosophie des temps modernes a jusqu’a maintenant
appelé « raison », pour suspendre son contenu d’idées et de principes comme
derniére mesure au-dessus de toutes les choses humaines, se produira un
immense déplacement de signification ; et ce nouveau concept de « raison » —
ou ce qui sera alors mis a la place de ce mot —absorbera en lui les traits éternels
de I’essence de I’esprit féminin, absorbera en lui aussi les constituants de la
conscience féminine.%

Il devrait étre évident pour les deux sexes de s’efforcer d’étre rationnels au
sens plein du terme et d’essayer, comme le dit Scheler, de devenir des
« hommes universels » (et non des « surhommes » comme chez Nietzsche)®*.
Nous sommes malheureusement aujourd’hui encore loin de ce point, malgré
d’immenses progres. C’est aussi un long chemin, car il exige la

8 Cf. mon livre Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer Gerechtigkeit,
Frankfurt, Suhrkamp, 2002.

% 1bid., p. 204.

%1 Cf. « Vision philosophique du monde » [« Philosophische Weltanschauung »] dans
GW IX : Spate Schriften, Manfred S. Frings (éd.), Bern, Francke Verlag, 1976.



KREBS 103

transformation de toute notre vie privée et publique. Scheler aussi le voyait
ainsi lorsqu’il écrivait « qu’il n’y a eu, dans toute I’histoire, aucun
mouvement pacifique qui accomplira un changement aussi radical de toutes
les relations humaines qu’un mouvement des femmes victorieux »*2. Les
mouvements auxquels il compare par la le mouvement des femmes ne sont
autres que la Révolution frangaise et le mouvement ouvrier.

Selon Scheler, aucun sexe, aucune genération, aucune classe, aucune
culture, aucune nation, aucun continent, aucune ¢époque n’a jamais
pleinement reconnu toutes les valeurs. Chacune et chacun de nous ne peut que
s’efforcer de dépasser ses propres perspectives trop limitées et inutilement
étroites et doit miser sur la coopération et le rééquilibrage avec les autres, qui
voient justement autre chose que nous-mémes®3. L homme, aussi bien comme
individu que comme genre, ne fait que pénétrer davantage dans 1’illimitée
« plénitude des valeurs existantes »*. Vers la fin de sa vie, Scheler
prophétisait que « 1’¢re de rééquilibrage » avait commencé. Espérons qu’il ait
vu juste et qu’il n’y ait pas de retour de baton (encore plus important) face au
changement climatique et a la disparition des especes, et par conséquent a un
« gateau » devenant dans 1’ensemble de plus en plus petit a partager entre les
hommes.

I1. Hiérarchie des valeurs
1) Les couches de profondeur émotionnelle

La plus grande découverte de Scheler, et peut-étre la plus riche de
conséquences pour 1’éthique, est que notre vie émotionnelle est stratifiee.
Cela signifie que nos sentiments ne se distinguent pas seulement par leur
intensité ou leur qualité, mais aussi par leur profondeur : la langue allemande
différencie finement entre

la Dbéatitude [Seligkeit], la félicit¢ [Gluckseligkeit], 1’étre-heureux
[Glucklichsein] [...], la sérénité [Heiterkeit], la gaieté [Frohlichkeit], le
sentiment de bien-étre [Wohlgefthl], le plaisir sensoriel [sinnliche Lust] et
1’agrément [Annehmlichkeit].%°

92 GW III, op. cit., p. 204.

93 Cf. sur le rééquilibrage européen, voir les contributions de Evrim Kutlu (« Wert-Ausgleich-
Bildung: Schelers spéate Europa-Idee als eine Bildungsaufgabe »), Patrick Lang (« The ldea
of a European Cultural Community in Scheler’s Political Thought ») et Sylvain Josset (« Die
Logik des Herzens — eine europdische Logik? »), dans Phenomenology and Mind 25,
2023 — respectivement pp. 48-61, pp. 64-75 et pp. 118-129.

% GW Il, op. cit., p. 272.
% GW I1, op. cit., p. 332.



KREBS 104

Et

leurs contraires “le désespoir [Verzweiflung]”, “la misere [Elend]”, “le
malheur [Ungliick]”, “la tristesse [Trauer]”, “la souffrance [Leid]”, “morose
[unfroh]”, “désagréable [unangenehm]”, etc.%®

Quelqu’un peut étre bienheureux [selig] et souffrir en méme temps d’une
douleur physique. Inversement, quelqu’un peut étre désespéré et éprouver en
méme temps un plaisir sensoriel. Puisque le positif et le négatif se situent
chacun a un niveau différent, ils peuvent coexister sans probléme et ne se
mélangent pas. Et cela ne vaut pas seulement pour les extrémes, comme dans
les deux exemples, mais aussi pour le domaine intermédiaire.

Scheler distingue de maniere essentielle, comme cela a été vu
implicitement ci-dessus, quatre couches de notre vie émotionnelle :
premiérement et tout en bas, les sentiments sensoriels de plaisir et de déplaisir
(aujourd’hui, on 1’a dit, nous parlons plutot de « sensations corporelles ») ;
deuxiemement, les sentiments vitaux corporels-charnels et de vie
(aujourd’hui  aussi nommés des «dispositions [corporelles] ») ;
troisiemement, les sentiments psychiques du moi (auxquels appartient une
grande partiec de ce que nous nommons aujourd’hui les « émotions ») ; et
quatriemement et tout en haut, les sentiments spirituels de la personne
(aujourd’hui quelquefois appelés — selon Heidegger, Bollnow et Hermann
Schmitz® — des « tonalités [fondamentales] »). Scheler établit qu’il existe ces
quatre couches a partir de nombreux exemples, mais aussi a 1’aide de
plusieurs critéres.

Cependant, nous devons faire attention lorsque nous appelons ses
caractéristiques distinctives des « critéres » (ce qu’il fait d’ailleurs aussi lui-
méme), car il ne s’agit pas la de définitions propositionnelles, scientifiques
ou exactes de classes de sentiments a 1’aide de ces critéres, mais seulement
de remémorations articulées de I’essence de ces sortes de sentiments, que
nous connaissons tous bien a partir de notre propre expérience. Scheler
polémique contre les « criteres » au sens propositionnel, contre 1’empirisme
et le criticisme qui mettent les problemes du « critere » a la premiére place
dans toutes les questions, entre autres dans son essai « Phénoménologie et
théorie de la connaissance » (« Phdnomenologie und Erkenntnistheorie »). En
tant que phénoménologue, il est convaincu que toutes les questions de critére
qui concernent un domaine doivent étre précédées d’une profonde immersion
dans le contenu et le sens des faits qui entrent en question. Le premier a
demander un critére pour savoir si un tableau est une véritable ceuvre d’art, si

% Ibid., p. 333.
% Hermann Schmitz, Der Geflhlsraum, Freiburg, Alber, 2019.



KREBS 105

et quelle religion existante est « vraie », est toujours celui qui se tient a
I’extérieur, qui n’entretient pas de contact immédiat avec une ceuvre d’art, une
religion ou, en science, avec un domaine de faits. Celui qui n’a pas effectué
de travail dans un domaine de faits, est le premier a demander des criteres de
ce domaine de faits (Stumpf).

La question du critére est la question de 1’éternel « autre » — de celui
qui ne veut pas trouver le vrai et le faux ou les valeurs du bien et du mal, etc.,
dans I’expérience vécue, dans 1’exploration des faits, mais qui se place au-
dessus de tout cela— comme un juge. Mais celui-la ne se rend pas compte que
tous les critéres ne sont déduits que du contact avec les choses mémes — et
que « les » critéres doivent aussi étre déduits ainsi®®.

Nous avons déja brievement évoqué quelques-uns des huit « critéres » en tout
que Scheler mentionne pour distinguer les couches de profondeur
émotionnelle. Premiérement, les sentiments peuvent étre étendus
corporellement et étre en outre localisés a un endroit déterminé du corps,
comme les sentiments sensoriels, ou seulement étendus corporellement,
comme les sentiments vitaux, ou a peine voire pas du tout (?) comme les
sentiments psychiques et spirituels. Deuxiémement, les sentiments sont soit
purement statiques, soit aussi intentionnels. Troisiemement, les sentiments
ont différentes sortes de relation au moi ou a la personne (plus ou moins
médiatisées corporellement). Un sentiment spirituel comme la béatitude
donne I’impression de jaillir, comme le dit Scheler, du point-source de la
personne sans aucune médiation corporelle. Quatriemement, les sentiments
sont accessibles au souvenir, au post-sentir et au cosentir et sont par la
potentiellement fondateurs de communauté ou non. Scheler nie généralement
cette accessibilité pour les sentiments sensoriels, mais 1’affirme plus ou moins
pour les autres sortes. Cinquiéemement, les sentiments varient dans leur durée,
des sentiments sensoriels fugitifs aux sentiments spirituels persistants ou
méme éternels. Sixiemement, les sentiments peuvent avoir des connexions de
sens ou, comme les sentiments sensoriels, n’étre que ponctuels. La force
particuliére des sentiments vitaux serait qu’en tant que sentiments distants
spatio-temporellement (a la différence des sentiments sensoriels de contact),
ils pourraient anticiper des dangers ou des avantages a venir. Les sentiments
psychiques, en revanche, seraient motivés par une diversité d’états de valeur
extrapersonnels, tandis que les sentiments spirituels seraient indépendants de
ceux-ci, donc absolus, et indiqueraient la valeur morale de la personne elle-
méme. Septiemement, les sentiments peuvent étre endommageés a difféerents
degrés par [’attention. Les sentiments vitaux peuvent déja étre perturbés dans

% GW X, op. cit., p. 381 sq.



KREBS 106

leur déroulement et ne prospérent « que dans 1’obscurité »*°. Les sentiments
psychiques auraient méme tendance a fondre complétement sous les rayons
de [Iattention. Huitiémement et derniérement, les sentiments sont
productibles et dirigeables a différents degrés, les plus susceptibles de 1’étre
étant les sentiments sensoriels, par exemple par I’anesthésie d’une douleur, et
les moins susceptibles de 1’étre, les sentiments spirituels.

Le fait que la béatitude, en tant que « Oui » le plus profond a notre
propre existence et a I’existence du monde, ne soit pas soumise a la
productibilité, mais qu’elle s’¢léve en nous comme par elle seule, sur
I’arriére-plan de toute notre vie vécue, et qu’elle ait un « caractere de grace »,
constitue pour Scheler une objection essentielle a toutes les formes d’éthique
eudémoniste, y compris a 1’éthique aristotélicienne. On ne peut justement pas
viser le bien le plus élevé de I’lhomme, son salut personnel, alors que 1’on peut
viser le bien le plus bas, le plaisir sensoriel, en alignant par exemple les
rapports de propriété des plus pauvres sur ceux des plus riches. C’est
précisément ce que veut I’utilitarisme'®,

Avant d’en venir aux niveaux de valeurs, qui correspondent a ces quatre
couches de sentiments, a savoir [’agréable, le noble, le vrai | le beau / le droit
et le sacré, il convient de remarquer au moins brievement que Scheler releve
encore deux autres facultés relativement actives au sein de notre
émotionnalité. Il s’agit d’une part de notre capacité a reconnaitre
immédiatement, dans la confrontation avec des valeurs de différents niveaux,
leur niveau respectif par la préférence et la relégation des valeurs. Nous
saurions et sentirions tous directement que nous devons quelquefois sacrifier
ce qui est agréable au profit de la santé ou de la justice. D’autre part, c’est
["amour actif comme force émotionnelle supréme qui, en tant que
« pionnier », est capable d’élargir pour nous le royaume des valeurs. Lorsque
le « rayon de lumiere » de I’amour tombe sur un objet, celui-ci s’ouvre et le
bien apparait. Nous savons que I’amour rend voyant, qu’il nous fait découvrir
de nouvelles qualités de valeur, notamment dans les relations amoureuses
romantiques, ot nous découvrons chez I’étre aimé un bien dont nous — et peut-
étre méme elle-méme ou lui-méme — ne savions auparavant pas du tout qu’il
s’agissait d’un bien. Ce n’est pas non plus comme si chacun connaissait
nécessairement le mieux son propre salut. Il est tout a fait

possible qu’une autre personne, par la médiation d’un amour d’autrui
pleinement compréhensif, m’indique les voies de mon salut; qu’elle me

% GW I1, op. cit., p. 338.

100 |_a critique par Scheler de I’éthique eudémoniste est développée en V.1. et 9-10. en GW
I, op. cit. ; sur I’utilitarisme, voir en particulier p. 339. Il critique en détail I’éthique des biens
et des fins (avec Kant) dans le chapitre | du livre sur le formalisme, I’éthique du succés (a
nouveau avec Kant) dans le chapitre Ill, et I’éthique impérative (contre Kant) dans le
chapitre V.



KREBS 107

présente donc, par I’amour plus authentique et plus profond qu’elle a pour moi

que je n’ai moi-méme pour moi, une idée plus distincte de mon salut que je ne

peux me 1’approprier moi-méme.*0?

2) L« ordo amoris »

La distinction des quatre niveaux d’amabilités ou de valeurs dans '« ordo
amoris » se fait a nouveau a I’aide de plusieurs exemples et « criteres ». Les
cing caractéristiques pour la hauteur des modalités de valeur que Scheler
énumere se superposent partiellement avec les caractéristiques pour les
couches de sentiments : les valeurs sont d’autant plus élevées, premi¢rement,
qu’elles sont durables ; deuxiémement, qu’elles participent moins a 1’étendue
et a la divisibilité ; troisiemement, qu’elles sont moins fondées sur d’autres
valeurs ; quatriemement, que la satisfaction qui est associée a leur sentir est
plus profonde ; et cinquiemement, que leur sentir est moins relatif a la
position de porteurs d’essences déterminés par la sensorialité et la viel®?,
Quelques exemples doivent suffire ici pour I’illustrer. Comme exemple du
deuxieme critére de I’étendue et de la divisibilité, Scheler indique qu’une
ceuvre d’art a une valeur supérieure a celle d’un morceau d’étoffe ou d’une
miche de pain, puisque, pour en jouir, elle ne doit pas étre divisée en
morceaux comme 1’étoffe ou le pain, mais peut étre saisie en méme temps par
autant de personnes que 1’on veut — elle ne nous sépare pas, mais nous unit.
Pour expliquer le quatriéme critere de la profondeur de la satisfaction, Scheler
parle de la chasse hédoniste a des plaisirs sensoriels toujours nouveaux et
toujours plus nombreux, qui ne sont que des succédanés et des signes
d’« insatisfaction » par rapport & des valeurs supérieures®,

Pour ajouter encore a toute cette complexité, Scheler mentionne, a c6té
de la distinction qui vient d’étre évoquée du niveau de valeur selon les
modalités de valeur, une deuxiéme distinction selon les porteurs de valeur.
La distinction selon les porteurs de valeur comprend également huit points et
place par exemple les valeurs personnelles, c’est-a-dire les personnes elles-
mémes, leurs actions, leurs sentiments et leurs vertus, au sommet, donc au-
dessus des valeurs de chose, comme les biens matériels, les biens de valeur
vitale ou les biens spirituels. En outre, les valeurs d’acte sont placées au-

101 GW I, op. cit., p. 438. Cf. pour une détermination plus développée de I’amour et de ses
sortes vitales [passionnelles ou sexuelles], psychiques et spirituelles, la deuxiéme partie [B]
du livre sur la sympathie (GW VII, op. cit., en particulier pp. 164 sq.), et « Amour et
connaissance » [« Liebe und Erkenntnis »] dans GW VI, op. cit.

102 cf. GW II, op. cit., pp. 107-117.

103 es criteres de la durée et de I’étendue/de la localisation corporelle apparaissent dans les
deux listes, a savoir dans la liste des cing critéres de la hiérarchie des valeurs et dans la liste
des huit criteres de la stratification émotionnelle. L’altération par I’attention et la
productibilité n’apparaissent que dans la liste des huit. Les autres critéres, quatre dans la liste
des huit et trois dans la liste des cing, sont plus difficiles a rapporter les uns aux autres.



KREBS 108

dessus des valeurs de fonction et de réaction, les valeurs d’intention au-dessus
des valeurs d’état, les valeurs originaires au-dessus des valeurs dérivées,
etc.!% Pour expliquer ce dernier point: les valeurs originaires, comme
I’agréable, sont indépendantes d’autres valeurs, alors que les valeurs
consécutives n’ont de valeur que par leur relation intuitive a d’autres valeurs
(& la différence de la relation non intuitive de simples moyens ou symboles
comme le papier-monnaie). Les valeurs instrumentales et techniques sont des
valeurs consécutives en ce sens. L’utile est une valeur consécutive a
I’agréable, il y renvoie.

3) Artistes dans I’art de vivre, héros, génies et saints

SiI’on associe les deux hiérarchies des modalités de valeur et des porteurs de
valeur, on obtient une hiérarchie des modeles, plus précisément des types de
personnes de valeur pures et des modeles qui les incarnent
approximativement dans la réalité (y compris dans la fiction, par exemple
dans les personnages de romans ou de pieces de théatre). Cette hiérarchie
élaborée par Scheler vers la fin du livre sur le formalisme® comporte a son
tour quatre niveaux : de I’artiste dans [’art de vivre (valeur de I’agréable ou
valeurs de luxe), en passant par le héros (valeur du noble, de I’efficace, du
sain) et le génie (valeurs culturelles de la vraie connaissance, du beau et du
droit), jusqu’au saint (valeurs religieuses ou métaphysiques). Un niveau
intermédiaire, ou plus exactement consécutif a ’incarnation de I’agréable
dans D’artiste dans 1’art de vivre, est I’incarnation de I’utile dans 1’esprit
dirigeant de la civilisation, par exemple dans le scientifique, le technicien ou
le dirigeant économique — avec la sorte de savoir qui leur est propre, le savoir
de domination.

Les exemples de héros de Scheler sont I’homme d’Etat, le général ou
I’explorateur. 11 nomme les fonctionnaires et les soldats comme des
incarnations moins ideéales.

Parmi les genies, il énumeére le sage et le philosophe, puis I’artiste et
ensuite le législateur ou le juge. Les formes moins idéales de ces types de
valeurs de personnes sont les congéniaux ainsi que les scientifiques ou les
érudits de la philosophie, de I’art et du droit. Alors que Scheler, au moins
selon Edith Stein (et d’autres contemporains), s’est approché de 1’idéal du
génie philosophique comme nul autre & son époque'®®, le présent article sur
I’¢thique de Max Scheler n’est certainement qu’un exercice d’érudition
philosophique. Scheler ne se qualifiait d’ailleurs lui-méme que

104 Cf, ibid., pp. 177-121.

105 GW I, op. cit. Et aussi dans I’essai « Modeéles et guides » [« Vorbilder und Flhrer »],
GW X, op. cit.

106 Cf. W. Mader, Max Scheler in Selbstzeugnissen..., Op. Cit., pp. 46 sq.



KREBS 109

d’« enseignant » et se défendait de vouloir étre un « guide ». Comme nous
I’avons dit, il fut I’un des premiers en Allemagne a critiquer publiquement le
culte du chef des nationaux-socialistes.

Pour Scheler, un modéle personnel de la valeur du sacré était saint
Frangois d’Assise, surtout en ce qui concerne son ouverture a la nature. Il
considére les chefs d’Eglise, les apotres, les prédicateurs et les théologiens
comme des incarnations moins idéales. L’éthique de Scheler est parsemée
d’idées religieuses. Bien qu’il soit né d’une meére juive orthodoxe, il
s’échauffe pour le catholicisme des sa jeunesse et I’a aussi plus tard défendu
publiquement. Outre son essentialisme des sexes et sa critique tant de 1’égalité
que de la généralité, la tendance religieuse de Scheler pourrait étre une
quatriéme pierre d’achoppement pour la réception actuelle de son ceuvre. Car
nous, la postérité, nous écartons de plus en plus de la religion et encore plus
des Eglises. Mais dans ce contexte, il a toujours été important pour Scheler
de souligner que son éthique n’est pas fondée sur Dieu. Dans 1’un des avant-
propos au livre sur le formalisme, il écrit :

L’auteur n’a jamais pensé un seul instant, y compris dans cet ouvrage, a une
fondation de I’éthique sur une sorte de présupposition de 1’essence et de
I’existence, de ’idée et de la volonté de Dieu.%’

Afin de rendre fécond pour notre époque non religieuse le niveau de valeur le
plus élevé de Scheler, le sacré, nous pourrions parler, au lieu de valeurs
« religieuses », de valeurs « existentielles » ou de valeurs « de spiritualité
[spirituell] », du sens (ou du salut) de la vie propre et du sens du monde. Si
I’on compare la hiérarchie des mod¢les de Scheler avec ce vers quoi
s’orientent les jeunes de nos jours — et non seulement eux — & savoir les
gourous high-techs cools et les influenceurs a la mode, les stars du rock et les
footballeurs enclins a la violence, les mannequins et les actrices pales et
maigres, on ne peut qu’étre angoissé et inquiet.

Selon Scheler, les modéles moraux agissent comme « le vecteur
primaire de tous les changements dans le monde moral »'%, Rien n’est aussi
efficace qu’un « pur bon exemple », que la « simple intuition adéquate et
clairvoyante d’une bonne personne en sa bonté »'%°. Ce sont les modéles qui
rendent les personnes bonnes, et non I’obéissance ou I’éducation morale

107 GW I, op. cit., p. 17. Cf. aussi Evrim Kutlu, Person-Wert-Gott: Das Verhéltnis von
menschlicher Person und werdendem Gott im Hinblick auf die Werteverwirklichung in der
Spétphilosophie Max Scheler, Nordhausen, Traugott Bautz, 2019, sur la philosophie
panthéiste tardive de Scheler.

108 |bid., p. 561.

109 |bid. Cf. Guido Cusinato, Person und Selbsttranszendenz. Ekstase und Epoché des Ego
als Individuationsprozesse bei Schelling und Scheler, Wiirzburg, Neuhausen und Neumann,
2012.



KREBS 110

orientée vers 1’action, et encore moins 1’éthique comme doctrine de la
moralité sous forme de sentences et de jugements.

Scheler définit la relation entre celui qui suit un modele et le modéle
lui-méme comme étant celle d’une succession ou d’un dévouement « libre » :

Elle n’est ni imitation ni obéissance, mais une croissance de I’étre de la
personne lui-méme et de la mentalité dans la structure et les traits du modele,
enveloppée par ’attitude de dévouement envers 1’exemplaire modele. Le
modele, illustré par son exemplaire intentionné par I’amour, attire et invite, et
nous « suivons » 110

La « mentalité », chez Scheler, ce n’est pas seulement (comme chez Kant)
I’orientation morale du vouloir qui se montre plus ou moins dans 1’action,
mais I’orientation des valeurs de la personne enti¢re, y compris dans le désir,
I’imagination, la réflexion, le sentir, la préférence et 1’amour, et dans
I’expression de tout cela. Souvent, un « petit détail » de I’expression
automatique trahit la vraie mentalité d’une personne'!!. Celui qui a contemplé
la mentalité, I’« ordo amoris », d’un homme, « a » I’homme entier. Il a ce que
la formule du cristal est pour le cristal. 1l possede la « source originaire » qui
alimente « secrétement » tout ce qui provient de cet homme. Il voit la
« fenétre » de la coquille par laquelle cet homme regarde le monde et qu’il
emmeéne constamment avec lui, comme I’escargot'!?. La mentalit¢ d’un
homme peut certes se transformer ou se retourner, par exemple dans un
repentir purifiant et rendant a nouveau « doux a la vie » ou en accomplissant
une « transformation de la direction de I’amour dans le co-aimer avec
I’amour » du modeéle'*3. Dans la scéne de la cathédrale de Nevers, le film
Conte d’hiver de Rohmer met également en scene une telle transformation du
cceur avec une force régénératrice. Il ne s’agit cependant pas d’une conversion
de grand style, mais seulement d’une petite transformation du cceur, d’un
« repentir du fait » plutdt que d’un « repentir de I’étre »'14, La transformation
ne semble pas non plus venir de I’extérieur (si 1’on fait abstraction de I’enfant
qui veut entrainer sa mére loin de Nevers), mais de Félicie elle-méme.

Pour conclure, je voudrais encore tracer a grands traits deux autres
lignes de liaison au sein de 1’éthique de Scheler, au-dela de ce qui a été dit
jusqu’a présent. L’une de ces lignes de liaison conduit des sentiments, des
valeurs et des modéles qui les incarnent aux formes de communauté humaine

10 1hid., p. 566

11 Ibid., p. 133. Cf. aussi, sur la « sincérité » des sentiments, voir « Morality and the
Emotions » de Bernard Williams, in Problems of the Self, Cambridge, Cambridge University
Press, 2009, pp. 207-229.

112 Cf. pour ces comparaisons plastiques I’essai « Ordo amoris », GW X, op. cit., p. 148.

13 GW II, op. cit., p. 566.

114 Cf. « Repentir et renaissance » [« Reue und Wiedergeburt »] dans GW V, op. cit.



KREBS 111

distinguées par Scheler : communauté de vie, communauté de droit et
culturelle, et communauté d’amour solidaire. La seconde ligne de liaison
méne aux formes de connaissance, a cété du savoir de domination déja
mentionné : avant tout le savoir de formation et le savoir de salut.

Dans le tableau suivant, les quatre catégories sont présentées comme
une sorte de «4x4-Scheler»: sentiments, valeurs (avec modéles),
communautés et connaissances dans leurs quatre niveaux. Ce tableau
grossierement simplifié¢ des distinctions centrales de 1’éthique schelérienne
peut nous servir de « quatre-quatre », de véhicule tout-terrain a quatre roues
motrices, pour pénétrer au moins un peu dans le maquis de cette philosophie
et ne pas rester bloqué ou se perdre quelque part. Ce tableau ne doit pas étre
pris pour plus qu’une échelle dont on se débarrasse sitdt que I’on peut

s’orienter de maniére autonome dans ce paysage complexe®®.

Sentiments | Valeurs (et Modéles) Communautés | Savoirs
Niveau 1 | sensoriel agréable (artiste dans pas de pas de savoir,
I’art de vivre) ou communaute, seulement
désagréable, seulement la consécutif
consécutif : utile (esprit | masse, savoir de
dirigeant de la consécutif : la domination
civilisation) ou inutile société
Niveau 2 | vital noble (héros) ou communauté de | savoir de vie
commun vie de Iintérieur
Niveau 3 | psychique | vrai, beau, droit (génie) communauté savoir de
ou faux, laid, non-droit culturelle et de | formation
droit
Niveau 4 | spirituel sacré (saint) ou profane | communauté savoir de
d’amour salut

115 Comme la terminologie de Scheler est prise dans un flux constant, on trouve dans la
littérature secondaire des présentations d’ensemble ou des « casses» (Patrick Lang)
divergentes. Pour les sortes de connaissance, cf. I’essai de Scheler « Les formes du savoir et
I’éducation » [« Die Formen des Wissens und die Bildung »], GW IX, op. cit. J’ai cependant
moi-méme ajouté le concept de « savoir de vie de I’intérieur » car je n’ai jusqu’a présent pas
trouvé de concept pour cela chez Scheler ; il parle une fois du savoir de vie « de I’intérieur »
dans son essai « L étre humain a I’ére mondiale de I’équilibre » [« Der Mensch im Weltalter
des Ausgleichs »], GW IX, p. 162 ; et pour les formes de communauté, cf. GW II, op. cit., VI.
B.4. ad 4 «Personne singuliére et personne commune » [« Einzelperson und
Gesamtperson »]. Un tableau détaillé des formes sociales de Scheler se trouve dans mon livre
Zwischen Ich und Du. Eine dialogische Philosophie der Liebe, Frankfurt, Suhrkamp, 2015,
pp. 128 sq. Ce tableau y est étroitement associé a un deuxiéme tableau des formes de
compréhension et de cosentir qui constituent aussi les formes sociales (ibid., pp. 122 sq.).




KREBS 112

Conclusion

Me voici au terme de mon plaidoyer pour une éthique du sentiment a la
Scheler. J’ai relevé quatre pierres d’achoppement pour la réception actuelle :
son refus de la généralité d’un coté et de 1’égalité de I’autre, son essentialisme
des sexes et sa religiosité qui pénétre tout.

Mais il ne faut pas toujours mettre seulement 1’accent sur les pierres
d’achoppement. Car selon une autre perspective, elles représentent justement
des forces. Dans son éthique cognitive des sentiments, Scheler coupe en effet
I’herbe sous le pied de nombreuses variantes de la critique de la raison a la
mode, et ce de trois manieres. Premiérement, il ne marginalise ni le sentiment,
ni esprit féminin, ni I’expérience de spiritualité (spirituell) ou religieuse, ni
la nature. Au contraire, il prend tout cela trés au sérieux et 1’oppose a des
versions trop reductrices de la raison. Deuxiemement, Scheler fait de la
conscience subjective une instance de protection contre les prétentions a la
généralité, fausses et envahissantes, qui s’élévent souvent au nom de la raison.
Et troisiémement, il s’oppose aussi a I’égalitarisme sans cesse imputé a la
raison. Si cela n’est pas grandiose, je ne sais pas ce qui 1’est.

Traduction de 1’allemand par Sylvain Josset, révisée par Patrick Lang



Quelques remarques sur Alexandre Lowit
Vers une réconciliation

ANTHONY MOREL

Paracelse resta seul. Avant d’éteindre la lampe et de s’asseoir sur le
fauteuil fatigué, il versa dans le creux de sa main la poignée de fine cendre
et il prononga a voix basse un mot. La rose ressurgit.

Borges, « La rose de Paracelse »

Le lecteur des Carnets® — s’il parvient a se soustraire a 1’appel a se laisser
entierement, sans retenue aucune, a eux et a ce qui parle en eux, qu’ils lui
adressent, bref s’il parvient a résister a I’appel a aller au-devant de sa propre
mort, de sa propre disparition?, mort ou disparition non seulement du lecteur
et du penseur qu’il aura été, mais aussi de son moi, de la personne qu’il
constitue, plus radicalement de I’homme entier qu’il s’avére étre, et pour finir,
de la vie, toute la vie, y compris la plus ‘ordinaire’ qu’il méne et plus
fondamentalement qu’il est, ou encore (au cas ou on peinerait a admettre un
tel non franc et souverain opposé a I’appel des Carnets, une telle
‘désobéissance volontaire’ de la part du lecteur), s’il ne parvient tout
simplement pas, bien qu’y aspirant, a passer le seuil, a franchir la ligne et a
se donner sans réserve a eux, a ce qu’ils exigent et a ce qui parle en eux,
s’agrippant comme malgré lui a tout ce qui pourrait empécher, du moins
repousser, un tel abandon de soi pour eux, une telle destruction de lui-méme
en eux, et si cette réserve qui est sienne, ainsi que ce a quoi tant bien que mal
il s’agrippe, prennent la figure de la patiente réflexion philosophique — un tel
lecteur des Carnets pourrait se voir convoque, non peut-étre sans mauvaise
conscience ni sans se faire I’aveu qu’il y a 1a, de sa part, une tricherie, par au
moins deux taches pourtant essentielles :

(1) D’abord, une tache d’arpenteur ou de topographe, et en définitive de
naturaliste. De méme que certains philosophes visionnaires persans, si I’on
en croit Henry Corbin, phénoménologue de la conscience religieuse shi’ite,
ont pu s’essayer a cartographier le « pays du non-ou » [Na-Koja-abad] — le

! Alexandre Lowit, Carnets anté-philosophiques. Destructions phénoménales, Paris, Vrin,
coll. « Bibliotheque des textes philosophiques », 2023.

2 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », p. 13 : « Qu’est-ce
que les Carnets attendent — ne peuvent pas ne pas attendre — du lecteur ? Que pour obtenir
gu’ils deviennent pour lui lisibles, il soit prét a mourir ? De quelque maniere, en derniére
instance, certainement. »



MOREL 114

mundus imaginalis — a relever ses mers, ses montagnes, ses cités et son Tle
verte®, de méme il faudrait dresser la carte des constellations de sites qui
meuvent les Carnets et qui, par eux, viennent a la parole.

Il faut certes et bien évidemment marquer la différence abyssale qui
sépare Alexandre Lowit de ces visionnaires persans dont Henry Corbin aura
¢été le résurrecteur : on ne pourra pas ne pas voir 1’abime qui les sépare, le
premier, a la différence des seconds, n’étant nullement un mystique, et les
seconds, semble-t-il, étant on ne peut plus éloignés de 1’Originaire. Les deux
ont toutefois ceci de commun d’étre des explorateurs, d’avoir inventé un
continent. Car c’est bien d’un continent tout entier qu’Alexandre Lowit aura
été I’inventeur®.

Celui-ci, bien sQr, ne saurait figurer sur aucun atlas de géographie
positive, ni — et ce serait la le continent persan : le monde imaginal, plan des
visions et des prophéties, venant s’intercaler entre cet alourdissement qu’est
la matiere et qui tire vers le bas, soit le sensible, et le domaine des
intelligences pures — se voir métaphysiquement ou mystiquement situé, a la
verticale du monde dont il constituerait en quelque sorte 1’au-dela, la
transcendance. C’est que le continent dont il s’agirait de dresser la carte n’est
nulle part ailleurs que Ia, inapparent, sous nos yeux : il est le paysage méme
de la présence, en derniére instance : 1’Etre, la Dimension des Dimensions
saisie en son essentielle mobilité® — la différence du sensible et de
I’intelligible se voyant neutralisée.

Et on ne saura pas, ultimement et dans cette direction-la, s’en tenir aux
sites qui, au voisinage de 1’Originaire, prennent la parole par les Carnets. Il
faudra chercher a étre dans la mesure du possible exhaustif, en situant de
maniere critique, relativement les uns aux autres, tous les sites qui parlent
dans tous les textes d’Alexandre Lowit, aussi bien les mutations de la teneur

3 Sur ce point, il faudra se reporter a : Henry Corbin, Corps spirituel et terre céleste. De I 'Iran
mazdéen a I ’lran shi’ite, Paris, Buchet-Chastel, 2"® édition entiérement révisée, 1979, chap.
2 « La Terre mystique de Hirgalya », 82, en particulier pp. 99-101. Concernant I’imaginal,
on consultera : H. Corbin, Corps spirituel et terre céleste. De I’lIran mazdéen a I ’Iran shiite,
op. cit., « Prélude a la deuxiéme édition. Pour une charte de I’imaginal. » ; ainsi que du méme
auteur : « Mundus imaginalis ou I’imaginaire et I’imaginal », Cahiers internationaux du
symbolisme 6, Bruxelles, 1964, p. 3-26 ; ainsi que Christian Jambet, La logique des
Orientaux. Henry Corbin et la science des formes, Paris, Seuil, 1983, Premiére Partie
« Logique de I’Imaginal », en particulier p. 35-99.

4 « Comment s’expliquer que de ces fatales mutations de la présence phénoménale, personne,
dans toute I’histoire de la philosophie, ne se soit apercu ? », A. Lowit, « Un soulévement du
Paraitre. De Husserl vers Heidegger », Philosophie, Paris, Editions de Minuit, 2020/4, n°147,
p. 55.

S Voir entre autres : « Heidegger et les Grecs », Revue de Métaphysique et de Morale, 87¢
Année, n°1, janvier/mars 1982, pp. 125-126 ; « Les Essais et Conférences et la tache de notre
pensée », Philosophie, Paris, Editions de Minuit, hiver 2012/4, n°116 : « [...] seules des
mutations du cdté de I’Etre méme — le « paysage », ¢’est évidemment lui —[...] », p. 30.



MOREL 115

de la présence qui font penser Husserl comme il pense® que le soulévement
du Paraitre que, comme malgré lui, I’Idéalisme transcendantal, porté a sa
limite, aura motivé’, que les si multiples stations de I’Etre, réveillées par le
travail de fond des textes de Heidegger par Lowit®,

Alors, ¢’est I’Histoire méme de I’Etre qui viendrait se récapituler dans
cet atlas phénoménologique, et peut-étre, en un sens, serait-ce tout autant la
biographie d’Alexandre Lowit, le roman des aventures de son regard, du
regard qu’il aura essentiellement été.

Mais naturaliste en définitive, plutét que topographe, disions-nous ?
C’est que cette Histoire de 1’Etre ne se donnera nullement comme une
succession monotone de tableaux : les passes sont brutales — des séismes, des
tsunamis, des crues, des éruptions, des avalanches, des météores — et
appelleraient pour cela la constitution de ce qui serait une espece d’histoire
naturelle de la dimension des dimensions, ou plus exactement des mutations,
des bouleversements dont est susceptible ce paysage qu’est 1’Etre.

(2) Ensuite une tache d’historien ou d’historiographe. Car il reviendra, arrivé
la, de situer de maniére critique la pensée d’Alexandre Lowit relativement a
celle de Husserl et a celle de Heidegger, en se placant cette fois-ci, non plus
au niveau des situations phénoménales ou des stations de 1’étre, mais des
textes. De fait, bien des points exigent, dans cette direction-la, d’étre
élucidés : aussi bien le rapport a I’ceuvre de Husserl que celui a celle de
Heidegger ne laissent pas d’étre problématiques.

D’une part, si le regard d’Alexandre Lowit aura bien été, et aura
demeuré, & sa maniére, fondamentalement husserlien®, si c¢’est bien, en outre,
la question du sens originaire de la Lebenswelt qui aura servi d’amorce a la

6 Voir I’« Avertissement du traducteur » dans : Husserl, L Idée de la Phénoménologie. Cing
Lecons, trad. fr., introduction et notes par A. Lowit, Paris, PUF, 1970, revue et corrigée en
1973 puis en 1984 ; ainsi que, bien évidemment : « D’ou vient I’ambiguité de la
phénoménologie ? », Bulletin de la Société Francaise de Philosophie, Séance du 23 Janvier
1971, Paris, Armand Colin.

" « Un soulévement du Paraitre. De Husserl vers Heidegger », Philosophie, Paris, Editions
de Minuit, 2020/4, n°147, pp. 53-68.

8 « Heidegger et les Grecs », Revue de Métaphysique et de Morale, 87¢ Année, n°l,
Janvier/Mars 1982, pp. 104-126 ; « Le “principe’ de la lecture heideggérienne de Parménide
(Parmenides, GA, 54) », Revue de Philosophie Ancienne, « Heidegger et les Grecs (1) »,
Ousia, Bruxelles, Tome 111, n°1, 1986, pp. 163-211 ; « Que signifient les oxodvta du Poeme
de Parménide ? », Heidegger Studien, Vol. 11, 1995, Berlin, Dunker and Humblot, pp. 123-
149 ; « Les Essais et Conférences et « la tdche de notre pensée » », Philosophie, Paris,
Editions de Minuit, hiver 2012/4, n°116, pp. 23-31.

® Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », note 2, p. 11 : « Ce
qui, avant tout, constitue la base qui porte le regard des Carnets, c’est d’étre a toute épreuve
husserlien : d’avoir appris a reconnaitre, d’étre capable de soutenir, envers et contre tout, que
la chose phénoménale — que “la chose pergue dans la perception” — “est la chose elle-méme
en son existence la plus propre” [...]. ».



MOREL 116

remontée vers 1’Originaire!® ¢’est-a-dire & la destruction des phénomeénes en

tant que phénomenes, et si, plus paradoxalement, I’Idéalisme transcendantal
s’avere bien ne point savoir étre mis sans plus au rebus, la vérité qu’il recele,
s’admettre tout bonnement périmée par cette remontée méme?!, il faut noter
que c’est par une mise a la panne de toute posture réflexive, somme toute par
une sorte d’époche de 1’époché, ou d’époché du transcendantal et de I’attitude
qu’il commande, c’est-a-dire, c’est tout un, par la mise hors circuit de
I’Idéalisme transcendantal lui-méme'? et donc, en premiére instance, de la
conscience®3, que la remontée aura pu se mettre en branle, et la destruction
par le plus originaire du moins originaire étre amorcée. Et pareille ambiguité
se retrouve au fondement méme de 1’Idéalisme transcendantal : si ce dernier
s’avere bien avoir été institué au nom des choses, afin de défendre leur
présence en chair et en os [leibhaftig] contre tout clivage'®, il ne parvient
pourtant pas, en dernier lieu, a les sauver du danger qui les guette, celui de
leur propre dévitalisation — I’analyse constitutive, la réflexion de la
conscience en et par laquelle il se déploie se révélant avoir pour condition une
rechute de la présence dans la situation du clivage, rechute pourtant
inapparente au regard de Husserl'®. Et n’est-ce pas alors la tentative d’aller
explorer ce monde de la vie — de cette vie naive, étrangére a la réflexion
philosophique, ou les choses se montrent spontanément en chair et en 0s —
afin d’en délivrer et restituer le sens originaire, qui aura mis en branle la voie
de la destruction telle qu’elle essaie de s’archiver dans les Carnets® ? Quel
regard, en tout cas et quoi qu’il en soit, porter alors sur 1’Idéalisme
husserlien ? Quelle réfection de la compréhension qu’on a de lui, dans cette
perspective-1a, se trouve-t-elle exigée ? Et sous ce nouvel éclairage, comment
penser le rapport de Husserl et de Heidegger, le passage de I’'un a 1’autre ?
D’autre part, si les Carnets n’auraient certainement pas été possibles
sans la lecture, par Lowit, de Heidegger!’, en particulier en ce qu’il aura
orienté le regard sur la différence entre 1’étre et I’étant, si la relecture des
Grecs a laquelle celui-ci se livre aura été, pour Lowit, décisive, et si, au fond,
les deux penseurs nagent bien souvent dans les mémes eaux, il faut noter que

10 Vaoir les 81, 2 et 3, de I’Annexe (« La question phénoménologique du sens originaire »)
des Carnets anté-philosophiques, op. cit., pp. 245-248.

11 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », p. 30.

12 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Annexe », 88, p. 255, en particulier note 2 : « Le
plus généralement : une époché a I’égard de I’époche transcendantale. ».

13 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et Avertissements », p.18 : « [...] dans
les Carnets, tout autant que dans Etre et Temps, la “conscience” — on ne peut plus
puissamment, si I’on peut dire — est absente [...] ».

14 « Dol vient I’ambiguité de la phénoménologie ? », op. cit., pp. 36-37.

15 Se reporter a : « Un soulévement du paraitre », art. cit., pp. 53-56.

16 Dans cette direction, consulter I’ « Annexe » des Carnets anté-philosophiques, op. cit.

17 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », note 2, p. 26 ;
« Annexe », 89, p. 256.



MOREL 117

la aussi, tout prend un nouveau visage. De fait, ce n’est pas, ce ne sera plus
I’Alétheia qui fera, pour Lowit, I’essence — I’expérience de fond qui les
porte — des Grecs, mais un certain retrait du Ciel-et-Terre originaire®. Aussi
bien, ce qu’il en va de I’acces, a partir du grec, au ne-plus-grec — ne-plus-grec
avec lequel les Carnets ont essentiellement a voir'® — le retournement de I’un
en, ou vers, I’autre, et partant, ce qu’il en va de 1’Ereignis lui-méme, tout cela
ne saura qu’étre, et dans les grandes mesures, bouleversé — les cartes
entierement rebattues, tout mis cul par-dessus téte?®. Quels enseignements,
guant a notre compréhension de la tentative heideggeérienne, tirer alors de tous
ces déplacements, de ces séismes ?

Aussi essentielles soient-elles, et ne seraient-ce que parce qu’elles
m’excédent — inutile de préciser que la mauvaise conscience que je disais en
ouverture de cette étude atteint la son comble, la tricherie paraissant
difficilement pouvoir étre plus grande — ce n’est a aucune de ces deux taches,
rapidement esquissées, que je tenterai de me livrer ici, dans ce qui suit. Plutot,
j’aimerais revenir sur quelques protestations que le lecteur d’Alexandre
Lowit, du moins le lecteur que je suis ou que je m’efforce d’étre, pourrait se
surprendre a émettre, ou disons, plus humblement, sur certaines
incompréhensions qu’il peine a surmonter.

Pour ce faire, il faut d’abord aller avant les Carnets, effectuer une sorte de
retour-arriere : revenir a ce qu’il en aura été de 1’ambiguité de la
phénoménologie. La protestation, ou la maldonne, que je disais aura été
double :

- En premier lieu, une question qui paraitra d’abord ne savoir que porter a
coté, comme si la mire de celui qui la pose était déréglée, ou a tout le moins
qui paraitra, en tant que telle, ne faire aucunement probleme ni aller bien
loin : Par quoi les mutations de la teneur de la présence — qu’il s’agisse, en
I’occurrence, du passage du clivage au non-clivage, ou a I’inverse, d’une
retombée de la présence en chair et en 0s dans une situation phénoménale
dégradée — auront-elles été motivées ? Il faut répondre, avec Alexandre
Lowit, et la réponse ne saurait se faire attendre tant il y insiste : par rien
d’autre que par la Conscience constituante elle-méme, saisie comme sphére

18 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », p. 27.

19 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », note 1, p. 28.

20 D autant plus si I’on admet que les Carnets portent sur plus originaire, plus ancien que ce
guwaura eu en vue la tentative heideggérienne (voir notamment: Carnets anté-
philosophiques, op. cit., « Annexe », 89, p. 256 ; « Carnet VIII », note 1, p. 202).



MOREL 118

d’étre absolue et bien distinguée de la conscience humaine, empirique ou
psychologique. C’est dire que le phénoménologue n’a aucune prise sur ces
mutations, que seule la Conscience constituante en décide, que le Roi vient
quand il veut ou que la Reine a ses caprices. Partant, c’est dire aussi que
I’effectuation de 1’époche transcendantale ne saurait seule suffire a motiver la
conversion a I’Idéalisme, ni a rendre effective la réduction : faut-il d’abord
que les phénoménes y soient disposés. On comprend ainsi qu’aucun des
premiers ¢éléves de Husserl ne 1’a suivi dans ladite conversion, 1’époche étant
de peu de secours si les choses ne se mettent pas de la partie?’. Soit.

Mais la protestation, le malentendu ? Ils auront pris, initialement, le
visage du soupgon. Soupgon que c’est en vérité le discours, le logos et le
travail du logos, qui, en premier lieu, & chaque fois et d’une maniére
fatalement inapparente au regard d’ Alexandre Lowit, auront motivé de telles
mutations de la situation phénoménale??. De Ia, une autre entente de la
langue : reconnaitre que le discours a un effet sur la teneur de la présence, sur
la situation phénoménale, qu’il est effectivement — bien que cette puissance
sienne ne sache qu’étre occultée au regard phénoménologique, que lui
demeurer, en quelque sorte, hors-champ — I’opérateur des mutations de la
présence, et méme le moteur de la mobilité de 1’Etre et donc, en définitive, de
I’Histoire. Et partant, a se faire jour : une autre entente de la phénoménologie,
dont la -logie, le logos ne saura rester déterminé, en son essence, comme
apophantique — dire au plus prés les phénomenes et leur paysage ne sachant
aller en retour, c’est ce qui sera apparu, sans modifier leur teneur®.
Ultimement : se voir forcé a admettre, arrivé la et s’il en va bien ainsi, que la
possibilité d’un travail transcendantal ne peut pas ne pas venir a I’idée —
travail a venir opérant essentiellement dans, sur et par la langue, qui aurait a
se déployer non pas a I’intérieur du monde mais en quelque sorte a la hauteur,
au niveau méme de I’apparaitre, ccuvrant, pour ainsi dire, en leur ménageant
un espace ou se donner, a la santé, au bonheur des choses mémes, travail, en
outre, qui ne se laisserait nullement saisir comme enchainement des gestes

21 Se reporter a : « D’ou vient I’ambiguité de la phénoménologie ? », op. cit., pp. 33-34.

22 1| conviendrait d’identifier ce qui, du coté des textes d’A. Lowit, aura pu motiver un tel
soupcon de notre part, c’est-a-dire de relever les traces symptomatiques du rdle essentiel
revenant a la langue et plus précisément au travail des textes philosophiques, a la lecture
active, laborieuse, des ccuvres de la philosophie, dans les mutations de la situation
phénoménale, bien que celui-ci soit en quelque fagon inapparent ou occulté. Nous croyons
discerner de telles traces dans « D’ou vient I’ambiguité de la phénoménologie ? » (op. cit., p.
41), plus précisément dans I’épisode de la lecture des Méditations de Descartes, laquelle aura
fait retomber dans la situation du clivage ; ainsi que dans « Un soulévement du Paraitre »
(art. cit., pp. 58-59), s’agissant de la méthode opérant par substitution de mots (en
I’occurrence par substitution du mot parait au mot est), cette violence faite a la langue venant
motiver une crue, un soulévement du Paraitre.

23 Sur ces points, nous nous permettons de renvoyer a notre étude : A. Morel, « Sur ’actualité
phénoménologique d’Henry Corbin. Un paradigme persan?», Annales de
phénoménologie — Nouvelle série, n°18, 2019, pp. 95-129.



MOREL 119

d’une conscience mais tout au contraire comme itération des opérations
logiques constitutives d’un espace, et travail, enfin, qui ne serait le moyen de
rien d’autre que de lui-méme, s’avérant sans produit assignable dans le
monde?*,

Cela sera donc d’abord revenu a soupgonner que le penseur n’a peut-
étre pas les mains — la pensée — a ce point liées par les choses, ¢’est-a-dire,
finalement, par la Conscience constituante, que le ‘salut’ — si c¢’est bien une
réparation du monde, son bonheur ou son malheur, qui sont en jeu dans ce
passage de la situation du clivage a celle du non-clivage — n’aura peut-étre
pas tant & se donner comme une grace, une élection®, qu’a advenir comme
ceuvre, bref, que le phénoménologue n’a nullement a se résoudre a demeurer
simple spectateur des mutations de la teneur de la présence, ni acteur
involontaire de son propre regard.

- En second lieu, une question impertinente : admettons que les choses
viennent, sous le regard du phénoménologue, a se présenter en chair et en 0s
et admettons que ce dernier parvienne a s’empécher d’adopter une posture
réflexive, a s’empécher d’essayer de thematiser leur venue en présence par le
biais d’une analyse en termes de no¢se, de noéme, de vécus de conscience®,
etc., bref admettons que le phénoménologue parvienne a ne pas quitter du
regard les choses mémes au profit du flux de la conscience sur quoi son regard
tendra a se retourner : comment les choses, livrées ainsi au regard du
phénoménologue — ce spectateur importun — pourront-elles ne pas étre
effarouchées, ne pas se farder d’une pudeur rougissante et, en dernier lieu, ne
pas se réserver ? Comment, alors, cela pourra-t-il ne pas affecter la teneur de
leur présence ? Et en retour, comment le phénoménologue pourra-t-il ne pas
étre pris de honte ? Et n’est-ce pas cette honte, telle qu’elle vient répondre a
la pudeur crispée des choses, qui motivera en dernier lieu I’adoption d’une
posture réflexive, ce détournement du regard vers le domaine de la conscience
et de ses vecus, bref qui poussera le phenoménologue husserlien a tourner le

24 Une certaine lecture du Tractatus logico-philosophicus, sur laguelle nous ne pouvons
revenir ici, est en jeu dans ces lignes. Nous avions tenté de la développer dans une thése de
doctorat en philosophie, intitulée Wittgenstein et la vie a venir. Ethique et logique dans le
Tractatus logico-philosophicus, et soutenue a I’Université Clermont Auvergne le 20 mai
2021. Bornons-nous a noter que le travail dont il est question ici se sera d’abord présenté,
avec Wittgenstein, comme travail de clarification, d’élucidation logique de la langue, puis,
toujours avec Wittgenstein, comme travail d’effectuation de I’espace logique que s’avére étre
la langue une fois élucidée en son essence, effectuation finale par ou elle advient comme
espace du seul et unique monde, monde ainsi, et par la seulement, heureux.

%5 Ce que dit bien I’ultime note de I’ « Avertissement du traducteur » : « Il resterait a se
demander par quel caprice la phénoménologie transcendantale, ou plutét la conscience
constituante a fait son porte-parole d’un moi humain aussi mal armé et aussi mal placé que
le mien. », Husserl, L Idée de la Phénoménologie. Cing Legons, op. cit., « Avertissement »,
p. 34.

%6 Se reporter a « Un soulévement du Paraitre. De Husserl vers Heidegger », art. cit.



MOREL 120

dos aux choses et a I’innocence dont, en osant les regarder, en venant les
surprendre, il les a privées, les enjoignant comme malgré lui a se retirer
derriere leur propre apparition par la changée en simple apparence dévitalisée,
a se cliver — a moins que les choses, une pudeur telle les saisissant qu’elles ne
désirent plus que leur propre éclipse ne finissent par disparaitre, par
disparaitre en et a la faveur d’un soulévement du Paraitre lui-méme?’, lequel
Paraitre, en ce que jusque-la, précisément, il les portait, portait leur avance en
chair et en 0s, ne pouvait que se retirer dans 1’inapparence afin que ce soient
elles, elles seules, qui se montrent et viennent a régner ?

Dans cette direction, un pas décisif aura été accompli quand aura été
reconnue la connexion essentielle entre la pudeur et la parole ou, plutdt que
la parole, la voix qui la porte en I’émettant. Car ce qui effarouche, n’est-ce
pas d’abord la voix qui derriére le regard du phénoménologue serpente, cette
Voix retenue qui fait les regards parlants et lourds, les « que se dit-il, qu’est-
il en train de se dire, et que va-t-il aller raconter ? » qu’on préte aux yeux sans
cela mutiques ? Et quant a la honte, ne faut-il pas alors admettre qu’elle n’est
au fond qu’haleine renvoyée, retour de souffle qui, par reflux, saute au visage,
soit plus clairement : sortie de I’inapparence de la voix, de cette voix qui
jusque-la frayait derriére le regard, s’assourdissait en lui, et qui prend 13, et la
seulement, conscience de sa propre importunité c’est-a-dire d’elle-méme, de
ce qu’elle est de trop, surnuméraire en quelque sorte, ne sachant que troubler
I’apparaitre et finalement, pour son malheur, le cliver ?

Ce qui attend en dernier lieu, si on €léve au carré, si on prend pour
théme cette honte originaire?®, laquelle fait déja le lit de Dattitude naturelle,
comme un ver toujours déja dans ce fruit qu’est notre vie naive?® ? Une sorte
d’époche, consistant non plus en la suspension de toute position quant a
I’existence d’une réalité extérieure a la conscience, et en la réduction
conjointe a la sphére d’étre absolue ainsi tirée de son oubli, ainsi libérée en
son absoluité, que la conscience se révéle étre, mais suspension de toute these
quant a I’existence d’une pensée étrangere a la langue, a I’expression verbale,
et réduction conjointe de la pensée — du regard — a la langue qui la porte,
qu’essentiellement elle est, a quoi elle se résout, et de la langue a la voix qui
la profére — cette époché ne paraissant pas, a ce stade, savoir étre en derniére

27 Se reporter a « Un soulévement du Paraitre. De Husserl vers Heidegger », art. cit.

28 Par originaire, nous voulons dire : qui se joue entre moi et le monde lui-méme saisi en son
apparaitre, et non pas entre moi et les autres hommes. Nous pourrions résumer par la
formule : sentiment d étre de trop.

29 Contrairement a ce qu’il parait en aller pour Alexandre Lowit, pour qui la vie naive, la voix
et les discours qu’elle enveloppe, ne semblent nullement effaroucher les choses (voir
I’échange avec P. Ricceur dans « D’ou vient I’ambiguité de la phénoménologie ? », op. cit.,
p. 66-67, ainsi que « Un soulévement du Paraitre. De Husserl vers Heidegger », art. cit.,
p. 53-56).



MOREL 121

instance effective autrement que comme le travail a venir évoque
précédemment®°.

Il est temps, cela étant indiqué, de revenir aux Carnets. Ils font un livre
étrange, et radical, d’une radicalité que seul, peut-étre, le Tractatus logico-
philosophicus de Wittgenstein aura égalée et in fine surpassée. Le dilemme
est le suivant : qu’ils soient compris a fond, et ils seront annihilés comme
livre ; qu’ils demeurent tout du long et jusqu’au bout un livre, et ¢’est avouer
qu’ils n’auront pu étre a fond compris. Dit autrement : aucun lecteur ne sera
jamais contemporain de ce livre que font les Carnets, et ce pour des raisons
essentielles.

C’est que pour pleinement le comprendre, pour savoir de quoi on parle
en en parlant, bien plus que seulement avoir lu, il faudrait avoir vu, et avoir
garde la mémoire de ce qui a été vu. Or pour avoir vu et disposer de la
mémoire de ce qui a été vu, il faudrait que 1’Originaire ait consenti a sortir de
sa réserve, a se lever et a tout détruire, a détruire tout entier ce qui fait notre
aujourd’hui, jusqu’a nous emporter, nous balayer nous-mémes, lecteurs, ainsi
que ce livre auquel on se sera donné sans réserve®’.

Car si ¢’est bien la — se donner sans retenue aucune au livre, laisser tout
pour lui — la premiére des conditions pour espérer avoir une chance de le
comprendre a fond, pour espérer avoir une visée intuitive et non pas vide, une
compréhension authentique et non pas simplement formelle, de ce qui est en
jeu, elle n’est pourtant nullement suffisante, ’initiative de sa propre levée
revenant a 1’Originaire, non pas au lecteur — et comment ce dernier, sans
ridicule, pourrait-il intimer a I’Etre méme de sortir de son retrait et pire
encore, envisager que ’Etre puisse lui obéir ?

Que faire alors ? Arrive |a, apres tous ces détours et circonvolutions,
toutes ces tentatives de repousser le moment de parler du livre, faut-il
capituler, arréter brutalement? Ou alors la question est-elle de savoir
comment donner le change, de savoir comment tricher décemment ?

Le moins malhonnéte, du moins pour ce qu’il en va du lecteur que je
suis, me semble étre de m’enquérir des Carnets en y transportant mes
guestions, et pas tant mes questions, en Vérité, que les protestations que
j’indiquais a I’instant — toute la question étant de savoir ce que les Carnets,
ultimement, leur réserveront.

30 Cest-a-dire comme travail d’effectuation de I’espace logique du seul et unique monde — le
travail d’élucidation ou de clarification logique réduisant la pensée a la langue jusqu’a faire
coincider strictement les deux, c’est-a-dire I’épochg, ne sachant étre pleinement effectif que
lorsque la langue finira par s’écrire, ou plutdt ; par étre effectivement écrite, a méme les
choses, comme espace logique du seul et unique monde, comme le plan méme de leur
manifestation pour rien ni personne.

31 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », notamment p. 11.



MOREL 122

Il faut donc repartir de la question précedente, ainsi transposée ou
traduite : par quoi le retrait de 1’Originaire — lequel retrait, & chaque fois aura
libéré la possibilité de figures toujours moins originaires, jusqu’a celle, on ne
peut plus éloignée, que présente notre aujourd’hui — aura-t-il été motive ?
Encore une fois, la réponse d’Alexandre Lowit est simple et ne saurait se faire
attendre : par rien sinon 1’Originaire lui-méme3?,

A nouveau, notre méme soupgon : que ¢a aura été, en vérité et & chaque
fois, une certaine avancée de la Voix qui aura fait se réserver 1’Etre — le regard
du phénoménologue ne sachant qu’étre sourd a cette acoustique de 1’Histoire.

Surdité, donc, de la philosophie, a la voix saisie en sa portée
‘ontologique’, c’est-a-dire saisie en tant que Dimension sui generis faisant
face, ou s’articulant, s’ajointant a la Dimension des Dimensions ? Et de méme
que la philosophie sera restée aveugle a ce qui était pourtant la, inapparent
sous ses yeux, soit au paysage qu’est I’Etre en son essentielle mobilité,
admettre qu’elle aura été sourde a ce qui était pourtant a portée d’oreille, soit
a’essentielle mobilité de la Voix, écoutée désormais, et pour la premiére fois,
selon les accords pleins de dissonances qu’elle passe avec 1’Etre ?

Mais alors, ne faut-il pas admettre qu’il est tout autant question d’une
occultation, d’une mise en sourdine de la voix elle-méme, d’un retrait de
celle-ci, de son essence, dans I’inapparent, de son recouvrement ou
assourdissement ? Et recouvrement par quoi d’autre que par cela méme
qu’elle véhicule et dont elle ne parait d’abord qu’étre le medium indifférent,
par quoi d’autre sinon par I’objectivation du sens qu’elle est, et par quoi
d’autre, en définitive, que par le regard que de tels objets de pensée — en
veérité : de telles Idées — appellent ou suscitent ?

Mais aveugle ou sourd, le philosophe, avons-nous dit? Non pas, a
rigoureusement parler. Car il ne s’agit aucunement d’une déficience du regard
ou de I’oreille, d’une incapacité ou d’une inadvertance de la pensée, mais
bien, pour ainsi dire, de I’ordre méme des choses : d’un nécessaire retrait et
de I’Etre et de la Voix et de leur différend, et retrait par quoi seule la pensée
philosophique aura été possible.

Reprenons. S’il en va bien ainsi, la premiére des indications formelles
données par A. Lowit en appendice des Carnets pourrait étre reversée a ce
nouveau compte, en étant réécrite comme sulit :

L’ “histoire” allant de 1’“Originaire” au monde non-originaire d’aujourd’hui
a son essence dans une avancee grandissante, hyperbolique, de la Voix : c’est

32 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet | », p. 46.



MOREL 123

la Voix qui, en avangant toujours plus et en muant, produit un monde de plus
<« 33

en plus “non-originaire®.
Mais qu’en est-il de cette voix ? Nous n’avons qu’elle a la bouche. Sommes-
nous pourtant veritablement au fait de ce qui se tient derriére ce mot ? Est-il,
apres tout, autre chose que le nom — le repoussoir — de ma propre confusion ?

11 faut d’abord marquer tout ce qu’elle n’est pas, tout ce a quoi elle ne
saurait se laisser réduire. D’abord ceci, le plus étrange : qu’elle n’est rien
d’humain, qu’elle n’est pas, essentiellement, une production de I’homme et
de ses organes vocaux, que ce n’est donc pas moi qui parle par ma propre
bouche mais que je suis pour ainsi dire parlé par la voix que je, ou qui par moi
s’articule ; qu’en vérité, ’homme n’aura été qu’une figure de I’appropriation
de la Voix par elle-méme, comme si cette derniere avait dd se donner un corps
et des organes, s’épaissir en chair afin d’étre en mesure de se sculpter ; que
I’homme n’aura été, a chaque fois, qu’un des visages — et ces visages auront
été multiples, leur mobilité hyperbolique, la succession des époques qu’en
régnant a chaque fois de maniere hégémonique ils auront constituées, ne
faisant rien d’autre que le fond méme de 1’Histoire — qu’aura pris 1’exception
de la Voix, qu’une manicre de négocier la séparation par quoi elle est d’avec
ce qui n’est pas elle, quune maniere de trouver une place en regard des
choses, en regard de ’extériorité qu’elle s’oppose, un différend avec 1’Etre,
une polémique avec la Dimension des Dimensions faisant 1’essentiel de sa
situation.

Et, pour lever tout malentendu : que la voix ne saurait étre déterminée
comme constituant la part sensible de I’esprit, ni comme maticre du sens — ce
dernier étant ici saisi comme réalité idéelle, intelligible — ni comme simple
émission empirique®.

Comment alors la dire positivement ? A ce stade, on ne saurait proposer
que ceci : elle est cela qui raconte, et pour étre cela qui raconte, elle a a
demeurer et elle aura due étre originairement cela qui clive, qui déchire. Sa
percée aura été la déchirure, et partant la douleur, par quoi il y a monde, lequel
monde ne saurait étre, pour et par cela méme, c’est-a-dire de par sa propre
provenance, que malheureux. Mais tout cela, a ce stade, ne saurait étre que
mal entendu, il faudra y revenir.

Essayons, pour I’heure, de préciser, en reprenant le fil des Carnets. Car
si la ligne de fond, le fil directeur de ces derniers est bien le différer®® — et

3 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Annexe », 85, p. 250 [citation modifiée].

34 C’est que la Voix est plus ancienne — plus originaire — que I’opposition de la nature et de
I’esprit, ou que celle de la matiére et de la forme, ou encore du sensible et de I’intelligible.
35 Sur ce point, une confrontation entre Alexandre Lowit et Jean Paulhan serait bienvenue,
les trajectoires des deux penseurs, malgré tout ce qui les sépare, se présentant comme
étrangement paralléles. De fait, c’est bien le passage d’une situation phénoménale dégradée
a celle du non-clivage, quand bien méme il ne I’aura pas dit dans les termes de la



MOREL 124

c’est bien comme destruction des différences que la remontée qu’ils font se
présente — par quoi celui-ci, sinon par la VVoix, aura-t-il pu étre motivé ? Car
si par différer il faut entendre différer de I’Etre, c’est-a-dire un « ne plus étre
pour Lui», et si les différences ne peuvent, en tant que telles, pointer, se
déployer puis croitre et proliférer de manicre exponentielle qu’a partir de ce
différer, si elles ne tiennent bien leur régne que de ce différer, ¢’est-a-dire de
la destruction du pour, c’est-a-dire du retrait de I’Etre®®, la question « pour
quoi ces différences sont-elles ? » se pose.

Ne plus étre pour Lui, a quoi, a qui est-ce s’en remettre ? VVers quoi,
vers qui, est-ce étre orienté ? Par quoi, par qui est-ce avoir été introduit ? Ne
faut-il pas, et ce, sans pour autant, et dans la mesure du possible, quitter du
regard — et quand bien méme celui-ci ne la saisirait-il que par une visée vide,
d’une maniére toute formelle — la Dimension des Dimensions, le paysage
qu’est 1’Etre méme, dresser 1’oreille vers 1’autre Dimension que nous disions,
soit celle de la Voix ici prise a I’état inchoatif ?

Ce serait dire : il n’y a de différences que par et pour la Voix®’, telle
qu’elle fait face a I’Etre — I’avance de la premiére motivant le retrait du
second — et Alexandre Lowit, n’ayant eu d’yeux que pour la dimension de
’Etre saisie en son essentielle mobilité, tournant le dos a ce qui, dans les
coulisses — ou plutdt que les coulisses : I’autre c6té, I’autre Dimension, le
hors-champ — se trame, n’aura ainsi assisté qu’a la moitié du Drame, aura été
témoin de la moitié seulement de la veérité, cette moitié lui revenant fat-elle la
meilleure part — tout se passant comme si il avait certes vu, et on n’aura jamais
mieux vu que lui, les bouleversements de I’Etre, mais sans pourtant avoir été
mis en position d’en saisir les motivations occultes, destinées qu’elles auront
été a lui rester inapparentes — cela aura été pour lui une sorte de cinéma
muet — et sans bien-str qu’il y ait eu, dans tout cela, la moindre 1égereté,
insuffisance ou inadvertance de sa part.

phénoménologie husserlienne, qui parle déja dans sa recension de la peinture moderne (se
reporter a : J. Paulhan, Les incertitudes du langage, Paris, Gallimard, 1970, pp. 119-135).
Surtout, sa tentative de pensée, laquelle, tout du long, n’aura cherché qu’a percer une seule
et unique énigme, celle de la langue, aura ultimement débouché sur I’abolition de tout
différer. Ainsi peut-il écrire : « Le secret que nous poursuivons se dirait assez bien : il n’y a
dans le monde aucune des différences dont vous faites si grand cas. Tout est un. », J. Paulhan,
Euvres completes, Tome I, Paris, Le cercle du livre précieux, 1967, « Le don des langues »,
811, p. 419. Et par quoi un tel bouleversement final aura-t-il été motivé ? Par un travail sur
la langue, précisément. « Si j’envisage a présent I’ensemble de ma recherche, voici ce que je
découvre : soit partant de la pensée, soit du mot ou de la chose, je me suis trouvé conduit a
laméme conclusion, ¢’est a savoir que, malgré I’apparence, chose, mot, ou pensée reviennent
au méme et ne font qu’un. », Ibidem, 812, p. 421.

3 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et Avertissements », notamment p. 24.
37 C’est la possibilité méme de la langue ainsi que le rang revenant a la grammaire qui sont
en jeu ici, c’est-a-dire le retrait déterminé de I’Etre qui seul rang possible et une langue et
une grammaire (voir notamment le « Carnet | » ainsi que « Carnet V », Carnets anté-
philosophiques, op. cit., respectivement pp. 47-48 et pp. 133-134).



MOREL 125

Pour illustrer mieux cette double entente, considérons le moment
‘politique’. Si la condition de possibilité du Roi originaire est bien un certain
retrait de I’Etre, par quoi un autre que Lui vient a régner a Sa place®,
autrement dit et en utilisant le langage de I’anthropologie, si I’institution de
’autorité politique en tant que séparée de la société et venant transcender cette
derniére tout en la divisant, fait tout un avec un retrait du pour-/’Etre
originaire, bref, si I’origine méme de I’inégalité est bien a penser comme un
certain retrait de 1’Originaire®®, ne pourrait-on pas conjointement, depuis
I’autre Dimension, lire dans cette institution une certaine mutation de la
Voix ?

Soit: qu’aprés avoir été voix de la société indivise, cette derniére
parlant d’un seul corps sans distinction aucune a travers la bouche du
« chef » — et il parait bien en aller ainsi de la société primitive, telle que Pierre
Clastres I’aura ressaisie, en particulier de son chef sans pouvoir, simple porte-
voix de la communauté*® — faire I’hypothése qu’elle aurait été comme
capturée, appropriée par un seul ou une caste, en quoi elle se sépare du groupe
qu’ainsi faisant elle divise et vient transcender — et ce serait la sa mue en voix
impeérative, exigeant obéissance — ce jusqu’a finir par s’approprier a chaque
individu, lequel individu, parce qu’il est un individu, une voix, aura désormais
démocratiquement son mot a dire.

Mais laissons 1a ces spéculations et reprenons notre fil. C’est qu’une
protestation, une objection radicale s’éléve — un démenti ferme, catégorique,
a tout ce que nous avons avancé. Il tranche d’une maniére simple et vive : les
Carnets ne portent-ils pas, dans I’extréme proximité de 1’Originaire, avant la
possibilité méme du langage, du parler et du faire silence*! ? Et si tel est bien
le cas, cela ne revient-il pas a se voir forcé d’admettre qu’au voisinage de

38 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet V », p. 143-145.

39 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet V », p. 147-148.

4011 serait bienvenu, dans cette perspective, et malgré tout ce qui les sépare — soit malgré tout
ce qui sépare d’une part, les sciences de I’homme, dont la condition de possibilité est un
retrait conséquent de I’Originaire et qui ne sauraient pour cela avoir d’yeux que pour notre
aujourd’hui, ce dernier leur allant de soi (sur ce point, se reporter également a « Heidegger
et les Grecs », art. cit.), et d’autre part, les Carnets, et malgré tout ce qui sépare en outre, et
qui conviendrait d’étre élucidé, les sociétés primitives et les ‘tribus’ originaires qu’ont en vue
les Carnets — de comparer les figures respectives du « chef de communauté originaire »
(Carnet V, pp. 144-145) et du ‘chef” d’une société primitive. Le « Carnet V » ne doit-il pas
étre lu comme une contribution majeure a la question de I’émergence de I’Etat — origine de
I’Etat qui, au regard de Pierre Clastres lui-méme, sera demeurée, et peut-étre, c’est ce qui
apparait ici, pour des raisons essentielles, essentielles car tenant aux limites mémes du regard
anthropologique ou ethnologique qui était le sien, une énigme — contribution qui peinerait
toutefois, on peut le présumer, a étre entendue en toute sa portée par les historiens et les
anthropologues ? De Pierre Clastres, il faudra consulter : La société contre |’état, Paris,
Editions de Minuit, 1974, avant tout et décisivement le chapitre 9 (« De I’Un sans le
Multiple »), ainsi que le chapitre 2 (« Echange et pouvoir : philosophie de la chefferie
indienne ») et le chapitre 11 (« La société contre I’état »).

41 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet Il », pp. 95-96 ; « Annexe », 89, p. 256.



MOREL 126

I’Originaire, il n’y a nulle place pour une voix et encore moins, donc, pour la
Voix ?

Pour étre en mesure d’essayer de répondre, il faut d’abord examiner,
dans la perspective de ce qui serait une espece de cosmologie, ce qu’il en va
de « I’archi-événement » de la scission, du déchirement qu’aura constitu¢ la
percée stridente — percée prétendant étre, dans cette perspective, 1’Origine de
1’Originaire lui-méme — de ce que nous appelons Voix.

Et 1a encore, 1’objection rebondit, il faut admettre : les Carnets portent
avant — ce, des le Ciel-et-Terre originaire et sans avoir, pour ce qui est en
question ici, a remonter jusqu’a 1’Ici-et-Maintenant originaire — la possibilité
méme d’une cosmologie, que celle-ci soit de registre scientifique,
philosophique ou mythologique, qu’elle prenne la forme d’un récit ou d’un
systeme.

I convient toutefois de ne pas se laisser effaroucher et d’aller y regarder
de plus prés. Pour espérer étre en mesure de préciser, un détour par la
cosmologie phénoménologique développée par Renaud Barbaras semble
s’annoncer fécond.

La question qui oriente la pensée de ce dernier est pourtant on ne peut
plus étrangére a ce par quoi Alexandre Lowit aura été convoqué — plus d’un
monde, d’un site, les sépare — celle-1a parlant essentiellement a partir de notre
aujourd’hui, soit depuis le non-originaire, étant au fond anhistorique, et
paraissant laisser peu de prise a une thématisation de la mobilité de la
présence, des mutations de la situation phénoménale, a moins qu’elle ne les
ressaisisse comme simples affections ou défaillances, accidents d’une
subjectivité.

L’ego transcendantal ayant été rabattu sur 1’ego psycho-physique, et
I’Idéalisme radical institué par Husserl se voyant ainsi couper les ailes,
comme dépassé dans et par un retour & I’'immanence du monde, la question
est de savoir comment le monde peut paraitre, se montrer a ce qui n’est
pourtant qu’une partie du monde en tant que telle immergée en lui®?. Il faut
alors, pour répondre, laisser se déployer, a partir du monde, une genése de la
subjectivite — la subjectivité en question ne constituant pas tant les
phénomeénes qu’étant leur simple destinataire, et une telle genése s’avérant
tout autant genese de la phénoménalité elle-méme, reconstitution, en quelque
sorte, du proces de phénoménalisation.

42« En d’autres termes, plus immédiatement phénoménologiques, en dépit de sa différence le
sujet doit appartenir au monde qu’il fait apparaitre et la difficulté est bien alors de concilier
ces deux dimensions. [...] Le probleme se précise donc : comment le sujet peut-il, sous le
méme rapport, faire paraitre le monde et lui appartenir ? Selon quel mode d’existence
peuvent bien se concilier I’inscription dans le monde et la puissance phénoménalisante ? »,
R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, Paris, Cerf, 2016, pp. 17-18.



MOREL 127

Le ceeur de la difficulté est in fine d’expliquer comment le monde — ou
plutét que le monde, I’apparaitre primaire, le mouvement de proto-
phénoménalisation®®, ce dernier, étant a ce stade essentiellement anonyme,
pour rien ni personne, un sujet & qui se manifester, a qui s’adresser faisant
défaut — en est venu a se scinder, a se séparer de lui-méme afin de s’opposer
un vis-a-vis auquel se montrer, 8 moins qu’il n’y ait rien a expliquer et que le
recours a un événement, en tant que tel sans cause ni raison, ne se révéle la
étre seul pertinent: en 1’occurrence 1’archi-événement d’une scission
originaire**, d’une déchirure par quoi il y aura désormais d’un coté la
manifestation, de ’autre, un destinataire de cette manifestation, tout cela
faisant un monde.

Le langage, dans cette perspective, pourra finalement étre ressaisi
comme une des figures du désir transcendantal®®, soit comme mouvement
d’un impossible retour a 1’origine du monde, a ce monde d’avant le monde en
quoi on nageait et qu’on a perdu — la poche qu’aura été cette unité premicre,
cette nuit, ce Jadis immémorial, ayant été rompue, déchirée — perdu
précisément dans et par 1’archi-événement de la scission, c¢’est-a-dire de la
naissance par quoi seule les phénomeénes auront pu étre véritablement des
phénomeénes, c¢’est-a-dire se montrer a un témoin en plein jour, dans la
lumiére.

Cela revient somme toute a instituer le langage comme simple effet,
second, dérivé, de I’archi-événement, et partant comme étranger a ce dernier,
puisque ne venant qu’apres lui, apres le divorce plutét qu’apres la noce, et
n’ayant donc rien a voir, pour 1’essentiel, avec 1’essence de la manifestation.

Cela revient surtout a faire de ce dernier, de la langue et de la voix qui
la profere, une faculté, ou une production, proprement humaine, et ce quand
bien méme il faudrait comprendre que ce sont elles, langue et voix, qui en
vérité constituent en son essence et instituent en tant que tel I’homme, et non
point I’inverse.

D’ou une éniéme protestation, et un déplacement : admettre que 1’archi-
événement de la scission originaire n’est autre que la percée stridente d’un cri
déchirant, inhumain, poussé par rien sinon par le cceur de la nuit — par le
Sombre ? — cri ou séparation qu’est 1’origine elle-méme et par quoi aura été

4 Sur I’archi-mouvement : R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, op. cit., « Le procés du
monde », pp. 23-31; R. Barbaras, Dynamique de la manifestation, op. cit., Deuxiéme
partie : Cosmologie, Chap. IV « Le proto-mouvement de manifestation », pp. 207-237.
#“Sur I’archi-événement : R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, op. cit., pp. 75-99 ;
Dynamique de la manifestation, Paris, Vrin, 2013, Troisiéme partie : Métaphysique, Chap. |
« L archi-événement », pp. 241-268.

4 Sur ce point, on se reportera avant tout a : R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, op.
cit., pp. 140-159. On consultera également se référer, du méme auteur : Le désir et le monde,
Paris, Hermann, 2016, pp. 124-126 ; ainsi que le second chapitre de la quatriéme partie de
La vie lacunaire, Paris, Vrin, 2011, « L’origine du corps humain. La perte et le symbolique »,
pp. 179-193.



MOREL 128

opposé, expulsé, un destinataire, un témoin, en la figure d’abord d’une voix
inappropriée, babillante, finissant, si on raccourcit, s’étant €paissie en chair et
donnée les moyens de s’articuler jusqu’a parler a tue-téte, par raconter ce que,
par cette scission méme, il y a, soit elle-méme et le monde, et de loin en loin,
ainsi racontant et se racontant, a leur donner a chaque fois un visage comme
tel essentiellement mobile ou plastique.

Arrivés 14, nous pouvons tenter de revenir aux Carnets. Si I’origine ne
consiste bien qu’en cette percée stridente, cette déflagration, si, plus
radicalement, cela revient bien a admettre qu’elle n’advient jamais que dans
et par — et méme : que comme — sa propre déchirure, si bien qu’elle ne saurait
que faire essentiellement défaut, ayant toujours déja été manquée, la percée
par quoi elle survient étant sa propre destruction dans ce qui n’est, a chaque
fois, déja plus elle, n’y a-t-il pas la de quoi situer autrement 1’Originaire
auquel les Carnets ont essentiellement a faire*® 2 Car n’est-ce pas cette
éruption initiale qui seule, en premier lieu, aura ménagé Lui, 1’Etre, qui seule
L’aura suscité, c’est-a-dire qui, seule, aura inauguré, libéré et ouvert, la
Dimension des Dimensions — laquelle s’avére ici non pas tant clairiere que
cratére —en son essentiel différend avec cette autre Dimension qu’est la Voix,
pareillement suscitée par la méme éruption initiale et d’ou, précisément,
1’Etre tirera sa mobilité, 1’Originaire, la motivation de son retrait ?

La percée initiale aura été ce par quoi et il y a Etre et il y a Voix et il y
a différend des deux, I’avancée de la seconde faisant le retrait du premier.

Mais I’objection ? Que I’Origine de I’Originaire ne saurait étre ressaisie
comme percée déchirante d’une Voix — les Carnets portant avant la possibilité
méme de la langue, de la voix et du silence ?

Laissons la parole a Camille Flammarion :

Les cyclones sont de vastes tourbillons, de plus ou moins grand diamétre, dans
lesquels la force du vent augmente de tous les points de la circonférence
jusqu’au centre, ou régne un calme d’une étendue variable. En ce centre
cependant, la mer reste horriblement agitée. Dans cet espace de calme, il
n’existe pas de nuage ; le soleil resplendit, les astres reparaissent, et 1’on croit
au retour du beau temps, a la sécurité entiére, alors que 1’on est de tous cotés
entouré par une vaste ceinture d’orage et de rafales terribles, dont on ne saurait
éviter les assauts. [...] lorsqu’on arrive a cette région du centre, on passe de la
tempéte la plus violente au calme le plus complet, et réciproquement,
lorsqu’on la quitte, on passe du calme le plus complet a la tempéte la plus
violente [...].

4C’est dire, d’une maniere plus imagée mais peut-étre non moins parlante, que la « nuit » ne
sera jamais advenue que dans et par I’éclair qui la déchire, la paix, que dans et par la scission
tragique par quoi elle vire en guerre, en pélemos, le silence, que dans et par le cri qui le rompt,
I’indistinction initiale, que dans et par le différer en quoi elle éclate et se perd.



MOREL 129

Les rafales qui déchirent 1’air pendant le cyclone font entendre comme un
rugissement de bétes sauvages, un effroyable tumulte de voix sans hombre et
de cris de terreur. Sur le passage du centre, un bruit formidable ressemblant a
des décharges d’artillerie, un continuel grondement de tonnerre, la voix méme
de I’ouragan éclate et domine tout. [...] Les constructions qui se trouvent sur
le chemin du météore sont arrachées de leurs fondements, les eaux du fleuve
sont arrétées et refluent vers leur source, les arbres isolés éclatent et labourent
la terre de leur racine, les foréts plient comme si elles ne formaient qu'une
seule masse, et livrent a la tempéte leurs branches rompues et leurs feuilles
déchirées. L herbe méme est déracinée et balayée du sol.’

Car c’est bien un cyclone — cyclone originaire — en quoi aura été pris
Alexandre Lowit : colonne d’air ascendant qu’est la Voix pergante, puis
tempéte, tourbillons, fracas, grands vents.

C’est dire que le regard aura été transporté au plus pres, au coeur méme
de la catastrophe initiale par ou les deux plaques, les deux Dimensions auront
surgi, auront été dressées, et ainsi, a rebours, au fil de la remontée, aura pu les
saisir a 1’état inchoatif, en leur naissance conjointe, assister, de proche en
proche, a cette espece de subduction d’ou seront sorties les assises méme du
monde*®,

Dans I’ceil du cyclone que fait la Voix tonnante, déchainée, s’enroulant
en grands vents circulaires, ¢’est calme plat, soleil et silence — silence ou paix
plus anciens en un sens que la Voix méme qui nativement souffle et balaie
tout, paix qu’elle garde, qu’elle abrite en son centre comme une ile
sereine — c’est I’Originaire, que le regard, aprés coup, aura eu a ressaisir, pour
quoi il n’aura pu qu’étre tout ceil, ne se voyant pouvoir qu’étre essentiellement
sourd au paysage essentiellement sonore qui en constitue pourtant 1I’écrin de
fureur.

Et tout cela que I’on dit, a le bien prendre, s’avére on ne peut plus ancien
que toute tentative de raconter le cosmos et sa genese, car au voisinage de
I’Originaire, ¢’est-a-dire dans 1’ceil du cyclone qu’est 1’Origine, au cceur de
cette douleur, de cette déchirure, de ce décollement de I’Etre par la Voix, dans
la plaie méme se faisant, il n’y a rien — pas de choses, pas d’étants, et encore
moins de Tout des étants — c’est-a-dire, radicalement, pas de différence. Un
bel ordre, un monde — raconter a partir d’eux leur propre mise en place, rendre

47 Camille Flammarion, L’atmosphére. Météorologie populaire, Paris, Hachette, 1888,
respectivement page 555 et page 564.

8 La toile de fond de cette percée, ou plutét : cela qui n’advient que par sa propre déchirure,
cela qui toujours déja se déchire, n’est-ce pas le Sombre lui-méme ? « S’il est permis de se
risquer a formuler le plus inattendu mais le plus ‘salvateur’ des ‘tournants’ qui auront attendu
le regard des Carnets : cela aura été la mutation de I’Etre par o0 ¢’est, non la Lumiére mais
le ‘Sombre’ qui deviendra le plus radicalement ‘positif’ — le plus radicalement ‘salvateur’. »,
Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et Avertissements », note 3, p. 27.



MOREL 130

raison de Dordre a partir de l'ordre en inventant un hypothétique
désordre : comment cela pourrait-il venir a I’idée ?

Mais n’est-ce pas la, toutefois, retomber en meétaphysique, sinon se
perdre en spéculations, ou pire, en images confuses et vaines ? Cela n’est pas
évident. Car rien n’indique qu’il ne sache y avoir expérience des mutations
de la Voix, par quoi tout cela que nous disons se verrait attesté
« phénoménalement », acoustiquement, au lieu d’avoir a demeurer simples
mots jetés en I’air.

Et rien n’indique non plus qu’une autre manicre de penser, et de relire,
I’histoire de la philosophie ne se réserve pas la, dont la méthode serait :
ramener les textes aux situations phénoménales qui les portent c’est-a-dire
aux voix qui les proferent, soit: ramper au ras des textes, faire defiler ce
cinéma de papier, tenter de tirer du silence les voix qui le sous-tendent et le
parlent, ’ont parlé, les écouter enfin en leur mobilit¢ — I’histoire de la
métaphysique se faisant entendre dans cette perspective comme Histoire de
I’oubli de la Voix, ou plutét qu’histoire d’un oubli, comme Histoire de
I’exception et de ’occultation de la Voix, de son nécessaire recouvrement,
mieux : de son assourdissement ou mise en sourdine par le regard méme,
philosophique ou phénoménologique, qu’elle suscite, qu’elle rend a chaque
fois possible, puisque constituant a chaque fois 1’échafaudage inapparent de
celui-ci, son secret ou son verso.

Pour ces raisons, une telle Histoire se laissera-t-elle écrire
philosophiquement, se laissera-t-elle penser et ressaisir par des moyens
strictement et rigoureusement philosophiques ? Ne restera-t-il pas qu’a s’en
remettre a un récit, a un raconter une histoire, afin justement —en ce qui serait
une sorte de récapitulation finale de la Voix par elle-méme — de narrer sa
propre percée, puis, de loin en loin, la mutation par ou elle se sera mise a
parler philosophiquement, laquelle mutation, en tant qu’institution du regard
philosophique, aura été I’amorce décisive de sa propre occultation ou mise en
sourdine, ¢’est-a-dire, au fond : coup d’envoi du malheur ?

Passons.

Arrivés 13, une derniére question attend. Si I’Originaire n’est pas et ne saurait
pas étre une simple virtualité, un fantdme qui hante I’histoire réelle des
hommes et qui permet de mesurer a chaque fois le degré de non-originarité
d’une époque, bref s’il n’est pas le simple point de fuite, ou le foyer, comme
tel idéal pour n’avoir jamais eu lieu, de I’histoire, encore moins une sorte
d’équivalent de I’état de nature, qu’en est-il de I’Origine que nous disions, de
I’Origine de 1’Originaire lui-méme ? Car cette derniére ne semble advenir que
dans et par sa propre déchirure. Pour cela, tout parait se passer comme si, en



MOREL 131

un sens, elle n’avait jamais effectivement lieu, toute 1’histoire qui en ressort,
I’histoire des hommes, se présentant plutét, en vérité, comme une lente
agonie, ou comme I’histoire d’un accident, le devenir d’un manquement.

La tache qui alors, ultimement, s’annonce ne sera-t-elle pas celle d’une
réconciliation — noces des deux Dimensions : de la Voix et de 1’Etre — par ol
seulement il en serait fini de cette honte qu’on disait et qui déja, dans
I’originaire, couvait, soit la tiche de réparer la déchirure que I’Origine est ou
fiit, de panser cette plaie qu’on appelle monde, de ramener la Voix a la seule
et unique terre, au lieu qu’elle se perde en idées, en ces nuages qu’elle-méme
sécréte, qu’on nomme philosophie et qui sont le malheur de ce qu’il y a, soit :
travail a venir d’effectuation de 1’Origine*® — Origine s’annongant 13, en tant
que telle, comme essentiellement & venir® ?

49 Ici, la séparation d’avec le Tractatus logico-philosophicus de Wittgenstein, la rupture, est
ou sera consommeée. La limite de ce dernier n’est-elle pas de ne pas — et ce pour des raisons
essentielles : sa posture étant essentiellement critique, et donc statique — avoir été en mesure
de faire la genése, de restituer I’Histoire de la langue — et partant de la Voix — qu’il prétend
élucider et clarifier logiquement ?

50 Par ou I’on voit que I’effectuation de I’Origine — tout réparer — ne saurait étre en mesure
de venir a I’idée et de laisser prise a un travail qu’au terme de I’Histoire — soit seulement
lorsque tout aura été détruit par la VVoix, lorsque le devenir de la catastrophe, de I’agonie, du
manquement, seront en voie d’atteindre leur extréme limite, leur ultime bout. Si I’Originaire
gu’ont en vue les Carnets se tient a I’initial de I’Histoire, I’Histoire n’étant somme toute
qu’Histoire de son retrait, s’il en est bien la provenance essentielle, on comprend alors
I’abime séparant ce qui tente de se penser ici des Carnets. Mais on comprend aussi I’immense
proximité des deux.






L’architectonique en phénoménologie,
d’Eugen Fink a Marc Richir

STEPHANE FINETTI

Introduction

Si l'on peut employer aujourd’hui le concept d’architectonique en
phénoménologie, c’est avant tout grace a Eugen Fink. C’est lui qui, dans les
années 30, eut 1’idée d’exhumer ce concept kantien et d’en explorer les
ressources implicites pour penser le systeme de philosophie
phénoménologique d’Edmund Husserl. Alors que, de nos jours, cet emprunt
ne semble plus problématique (du moins dans la phénoménologie
d’inspiration finkienne), il devait étre loin d’aller de soi a I’époque. En effet,
la phénoménologie ne pouvait emprunter simplement « I’art des systémes »
[die Kunst der Systeme]* au criticisme kantien. Se posait pour Fink la question
de savoir comment repenser les concepts kantiens de « systeme » et d’« art
des systémes » dans la perspective phénoménologique inaugurée par Husserl.
Nous commencerons par examiner la maniére dont Fink a tenté de répondre
a cette question en forgeant les concepts de systeme ouvert et de systématique
ouverte.

Dans la phénomenologie contemporaine, le principal héritier de la
démarche architectonique de Fink est Marc Richir. Il procéde en effet a une
refonte du concept finkien (et, indirectement, du concept kantien)
d’architectonique, qui le replace au cceur de la méthode phénoménologique?.
Richir admet Iui-méme cet héritage dans la I°® Méditation
phénoménologique, en affirmant que

s’il y a un « systéme » en elle <en phénoménologie>, c¢’est seulement dans le
sens ou Fink lui-méme I’avait remarquablement compris dans la
VI®™ Méditation  cartésienne, c’est-a-dire  au sens kantien de
Parchitectonique®.

1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860.

2 Sur la méthode phénoménologique et I’architectonique chez M. Richir, cf. Acta
Universitatis Carolinae (AUC) Interpretationes, Studia philosophica europeanea, vol. IX,
n. 1, 2019.

3 M. Richir, Méditations phénoménologiques, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1992,
p. 23. Cf. S. Finetti, « Richir lecteur de Fink: méthode et architectonique », in AUC
Interpretationes, vol. IX, n. 1, 2019, p. 139-160.



FINETTI 134

Cela ne veut pas dire gque Richir reprenne tels quels les concepts finkiens de
systéeme ouvert et de systématique ouverte : il y a dans son héritage a la fois
une part de fidélité¢ et une part d’infidélité a la démarche finkienne (1’une
n’allant d’ailleurs pas sans 1’autre). A I’inverse de Fink, par exemple, Richir
ne partage pas 1’idée kantienne d’architectonique comme « doctrine <de ce
qui reléve> du scientifique » [Lehre des Scientifischen]* : la phénoménologie
n’est pour lui en aucun cas une science. On se concentrera ainsi, en deuxieme
lieu, sur la refonte richirienne du concept finkien (et, indirectement, du
concept kantien) d’architectonique.

l. L’architectonique de la phénoménologie husserlienne selon Fink

I. 1. La croissance du systeme de philosophie phénoménologique
d’Edmund Husserl

Fink cherche a penser le systeme de philosophie phénoménologique
d’Edmund Husserl par le biais du concept kantien d’architectonique a
plusieurs reprises et de différentes maniéres®. Dans la Disposition du
« systéme de philosophie phénoménologique » d’Edmund Husserl (1930), il
en opére une reprise implicite®. 1l le reprend en revanche explicitement dans
la Sixieme méditation cartésienne’ (1932) ainsi que dans les articles La
philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl face a la critique
contemporaine® (1933) et Que veut la phénoménologie d’Edmund Husserl ?°
(1934). Parallélement aux textes destinés a la publication, Fink réelabore
¢galement le concept kantien d’architectonique dans ses notes de recherches,

41. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860. Pour cette traduction et pour cette question,
voir A. Schnell, « A propos du “phénoméne” et de la “phénoménalisation” chez Marc
Richir », in AUC Interpretationes, vol. 1X, n. 1, 2019, p. 28 sqq.

5 L>emploi finkien du concept d’architectonique est en fait beaucoup plus ample : il y a pour
Fink aussi une « architectonique des ontologies mondaines » (Studien zur Ph&anomenologie
1930-1939, M. Nijhoff, Den Haag, 1966, Phaenomenclogica 21 - abrégé en
Phaen 21 —p. 18 ; tr. fr. p. 32, ainsi que Gesamtausgabe, Phanomenologie und Philosophie,
Band 3. Phdno-menologische Werkstatt, Teilband 1: Doktorarbeit und erste Assistenzjahre
bei Husserl, R. Bruzina (éd.), Freiburg/Miichen, Verlag Karl Alber, 2006, p. 279 — par suite
simplement EFGA 3.1). Cette acception naturelle du concept d’architectonique ne pourra
cependant étre traitée dans le cadre de cet article : on se limitera & I’architectonique de la
philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl, selon Fink.

6 Cf. Erganzungsband. Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) mit Anmerkungen und
Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34), G. van Kerckhoven (éd.),
Dordrecht, Kluwer Academics, 1988 (Husserliana-Dokumente 11/2), p. 3-9 ; tr. fr. pp. 15-22.
7 Cf. Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre, Texte aus dem Nachlass Eugen Finks
(1932) mit Anmerkungen und Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34),
H. Ebeling, J. Holl et G. van Kerckhoven (éds.), Dordrecht, Kluwer Academics, 1988
(Husserliana-Dokumente 11/1), pp. 8, 110 ; tr. fr. pp. 60, 156.

8 Cf. Phaen 21, p. 123 ; tr. fr. p. 143.

% Cf. Phaen 21, p. 177 ; tr. fr. pp. 196-197.



FINETTI 135

maintenant réunies dans les quatre volumes de Phanomenologische
Werkstatt!®,

Parmi les textes mentionnés, rares sont ceux qui thématisent le concept
d’architectonique ¢laboré par Fink, et encore plus rares sont ceux qui le
définissent : le concept finkien d’architectonique demeure dans une large
mesure un concept opératoire implicite. Pour analyser son élaboration, on
partira de la définition d’architectonique que Kant propose dans la Critique
de la raison pure, au début du I11° chapitre de la Doctrine transcendantale de
la méthode : « J’entends par architectonique I’art des systémes » [Ich verstehe
unter einer Architektonik die Kunst der Systeme]'!. On retrouve en effet
implicitement cette définition dans 1’identification finkienne de
«’architectonique » [die Architektonik] a «la systématique » [die
Systematik]*2. En ce sens, 1’architectonique est chez Fink un mode du « faire
phénoménologisant » [das Ph&nomenologisieren] qui consiste dans la
construction®® du systéme de la philosophie phénoménologique. Toutefois, on
se fourvoierait a considérer cette acception méthodologique comme la seule
acception du concept finkien d’architectonique. Elle est méme de loin la
moins manifeste.

Les acceptions d’architectonique et de systématique les plus fréquentes
dans les textes finkiens ne relévent pas de 1’art de construction des systéemes,
mais plutét du systeme de philosophie phénoménologique qu’il permet de
construire. Dans le § 1 de la Sixiéme méditation cartésienne, par exemple,
Fink identifie I’« architectonique » (ou la systématique) « de la philosophie
transcendantale » au « systéme phénoménologique »'*. Cela peut s’entendre
(et, comme nous le verrons, Fink I’entend) de deux facons. En premier lieu,
I’architectonique (ou la systématique) est le systtme du savoir

10 Cf., par exemple, Eugen Fink Gesamtausgabe, Phanomenologie und Philosophie, Band 3.
Phanomenologische Werkstatt, Teilband 2: Die Bernauer Manuskripte, Cartesianische
Meditationen und System der phanomenologischen Philosophie, R. Bruzina (éd.),
Freiburg/Muchen, Verlag Karl Alber, 2008 (par suite abrégé en EFGA 3.2), pp. 332, 368 ;
Gesamtausgabe, Phanomenologie und Philosophie, Band 3. Phdnomenologische Werkstatt,
Teilband 3: Letzte phadnomenologische Darstellung: die , Krisis“-Problematik, G. van
Kerckhoven, F. Alfieri (éds.), Freiburg/Michen, Verlag Karl Alber, 2024 (abrégé en
EFGA 3.3), p. 675-676, 695.

1], Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860. Nous laisserons ici de coté la question du
rapport entre I’« art des systémes » [Kunst der Systeme] dont parle Kant dans la Critique de
la raison pure et I’apyitextoviky téxvn dont parle Aristote dans I’Ethique a Nicomagque (Et.
Nic. I, 1, 1094 a 26) et dans I’Ethique & Eudéme (Et. Eu. I, 6, 1217a). Nous entendrons
néanmoins le concept kantien d’«art » [Kunst] a partir du concept grec de té&yvn : I’art des
systemes n’est pas une « technique », mais plutdt une téyvn. Dans L architectonique de la
raison pure (cf. A833/B861), Kant distingue d’ailleurs «1’unité architectonique »
[architektonische Einheit] de la science de toute « unité technique » [technische Einheit].

12 Cf. par exemple Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 111 ; tr. fr. p. 156.

13 La « construction », qui de prime abord ne semble qu’une métaphore, s’avérera étre un
concept clef pour comprendre I’architectonique : on y reviendra a la fin de la premiére partie
de cet article.

14 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 8 ; tr. ft. p. 60.



FINETTI 136

transcendantal : le systeme des problemes phénoménologiques, du
questionnement phénoménologique, etc. En deuxiéme lieu, 1’architectonique
(ou la systematique) est le systéme des Sachen selbst : le systeme des niveaux
de constitution et, en général, de la vie transcendantale.

Les trois acceptions d’architectonique (ou de systématique) que nous
venons d’évoquer Se retrouvent ensemble dans un passage éclairant du
rapport Lowith et la phénoménologie, que Fink rédige le 23 janvier 1937 a
I’intention de Husserl. Fink y soutient que «Dl’approche» de la
phénoménologie transcendantale est celle « d’une philosophie qui veut
obtenir, dans une attestation incessante, la systématique du savoir a partir de
la systématique interne des Sachen selbst»'®. La premiére acception
d’architectonique ou de systématique qui émerge ici est celle du systéme des
Sachen selbst. De cette derniére, on doit obtenir I’architectonique ou la
systématique du savoir transcendantal, qui constitue sa deuxiéme acception.
La troisieme acception méthodologique, qui était notre point de départ,
commence a poindre seulement avec le concept d’« attestation incessante » :
I’architectonique ou la systématique (au sens de I’art des systémes) est
I’attestation phénoménologique du systéme du savoir transcendantal a partir
du systeme des Sachen selbst. Cela reste cependant largement implicite, tout
comme la distinction entre les trois acceptions d’architectonique (ou de
systématique). On les retrouvera a 1’ceuvre ensemble dans les textes de Fink,
sans qu’il y ait toujours la possibilité de les distinguer nettement I’une de
’autre.

Si, pour Fink comme pour Kant, I’architectonique est I’art des systémes,
ils ne I’entendent cependant pas de la méme maniére. Leurs conceptions du
systeme différent aussi sensiblement. Pour Kant, un systéme est « I’unité de
diverses connaissances sous une Idée»®. Et une Idée est «le concept
rationnel de la forme d’un tout, en tant que c’est en lui que sont déterminées
a priori la sphére des éléments divers et la position respective des parties »*’.
Ainsi, le systeme est une totalité ou sont déterminés a priori la place et les
rapports des parties. Et cette totalité constitue la fin ultime en vue de laquelle
sont ordonnées les parties®. Le systéme se distingue par 1a d’un simple
«agrégat» [Aggregat] de connaissances: il est un «tout [...] articulé
(articulatio) » et ne résulte pas comme ce dernier d’une simple

15 EFGA 3.3, p. 800 : « [...] den Ansatz einer Philosophie [...], die gerade in unablassiger
Ausweisung die Systematik des Wissens aus der inneren Systematik der Sachen selbst
gewinnen will ».

161, Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860 : « J’entends par architectonique I’art des
systemes » [Ich verstehe unter einer Architektonik die Kunst der Systeme].

7 1bidem, A832/B860.

18 \/oila sans doute ce qui permet de rapprocher Iart des systemes de Kant de I’ dpyitektovicy
téyvn d’Aristote : il s’agissait justement pour ce dernier de I’art de subordonner les moyens
aux fins et les fins les moins importantes aux fins les plus importantes.



FINETTI 137

«accumulation (coacervatio)» de parties'®. Le systéme se distingue d’un
simple agrégat de connaissances aussi par son mode de croissance : il « peut
croitre [wachsen] du dedans (per intus susceptionem) », tandis que 1’agrégat
ne peut croitre que « du dehors (per appositionem) »%. Le fait d’étre un tout
articulé de connaissances et de croitre intérieurement définit enfin, pour Kant,
la « science » [Wissenschaft] et la distingue de la « connaissance commune »
[gemeine Erkenntnis]?! : la science est un systéme de connaissances.

Fink repense 1’ldée au sens kantien comme horizon : le concept
rationnel de la forme d’un tout, auquel ne correspond aucun objet dans
I’intuition, devient pour lui un horizon qui se retire au fur et a mesure que
procéde son dévoilement intuitif. Le systtme de la philosophie
phénoménologique d’Edmund Husserl devient ainsi 1’horizon systématique
dans lequel se situent aussi bien les analyses constitutives de Husserl que les
problémes constitutifs qu’elles abordent. Ou, mieux, dans les termes de la
Disposition du « systeme de philosophie phénoménologique » d’Edmund
Husserl (1930), il s’agit d’un « systéme des “horizons de travail ouverts” »
[System der ,, offenen Arbeitshorizonte“]?%: un horizon systématique qui
comprend non seulement les horizons de travail d’Edmund Husserl ou
d’Eugen Fink, mais plus radicalement les horizons de travail de générations
de chercheurs?,

La tache d’esquisser cet horizon systématique, de situer en lui les
différents niveaux d’analyse phénoménologique et la progression de leur
problématique revient selon Fink a la doctrine transcendantale de la méthode,
exposée dans la Sixieme méditation cartésienne et ébauchée dans les notes de
recherche qui s’y rattachent :

La tache propre de la doctrine transcendantale de la méthode est de rendre
phénoménologiquement compréhensibles toute la systématique des questions
phénoménologiques, la structure de la progression méthodique, la dignité et le
style de la connaissance et de la “science” transcendantales [...].2*
Fink s’attelle a cette tiche dés le § 1 de la Sixieme méditation, intitulé
Limitation méthodique des Méditations précédentes, qui vise a cerner le
« stade méthodique » [methodischen Stufe] ou le «lieu méthodique »

191, Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860.

20 |bidem, A832/B860.

21 1bid., A832/B860.

22 Husserliana-Dokumente 11/2, op. cit., p. 3 ; tr. fr. p. 15.

23 Cf. a ce propos, chez Fink, Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 114 ; tr. fr. p. 160 ainsi
gue Gesamtausgabe, Phanomenologie und Philosophie, Band 3. Phanomenologische
Werkstatt, Teilband 4: Finks phdnomenologisches Philosophierens nach dem Tod Husserls,
G. van Kerckhoven, G. J. Giubilato (éds.), Freiburg/Michen, Verlag Karl Alber, 2024 (par
suite abrégé en EFGA 3.4), pp. 332 et 379.

24 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 8 ; tr. fr. p. 60 (modifiée).



FINETTI 138

[methodischen Ort]® des cing premiéres méditations « dans le systéme de la
problématique phénoménologique ouverte »?®. Les cing premiéres
méditations s’arrétent selon Fink au premier stade (égologique) de la
phénomeénologie descriptive, sans aborder encore son deuxiéme stade
(intersubjectif) et, surtout, sans s’engager dans la phénoménologie
constructive. Fink esquisse ainsi, dans le 8 1 de la Sixiéme méditation, une
progression méthodique de la phénoménologie en deux stades: I.la
phénoménologie descriptive (subdivisée a son tour en un stade égologique et
un stade intersubjectif), Il. la phénoménologie constructive. Si 1’on tient
compte de la Disposition de 1930, de laquelle Fink s’est inspiré dans le § 1
de la Sixieme méditation, on peut ajouter un troisieme stade: Ill. la
métaphysique phénoménologique, a laquelle Fink envisageait d’ailleurs de
consacrer une Septiéme méditation.

Comme Fink I’explique lui-méme dans le § 1 de la Sixieme méditation,
le systtme de philosophie phénoménologique «ne nous est» cependant
« présentement donné que dans une conscience vide »?’ : ¢’est un horizon
systématique, qui se retire au fur et a mesure que procede son dévoilement
intuitif. 11 nous est donné de maniére intuitive uniqguement dans la mesure ou
— paradoxalement — il demeure non donné de maniére intuitive! C’est
pourquoi  «le systtme phénoménologique lui-méme en tant
qu’architectonique de la philosophie transcendantale ne peut étre projeté par
avance » [im voraus entworfen werden]?. En d’autres termes, si le systéme
de philosophie phénoménologique croit du dedans (per intus susceptionem),
sa croissance n’est pas la réalisation progressive d’un projet systématique
préalable. Comme il ressort du § 1 de la Sixieme meéditation ainsi que des
notes B-I, 22a et 40a, les analyses particulieres de Husserl (notamment celles
des manuscrits de recherche) sont loin d’étre la simple réalisation de ses
projets systématiques : elles les débordent au contraire et motivent leur
incessante révision. Ainsi, chez Husserl, «[...] tous les projets systématiques
[...] croissent [wachsen] dans les analyses»®®. Ou, encore, «son
systéme <est> issu [herausgewachsen] des analyses particuliéres »*.
L’architectonique de la philosophie transcendantale ne doit donc étre dégagée
«a partir des “choses elles-mémes” qu’au cours du parcours du travail
phénoménologique concret »3L,

C’est 1a la maniere dont Fink repense la « croissance du dedans (per
intus susceptionem) » du systéme philosophique. Contrairement a Kant, Fink

% |bid., p. 8 ; tr. fr. p. 60.

2 1bid.

21 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit.,, p. 8 ; tr. fr. p. 60.

28 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit.,, p. 8 ; tr. fr. p. 59 (modifiée).

2 EFGA 3.2, p. 333 : « [...] alle systematischen Entwiirfe [...] wachsen in den Analysen ».
30 EFGA 3.2, p. 345 : « sein System aus den Einzelanalysen herausgewachsen ».

31 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 8 ; tr. fr. p. 59 (modifiée).



FINETTI 139

y voit a I’ceuvre un porte-a-faux entre les projets systématiques de Husserl et
ses analyses particuliéres : d’une part, les projets systématiques de Husserl
orientent ses analyses particuliéres, d’autre part, ses analyses particulieres
débordent ses projets systématiques et les obligent & une incessante révision.
Le systéme de philosophie phénoménologie de Husserl croit dans ce porte-a-
faux, qui a plusieurs implications. Premiérement, tout projet systématique
demeure nécessairement provisoire et destiné a étre redéfini a partir des
analyses particulieres qu’il oriente. Aucun stade de développement de la
phénoménologie ne pourra donc étre considéré comme définitif.
L’architectonique de la philosophie phénoménologique de Husserl
«n’autorise précisément pas a absolutiser un stade donné ou un concept
déterminé de la phénoménologie »*2. Deuxiémement, le systéme de
philosophie phénoménologique de Husserl (aussi bien comme systeme du
savoir phénoménologique que comme systeme des Sachen selbst) doit étre
compris comme « systéme ouvert» [offene System]®. Ou encore, il faut
définir la systématique de la philosophie phénoménologique de Husserl par
son ouverture.

I. 2.L’ouverture du systéeme de philosophie phénoménologique
d’Edmund Husserl

Pour comprendre cette seconde implication, on s’arrétera sur des textes ou
Fink se confronte (implicitement ou explicitement) au systéme hégélien, qui
est caractérisé par sa cléture. De maniére semblable (mais non identique) a
Hegel dans la Préface de la Phénoménologie de I’Esprit, Fink affirme dans la
note OH-111, 16 : « La seule figure, dans laquelle la vérité existe, ne peut étre
que le systéme scientifique »**. Pour Fink comme pour Hegel, la philosophie
est une science — la « science absolue » [absolute Wissenschaft]**- et sa vérité
ne peut s’exposer que dans la forme du systéme : pas de scientificité sans
systématicité. Le fait qu’il y ait eu, a travers ’histoire, une multiplicité de
systemes philosophiques ne constitue pas, a leurs yeux, une objection a
I’existence d’un « systéme scientifique » de la philosophie®. A I’inverse de
Hegel (ou, tout au moins, de I’interprétation classique de sa philosophie), Fink

32 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 8 ; tr. fr. p. 59.

3 EFGA 3.2, p. 333.

3 EFGA 3.3, p. 675 : « Die einzige Gestalt, in der die Wahrheit existiert, kann allein das
wissenschaftliche System sein». Fink se référe ici implicitement a G. W. F. Hegel,
Phanomenologie des Geistes, p. 12; tr. J. Hyppolite, Paris, Aubier, 1941, p. 8 : « La vraie
figure dans laquelle la vérité existe ne peut étre que le systéme scientifique de cette vérité »
[Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann allein das wissenschaftliche
System derselben sein].

% Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 163 ; tr. fr. p. 205.

% Husserliana-Dokumente 11/2, op. cit., p. 12 ; tr. fr. p. 25.



FINETTI 140

ne pense toutefois pas le systéme scientifique de la philosophie comme un
systéme clos®’. Il n’y a pas chez Fink de cloture de la phénoménologie, ¢’est-
a-dire de coincidence de la phénoménologie avec elle-méme: le
commencement de la phénoménologie ne parvient jamais & coincider avec sa
fin. En effet, la phénoménologie n’en finit jamais de recommencer : Ses
projets systématiques appellent de nouvelles analyses particulieres qui, loin
de les réaliser progressivement, exigent leur reformulation. Et ainsi de suite &
I’infini, sans la possibilité de faire coincider les projets systématiques de la
phénoménologie et les analyses particuliéres qui sont censées les réaliser.
N’ayant jamais fini de recommencer, la phénoménologie demeure toujours
pour elle-mé&me une question ouverte : elle est constamment en quéte d’elle-
méme. Son porte-a-faux fait qu’elle a toujours encore a se retrouver. Dans la
mesure ou elle est projetée a I’infini (le « mauvais infini », selon Hegel), la
cléture du systeme de philosophie phénoménologique est donc aussi son
ouverture. Dans les termes de Que veut la phénoménologie d’Edmund
Husserl ? .

La cl6ture du systéeme phénoménologique ne signifie nullement la possibilité
d’un parcours rapide, d’une maitrise du systéme par quelques formules
fondamentales. La phénoménologie n’est pas un dire pensant,
architectoniguement clos, esthétiquement satisfaisant, mais une
Arbeitsphilosophie. Elle a devant elle un travail analytique infini, un horizon
infiniment ouvert de recherches concrétes.*

Dans les notes de recherche qu’il rédige apres le décés de Husserl, Fink
développe ultérieurement le concept de systéeme ouvert. Ces développements
se situent bien entendu dans un contexte différent de celui de la Disposition
de 1930 et de celui de la Sixieme méditation. Il ne s’agit plus, comme dans la
Disposition de 1930, de préparer la rédaction d’une grande ceuvre
systématique, ni de remanier les Méditations cartésiennes et de les parachever
par une Sixiéme meéditation consacrée a la doctrine transcendantale de la
méthode (ou méme par une Septiéme méditation consacrée a la métaphysique
phénoménologique). Apres le décés de son maitre, Fink cherche a assumer
son héritage, c’est-a-dire a expliciter et a élaborer le probléme directeur
(caché) de la philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl. Cela
implique, pour Fink, a la fois une part de fidélité et une part d’infidélité a
1’égard de son maitre, qui ressort notamment dans Eléments d 'une critique de
Husserl et le conduit au probleme de 1’expérience ontologique. Malgré ce

37 G.W. F. Hegel, Phanomenologie des Geistes, p. 18 ; tr. fr. p. 18 : « Le vrai est le devenir
de soi-méme, le cercle qui présuppose et a au commencement sa propre fin comme but, et
qui est effectivement réel seulement moyennant son actualisation développée et moyennant
sa fin ».

% Phaen 21, p. 177 ; tr. fr. pp. 196-197 modifiée.



FINETTI 141

nouveau contexte, les notes de recherche de Fink sur le systeme et sur la
systématique phénoménologique maintiennent une remarquable continuité
avec ses élaborations précedentes, ce qui nous permet de les considérer de
maniere unitaire.

Dans la note Z-XXX, LVI/2a, Fink cherche a concilier I’« hostilité » de
Husserl «envers le systéme » [Systemfeindschaft]®® avec le systéme de la
philosophie phénoménologique. D’une part, Husserl exprime son aversion
pour les systémes et pour la philosophie spéculative: selon lui, le
phénoménologue doit se livrer a I’analyse concréte des phénomenes, et non
pas a la spéculation. Ou encore, selon la belle formule de Husserl que Fink
rapporte dans la note Z-XXVII, 63b (et que Richir reprend a son compte, par
exemple dans Phénoménologie en esquisses) : « “Contre les grosses
coupures” — “<la> petite monnaie” »*°. Cela signifie pour le phénoménologue
qu’il n’y a « pas de compréhensibilité <qui se donnerait> d’avance » dans un
projet systématique prealable : la compréhension phénoménologique n’existe
que « dans I’analyse qui nuance »*!. C’est pourquoi Husserl s’engage dans
I’analyse concréte des phénomenes contre la spéculation et dans
I’Arbeitsphilosophie analytique contre la pensée systématique*?. Pourtant, la
philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl a bel et bien une
dimension systématique (donc spéculative), mais « cachée » [verdeckt]* : le
« style analytique » de la phénoménologie husserlienne va de pair, selon Fink,
avec I’«occultation [Verdecktheit] de... ses pensées systématiques
fondamentales »**. Ou encore, on peut compter parmi les « particularités de
la phénoménologie» husserlienne la «subtilit¢ dans le détail »,
I’« indéterminité », et I« obscurité dans le spéculatif »*°.

S’il y a un systeme en phénoménologie, il ne peut s’agir cependant d’un
systtme philosophique au sens classique du terme, ni d’un systéme
scientifique au sens des sciences positives. En effet, ces derniéres, ainsi

39 EFGA 3.4, p. 345. Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 73, 151, 348, 379.

40 EFGA 3.4, p. 116 : « Gegen die “grofien Scheine”— Kleingeld ». Cf. aussi EFGA 3.4,
pp. 334 et 344. Cf. enfin M. Richir, Phénoménologie en esquisses, Grenoble, J. Millon, coll.
« Krisis », 2000, p. 7 (« Quand, dans ses travaux de séminaire, 1’étudiant chargé de I’exposé
se langait dans des spéculations, Husserl I’arrétait aussit6t en disant qu’il voulait de la “petite
monnaie” [Kleingeld] et pas de grosses coupures. C’est-a-dire, semble-t-il, des analyses
concrétes sur un sens précis de ce que I’étudiant était en train de dire et d’effectuer, et non
pas des abstractions spéculatives qui ne coltent rien, mais qui s’enchainent selon une sorte
de processus inflatoire, ou I’on ne sait plus tres bien de quoi on parle tant les problémes et
questions de sens rassemblés par les concepts y sont embrouillés ») et p. 20.

41 EFGA 3.4, p. 116 : « Keine Verstandlichkeit im voraus, sondern in der nuancierenden
Analyse ».

42 Cf. EFGA 3.4, pp. 151 et 379.

4 EFGA 3.4, p. 345. Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 348 et 376.

4 EFGA 3.4, p. 376.

4% EFGA 34, p. 345 : «Eigenart der Phanomenologie : Subtilitdit im Einzelnen,
Unbestimmtheit, Dunkelheit im Spekulativen ».



FINETTI 142

qu'une grande partie de la tradition philosophique, reposent sur 1’attitude
naturelle. En revanche, la phénoménologie ne peut admettre de systéme qu’en
régime réductif. C’est pourquoi Fink emploie les guillemets pour bien
distinguer le « systéme » [,, System “]*® de la phénoménologie husserlienne de
tout autre systeme philosophique et de tout systéme scientifique (au sens des
sciences positives). Alors, qu’est-ce qui caractérise le « systéme » dans son
acception phénoménologique ? Il ne s’agit pas d’un « systéme-de-domaines »
[Gebiets-System]*’ ou d’un «systtme de “disciplines”» [System von
., Disziplinen*] : le «systéme» phénoménologique ne s’articule pas en
domaines mondains et, corrélativement, en disciplines philosophiques. La
phénoménologie doit en effet soumettre a la réduction transcendantale tout
domaine mondain (nature, esprit, droit, etc.). Le «systéme»
phénoménologique ne peut donc s’articuler en « philosophie de la nature,
philosophie de I’esprit, philosophie du droit »*, etc.

Le systéme de philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl est
au contraire un « Systéme-de-chemins » ou un « systéme-de-voies » [System
von Wegen, ,, Weg “-System]“°. Fink en compte sept :

1. la voie qui part de la logique (dans les Recherches logiques et dans
Logique formelle et logique transcendantale) ;

2. la voie qui part de la psychologie ;

3.la voie cartésienne (dans les lIdées | et dans les Meditations
cartésiennes) ;

4. la voie de I’analyse directe de I’attitude naturelle (dans Idées I, ou
Husserl parcourt aussi la voie cartésienne) ;

5. la voie du monde de I’expérience pure (dans les manuscrits de
recherche sur I’esthétique transcendantale) ;

6. la voie qui part des sciences (dans La crise des sciences
européennes) ;

7. la voie « historique » (dans La crise des sciences européennes)®.

Ce qui importe ici, ce n’est pas ’inventaire des voies vers la réduction et vers
la phénoménologie transcendantale : s’il est un horizon systématique, en
effet, le «systéme-de-chemins» husserlien n’est par principe pas
cartographiable et Fink n’exclut nullement, d’ailleurs, 1’existence d’autres
voies possibles. Ce qui importe ici, c’est plutot I’idée méme de « systéme de
chemins » et ce qu’elle implique : que la phénoménologie ne cesse d’étre en
chemin vers les Sachen selbst et, en méme temps, vers elle-méme ; qu’elle ne

% Cf. EFGA 3.4, pp. 73, 345, 347-349, 351-352, 415.

4T EFGA 3.4, p. 347.

% EFGA 3.4, p. 353.

4 EFGA 3.4, pp. 73, 353.

50 Cf. EFGA 3.4, p. 353. Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 347-348, 360.



FINETTI 143

puisse considérer comme définitif aucun stade d’analyse des Sachen selbst et,
en méme temps, aucun stade de son développement. De méme qu’elle ne peut
coincider avec les Sachen selbst et avec elle-méme, la phénoménologie ne
peut jamais étre certaine d’avoir emprunté le bon chemin : bien que Husserl
parle parfois d’une voie royale [Konigsweg]®}, il n’y a en réalité pour Fink
aucune voie privilégiée, mais uniquement une pluralité ouverte de
cheminements possibles vers les Sachen selbst et vers la phénoménologie.

Ces voies vers la phénoménologie transcendantale ne sont pas pour
Fink de simples introductions pédagogiques, mais constituent « I’amorce de
mouvement de son systéme» [Bewegungsansatz seines Systems]®?. Le
mouvement qui s’amorce moyennant ces voies n’est autre que celui de la
réduction transcendantale : un mouvement de retour [Bewegung zuriick] ou
de re-conduction [Zurlick-leitung, Rick-leitung] aux origines®3. En ce sens, le
systéme de philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl est selon Fink
un « systéme-de-mouvements » [Bewegungssystem]** et, plus précisément,
un systéeme de mouvements réductifs. Il est question des différentes formes
de réduction que Fink avait analysées dans la Sixieme méditation et qu’il
repense aprés le décés de Husserl comme expérience ontologique : la
réduction de 1’idée d’étre mondain, de I’eidétique, de la langue, de
I’intersubjectivité et de 1’idée de science mondaine. Ces mouvements
réductifs sont ce qui permet de distinguer un niveau d’analyse constitutive de
I’autre et, corrélativement, un niveau constitutif de I’autre. Ils permettent en
d’autres termes de mettre au jour la pluridimensionnalité des analyses
constitutives et des niveaux de constitution: bref, pour Fink, la
« pluridimensionnalité des vérités » [Mehrdimensionalitat der Wahrheiten]®
phénoménologiques. L’architectonique de la philosophie phénoménologique
est ainsi une « architectonique des niveaux de vérité» [Architektonik der
Wahrheitsebenen]®®.

Le systeme de philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl n’est
pas seulement un « systéeme-de-mouvements », mais aussi un systéme en
mouvement : une « mobilité » [Beweglichkeit]®’ essentielle le caractérise.

I Hua 1171, p. 223.

52 EFGA 3.4, p. 353.

5 EFGA 3.4, p. 116 : « La phénoménologie d’E. Husserl <n’est> donc pas une science, qui
serait déterminée par une thématique (un “champ”) (un “domaine”), mais un mouvement, un
mouvement de retour, vers les sources, vers les pillopata naviov » (Die Phdnomenologie E.
Husserls also keine Wissenschaft, die durch eine Thematik (ein ,,Feld”) (eine ,,Domdne”)
bestimmt ist, sondern eine Bewewgung, Bewegung zuriick, zu den ,, Quellen”, den pilduozo
révtwv). Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 73 et 347-348.

54 EFGA 3.4, pp. 344, 347, 353, 360-361.

% EFGA 3.3, p. 675. Cf. aussi EFGA 3.3, p. 699 : « Concept de systéme : la mise en ordre
des multiples niveaux de vérité » (Begriff des Systems : die Ordnung der mannigfachen
Wahrheitsebenen).

% Cf. la note précédente.

STEFGA 3.2, p. 333.



FINETTI 144

Dans la mesure ol — comme nous I’avons montré — il « croit » [wacht] dans
les analyses concretes, il « croit » en effet aussi dans les mouvements réductifs
qui les rendent possibles. Ainsi, il n’existe en phénoménologie «aucun
“systéme” au sens achevé» [kein ,,System* in einem fertigen Sinn]*®: la
phénoménologie n’est pas un systeme clos. En tant que systéme ouvert, le
systéme de philosophie phénoménologique n’a jamais fini de croitre dans les
mouvements réductifs : ces derniers et les analyses concrétes auxquelles ils
donnent lieu conduisent toujours a de nouvelles révisions du systeme. On
s’¢loigne manifestement du modele architectural que Kant utilisait dans la
Critique de la raison pure. Kant y concevait « 1’ensemble constitué par toute
la connaissance de la raison pure et spéculative comme un
édifice [Gebaude] ». La doctrine transcendantale des éléments était censée en
évaluer « les matériaux » [Materialien] de construction, tandis que la doctrine
transcendantale de la méthode devait en évaluer « le plan » [Plan]®. Du fait
de sa mobilité, I’architectonique de la philosophie phénoménologique n’a au
contraire plus rien a voir avec ’architecture : elle n’est plus pour Fink une
«architecture de pensées » [Gedankenarchitektur]®®. Elle n’est en effet plus
statique, mais dynamique : c’est une architectonique mobile, en révision
permanente’,

I. 3. Le double mouvement du systéme de philosophie phénoménologique

Nous conclurons cette premiére partie en abordant trois questions qui restent
en suspens chez le jeune Fink: 1.le systeme de philosophie
phénoménologique en tant que systeme de doubles mouvements, 2. le double
mouvement du systéme de philosophie phénoménologique ; 3. la dimension
constructive de I’art (phénoménologique) des systémes.

1) Si le systéme de philosophie phénoménologique d’E. Husserl est un
systtme de mouvements, il ne peut s’agir que d’un systéme de doubles
mouvements. En effet, pour Fink, la réduction transcendantale a toujours une
situation mondaine : elle ne laisse pas une fois pour toutes derriere elle
I’attitude naturelle, mais y demeure — paradoxalement — encore située. Certes,
I’attitude naturelle dans laquelle demeure située la réduction transcendantale
ne coincide pas enticrement avec celle qu’elle suspend. Autrement, la
situation mondaine de la réduction transcendantale ne ferait que ’annuler. La
réduction transcendantale ne demeure située que dans ’attitude naturelle « de

% EFGA 3.4, p.352. Cf. aussi EFGA 3.2, p.332: «larchitectonique des questions
constitutives n’était en aucun cas stable» (die Architektonik der konstitutiven
Fragestellungen war keineswegs fest).

%9 Cf. 1. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A707/B735.

%0 EFGA 3.4, pp. 349, 379.

61 Sur le concept d’architectonique mobile, cf. aussi G. Chernavin, « L’architectonique
flexible de la phénoménologie », in Annales de phénoménologie, 14/2015, pp. 97-120.



FINETTI 145

part en part éclairée transcendantalement»®?. S’il est un systétme de

mouvements réductifs, le systeme de philosophie phénoménologique est donc
un systéme de doubles mouvements, ou tout mouvement réductif va de pair
avec un contre-mouvement qui le situe dans I’attitude naturelle (interprétée
transcendantalement). En d’autres termes, lorsque le spectateur
phénoménologique transcende 1’attitude naturelle, il ne la survole [Uberfliegt]
pas: il n’y a chez Fink aucun point de vue de survol. Il la surmonte
[Ubersteigt] au contraire : il la transcende tout en y demeurant situé. Comme
nous I’avons montré ailleurs®®, ce double mouvement de transcendance peut
étre pensé a partir des notes de recherches de Fink comme une Schwingung :
une sorte d’oscillation du spectateur phénoménologique entre 1’attitude
naturelle et attitude transcendantale, ou ces derniéres ne sont rien d’autre
que les poles de ce double mouvement oscillatoire. Le systeme de philosophie
phénoménologique d’E. Husserl s’avére en ce sens un systetme de
Schwingungen.

Pour étayer cette these, il faut cependant clarifier ce qu’est 1’attitude
naturelle interprétée transcendantalement. Il s’agit, selon la Sixieme
Méditation, d’une forme de constitution et d’auto-constitution de la
subjectivité transcendantale. Le spectateur phénoménologique qui effectue la
réduction transcendantale est en effet passivement repris dans la constitution
du monde et dans 1’auto-constitution du moi constituant : il constitue son
propre théme et s’ auto-constitue comme subjectivité mondaine. Dans les deux
cas, pourtant, le processus constitutif auquel il se livre n’est pas « effectif »
[wirklich], mais «apparent» [scheinbar]. D’une part, le spectateur
transcendantal ne se mondanise pas effectivement comme homme, c’est-a-
dire comme étre-au-monde : sa mondanisation apparente (ou secondaire)
differe de la mondanisation effective (ou primaire) du moi constituant. Le
spectateur transcendantal demeure bien en un certain sens un homme, mais —
contrairement a ceux qui n’effectuent pas la réduction transcendantale — il sait
que I’homme qu’il est résulte d’un processus d’humanisation (ou de
mondanisation) : ’homme philosophant dans lequel le spectateur
transcendantal reste situé est de part en part interprété transcendantalement.
D’autre part, le spectateur transcendantal ne constitue pas effectivement son
théme comme étant mondain, il ne I’ontifie pas : il procéde « comme si » [als
ob, qua si] son théme était ontique alors qu’il n’est rien d’ontique. Il opére en
ce sens une quasi-ontification et non pas (comme le moi constituant) une
ontification : par exemple, il pense la temporalisation originaire (dont le statut
n’est pas temporel) a partir de I’image ontique du flux immanent, tout en
sachant qu’elle n’est pas a proprement parler un flux temporel ; ou, encore, il

82 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., p. 151 ; tr. fr. p. 194.
83 Cf. S. Finetti, La phénoménologie de la phénoménologie de Fink et son probléme directeur,
Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014.



FINETTI 146

pense la subjectivité transcendantale (dont le statut n’est pas ontique) a partir
de I’image ontique du moi (pdle du flux immanent), tout en sachant qu’elle
n’est a proprement parler pas un moi.

Dans les deux cas, la constitution apparente et 1’auto-constitution
apparente du spectateur transcendantal consistent a produire une « apparence
transcendantale » [transzendentalen Schein]. Celle-ci n’est toutefois pas a
entendre au sens d’une « simple apparence » [bloRe Schein] opposée a la
réalité effective. On doit plutdt la comprendre au sens d’une image [Bild] qui
implique toujours un support [Trager] effectif et un monde-d’image
[Bildwelt]. D une part, le spectateur transcendantal figure la temporalisation
originaire a travers 1’image ontique du flux immanent ou, encore, il figure la
subjectivité transcendantale a travers I’image ontique du moi. D’autre part, le
spectateur transcendantal se figure lui-méme a travers ’image ontique de
I’homme philosophant. Cette forme spécifique de figuration se distingue de
toute figuration mondaine dans la mesure ou ce qu’elle cherche a figurer est
par principe infigurable : la sphére transcendantale (qu’il s’agisse de la vie
constituante ou de la vie phénoménologisante) transcende tout étant mondain
figurable (transcendant ou immanent). Le systeme de philosophie
phénoménologique s’avére des lors (bien que cela reste implicite chez Fink)
un systéme d’oscillations [Schwingungen] des phénomenes. Ces derniers ne
se phénomeénalisent en effet au spectateur phénoménologique qu’en oscillant
entre leur surgissement transcendantal (comme infigurables) et leur
évanouissement dans la sphere ontique qui en est I’apparence transcendantale
(c’est-a-dire la figuration). De méme, le spectateur phénoménologique oscille
entre son surgissement transcendantal (comme infigurable) et son
évanouissement dans [’homme philosophant qui en est [’apparence
transcendantale (c’est-a-dire la figuration).

2) Si le systeme de philosophie phénoménologique est un systéeme en
mouvement, il doit a son tour étre en double mouvement. Comme nous
I’avons montré, Fink repense en effet la « croissance du dedans (per intus
susceptionem) » du systéme kantien comme « croissance » du systéme de
philosophie phénoménologique dans les analyses concrétes. Or,
contrairement a celle du systéme kantien, la croissance du systeme de
philosophie phénoménologique ne consiste pas dans la réalisation progressive
d’un projet systématique. Elle consiste plutot en un porte-a-faux incessant ou
les projets systématiques de Husserl orientent ses analyses particulieres et ou
ses analyses particulieres réorientent ses projets systématiques. La croissance
du systéme de philosophie phénoménologique d’E. Husserl doit dés lors
consister aussi bien dans un mouvement d’accroissement que dans un contre-
mouvement de décroissement : le systéme (du savoir phénoménologique et
des Sachen selbst) s’accroit tout autant qu’il décroit dans les analyses
particulieres. Il s’accroit dans la mesure ou, a travers des analyses



FINETTI 147

particuliéres, il parvient a une nouvelle formulation : une nouvelle figuration
dans la langue. Il décroit dans la mesure ou il demeure par principe
irreductible a toute formulation : il demeure foncierement infigurable dans la
langue. Et aucun de ces mouvements ne peut avoir lieu sans 1’autre. D’une
part, le systeme de philosophie phénoménologique ne décroit que dans la
mesure ou il s’accroit dans les analyses concretes : il oscille entre son
évanouissement dans une de ses figurations et son surgissement comme
infigurable. D’autre part, le systeme de philosophie phénoménologique ne
s’accroit que dans la mesure ou il décroit : il oscille entre son surgissement
comme infigurable et son évanouissement dans une de ses figurations. Le
systéme de philosophie phénoménologique est en d’autres termes un systéme
en oscillation [Schwingung].

3) Les deux premiers points concernaient la Schwingung de
I’architectonique dans ses deux premiéres acceptions : celle du systeme du
savoir phénoménologique et celle du systéeme des Sachen selbst. Qu’en est-il
a présent de I’acception méthodologique de 1’architectonique : 1’art
(phénoménologique) des systémes ? Un des éléments les plus intéressants et
novateurs de 1’architectonique mobile que Fink esquisse dans ses notes de
recherche tient a sa dimension constructive. Comme Fink le précise a
plusieurs reprises, le « systéme caché » de la philosophie phénoménologique
est en effet « & construire » [zu konstruiren]®. De méme, la « mise en relief
de ce systétme implicite» [Herausarbeitung dieses unausdricklichen
Systems] est une « construction » [Konstruktion]®®.

Fink ne se réfere pas ici a une construction spéculative arbitraire, mais
a une construction phénoménologique. D’aprés le § 7 de la Sixiéme
méditation, celle-ci consiste dans I’attestation phénoménologique de ce qui,
par principe, ne peut se donner dans I’intuition immanente. Il s’agit, par
exemple, de la premiére enfance ou de la naissance, auxquelles correspond en
régime réductif un horizon de passé qui échappe a tout re-souvenir immanent.
Ou, encore, il est question de la mort, a laquelle correspond en régime réductif
un horizon de futur qui échappe a tout pro-souvenir immanent. De méme, il
s’agit du commencement et de la fin de la vie intersubjective, qui échappent
a toute Einfihlung immanente. Enfin, la construction phénoménologique
atteste plus radicalement la sphere pré-immanente (ou, en termes finkiens, la
sphére méontique) de la temporalisation originaire, qui échappe a toute
intuition immanente.

La construction phénoménologique (des horizons ultimes de la sphére
immanente ou, plus radicalement, de la sphére pré-immanente) consiste dans
un double mouvement de transcendance. D’une part, une transcendance des

5 EFGA 3.4, pp. 345, 348.
6 EFGA 3.4, p. 350.



FINETTI 148

données réductives immanentes : la construction phénoménologique s’élance
au-dela (ou en deca) de la sphére immanente, donnée intuitivement dans la
réduction phénoménologique a I'immanence. D’autre part, la construction
phénomeénologique  demeure  ancrée  aux données  réductives
immanentes : tout en les transcendant, elle y demeure située. Contrairement
a une construction spéculative arbitraire qui survole [Uberfliegt] les données
réductives immanentes, la construction phénoménologique les surmonte
[Ubersteigt]. C’est pourquoi la construction phénoménologique prend chez
Fink la forme d’une « intuition constructive » [konstructive Intuition]® : une
intuition qui transcende les données réductives immanentes au sein des
données réductives immanentes. De méme, la motivation de la construction
phénoménologique a un ancrage intuitif : ce n’est qu’en parvenant aux points
aveugles de I’intuition immanente que peut surgir la motivation a la
transcender. 1l en va de méme pour la phénomeénologie constructive : ce n’est
qu’en parvenant aux points aveugles de la phénoménologie descriptive que
peut surgir la motivation a la transcender.

La construction du systeme implicite de la philosophie
phénoménologique d’Edmund Husserl ne reléve toutefois ni de la
construction phénoménologique de la sphere pré-immanente ni de celle des
horizons ultimes de la sphere immanente. Il s’agit d’une nouvelle forme de
construction, plus ample que les précédentes, qui ne concerne plus seulement
les niveaux constitutifs (immanent et, plus radicalement, pré-immanent), mais
aussi le faire phénoménologisant [das Phanomenologisieren]. Elle partage
avec les formes précédentes de construction phénoménologique certaines
caractéristiques. Tout d’abord, la « donation » [Gegebenheit] de son théme est
— paradoxalement — une « non-donation » [Nicht-Gegebenheit]®” : ce qu’elle
construit est radicalement non donné. En tant qu’horizon systématique, le
systéme de la philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl demeure en
effet, par principe, non donné dans I’intuition immanente. En outre, la
construction du systéme phénoménologique consiste a son tour en un double
mouvement de transcendance. D’une part, elle transcende les analyses
concrétes vers 1’horizon systématique qui les comprend. D’autre part, elle ne
les survole pas, mais les surmonte : elle transcende les analyses concrétes vers
leur horizon systématique au sein des analyses concretes. Autrement dit, elle
oscille [schwingt] entre un horizon systématique infigurable et sa figuration
au sein des analyses concretes.

% EFGA 3.1, p. 259.
87 Husserliana-Dokumente 11/, op. cit., p. 72 ; tr. fr. p. 120.



FINETTI 149

II. La refonte richirienne de I’architectonique®®
I1. 1. L’architectonique des problémes et questions phénoménologiques

Richir refond [Darchitectonique de la phénoménologie husserlienne
(thématisée par Fink) peu apres la parution des deux volumes de Husserliana-
Dokumente 11 (1988), qui comprennent la Sixieme méditation cartésienne de
Fink (1°"vol.), le remaniement finkien des cing premieres méditations et la
Disposition de 1930 (2° vol.). Comme Richir le rappelle dans L ’écart et le
rien, ce qui le sollicite dans la Sixieme méditation de Fink est en effet la
question de ’architectonique de la phénoménologie®. Les premiers textes ol
il entame sa refonte sont la conférence « La question d’une doctrine
transcendantale de la méthode en phénoménologie » (1990) et, surtout,
I’ouvrage Méditations phénoménologiques (1992). Ce travail de refonte va de
pair avec le travail d’édition de la traduction frangaise des deux volumes de
Husserliana-Dokumente 11, que Richir fait paraitre en 1994 et en 1998 dans
la collection Krisis de 1’éditeur J. Millon.

Dans la I¥® Méditation phénoménologique, consacrée a I’analyse
phénoménologique comme démarche «en zig-zag», on retrouve la
contradiction interne a la phénoménologie husserlienne avec laquelle Fink
s’était deébattu : la contradiction apparente entre 1’hostilité de Husserl au
systeme [Systemfeindschaft] et 1’aspiration de Husserl a une exposition
systématique de sa philosophie. Richir déclare en effet :

comme Husserl lui-méme 1’a toujours congu, la phénoménologie est
radicalement hétérogeéne au systéme ou a 1’esprit de systéme — et s’il y a un
“systéme” en elle, c’est seulement au sens ou Fink 1’avait remarquablement
compris dans la V1¢ Méditation cartésienne, c’est-a-dire au sens kantien de
I’architectonique.”

Richir repense ici I’hostilité de Husserl au systéme comme hétérogénéité de
la phénoménologie au systeme : contrairement a celle de Hegel, par exemple,
la phénoménologie de Husserl fait 1’économie d’un systéme de 1’esprit
absolu™. D’autre part, Richir repense avec Fink ’aspiration de Husserl & un
exposé systématique de sa philosophie, c’est-a-dire a un « systéme » au sens

%8 Cette deuxiéme partie doit beaucoup a nos discussions avec A. Alavi et S. Arrigoni. Nous
tenons ici & les remercier.

89 M. Richir, L écart et le rien : conversations avec Sacha Carlson, Grenoble, J. Millon, coll.
« Krisis », 2015, p. 197.

0 M. Richir, Méditations phénoménologiques : phénoménologie et phénoménologie du
langage, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1992, p. 23.

"L Cf. Ibid., pp. 14-15, 18.



FINETTI 150

phénoménologique, comme exigence d’une architectonique de Ila
phénomenologie.

Qu’est-ce qui caractérise dés lors, pour Richir, I’architectonique de la
phénomenologie et en quoi se distingue-t-elle selon lui de systemes
philosophiques tels que le systéme hégélien? Ce n’est que dans la VI
Méditation phénoménologique, qui reprend la lecture de la Sixieme
méditation entreprise dans « La question d’une doctrine transcendantale de la
méthode en phénoménologie », que Richir répond a cette question. Les
méditations précédentes contiennent tout au plus des anticipations’?. Aprés
s’étre confronté dans les 8§88 1b-c de la VI®* Méditation phénoménologique
avec la Sixieme méditation cartésienne de Fink, Richir déclare dans le 8§ 3b,
intitulé De la «vérité architectonique » de [’architectonique : «|...]
I’architectonique [...] n’est pas [...] un “systeme de I’esprit humain” (J...],
Hegel) »”. Pourquoi? Parce qu’il serait «illusoire» de penser que
I’architectonique doive et puisse se condenser dans «la saturation
doctrinale d’un “systéme” »’*. On se leurrerait a croire a « une saturation
possible par du sens plein des horizons philosophiques-symboliques de
I’architectonique » . Loin d’étre passibles de saturation, les concepts
richiriens (de Wesen sauvages, de proto-protentions/proto-rétentions, de
protentions/rétentions, de phase de monde et de phase de présence, etc.) sont
«I’indication de [...] problémes “a résoudre”, et qui, en un sens, ne seront
jamais “résolus” »’®. Leur « résolution » demande en effet « du temps, et du
temps selon plusieurs rythmes a la fois »’’. Certains sont « excessivement
rapides » et « passent » ainsi « le plus souvent inapergus »'®. D’autres sont
« excessivement lents » et « demanderaient », par conséquent, « une durée de
vie excédant largement la durée de la vie humaine»’®. C’est pourquoi
I’architectonique « doit étre, et rester une architectonique de questions et de
problémes en réalité infinis»®%. Il s’agit, pour Richir, «d’inciter le
phénoménologue a la modestie » et de « faire confiance a I’historicité de
générations susceptibles d’étre fascinées par les mémes questions »5L,

On retrouve ici I'idée finkienne de 1’architectonique comme «but
lointain ~ de  générations de  chercheurs»  (Fernzieles  “fur

2 Cf., par exemple, le § 4 de la I11° Méditation phénoménologique ou dans les §§ 4c et 4d de
la V¢ Méditation phénoménologique.

3 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 378.
™ Ibid.

7> 1bid.

76 1bid., p. 379.

7 Ibid.

8 |bid.

9 Ibid.

8 Ibid, p. 23.

8 bid., p. 379.



FINETTI 151

Forschergenerationen™)® et son opposition a la cloture des systémes
philosophiques tels que le systeme hégélien, mais de maniere entiérement
refondue. L’ouverture qui, selon Fink, caractérise 1’architectonique de la
phénomenologie husserlienne est refondue par Richir (comme la
phénomeénologie husserlienne en général) a travers la phénoménologie du
langage. Le faire phénoménologisant au sens finkien (das
Phanomenologisieren) cherche a dire la Sache dans I’institution symbolique
de la langue philosophique. En ce sens, il releve du langage
phénoménologique et est la base phénoménologique sur laquelle s’instituent
les propositions philosophiques. Considéré comme simple « praxis
phénoménologique de langage »®3, sans encore tenir compte de sa spécificité,
le faire phénoménologisant exclut déja toute saturation. La praxis
phénomenologique de langage se temporalise en effet en présence : sa
temporalisation consiste dans le recroisement incessant de protentions de
langage et de rétentions de langage au sein d’une phase de présence. Elle
implique ainsi un porte-a-faux irréductible du sens de langage vis-a-vis de
lui-méme : le porte-a-faux entre le sens encore a dire (futur protentionnel) et
le sens déja dit (passé rétentionnel). La praxis phénoménologique de langage
ne fait sens que dans la mesure ou elle est habitée par cet écart du sens de
langage vis-a-vis de lui-méme (et, plus radicalement, par I’écart du sens de
langage par rapport a la Sache qu’il cherche a dire). Toute saturation du sens
par lui-méme, toute coincidence entre le sens encore a dire et le sens déja dit
ne peut dés lors qu’étre illusoire : dans la mesure ou elle consiste dans un
porte-a-faux, la praxis phénoménologique de langage n’aura jamais fini de
dire la Sache dans I’institution symbolique de la langue. Ne serait-ce que pour
cette raison, qui a trait au langage phénoménologique en général, I’institution
symbolique de la philosophie phénoménologique ne pourra jamais étre en
coincidence avec elle-méme, contrairement a la prétention illusoire de la
science absolue de Hegel (dans son interprétation classique).

Le faire phénoménologisant n’est cependant pas une forme quelconque
de praxis phenoménologique du langage, mais une forme spécifique que
Richir rapproche par exemple de la poésie. Cette derniére doit
« remonter [...] de la langue au langage »®*. De maniére semblable, le faire
phénoménologisant doit «redescendre du langage — et de son origine
phénoménologique — a la langue »®. Cela suppose qu’a I’instar de la poésie,
il se fraye d’abord un chemin vers le langage et vers son origine
phénoménologique. Et qu’il accompagne ensuite la genése transcendantale
qui conduit du champ phénoménologique (de langage et, plus radicalement,

8 EFGA 3.4, p. 349.

8 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 318.
8 Ibid., p. 319.

8 Ibid.



FINETTI 152

hors langage) a I’institution symbolique de la langue. Cette « redescente du
langage [...] a la langue » ne devient possible qu’a travers la méthode de la
réduction de la langue, qui n’est pas «une opération neutre et tout
intellectuelle », mais « 1’épreuve phénoménologique elle-méme du sublime
phénoménologique »®.  L’ouverture qui, selon Fink, caractérise
I’architectonique de la phénoménologie est dés lors refondue par Richir non
seulement & travers la phénoménologie du langage, mais aussi a travers la
réactivation du sublime kantien qu’il nomme « sublime phénoménologique »
(dans les Méditations phénoménologiques) et qu’il repense par la suite (dans
Sur le sublime et le soi. Variations Il) comme réplique du « moment » du
sublime®”.

Dans la VI° Méditation phénoménologique, Richir reconnait & Fink le
mérite  d’avoir touché, «comme par tangence»®, au sublime
phénomeénologique dans son analyse de la réduction transcendantale. On peut
rappeler a ce propos (bien que I’exemple ne soit pas de Richir) que la
réduction transcendantale est pour Fink toujours une réduction de la langue
[Reduktion der Sprache] et implique, sur le plan affectif, une
Sprachlosigkeit : une stupeur qui laisse dénué de langue®®. La réduction de la
langue et le sublime phénoménologique prennent toutefois chez Richir une
forme plus radicale que chez Fink : elle ne consiste pas simplement en une
mise en suspens de D’institution symbolique de la langue. Il s’agit plus
radicalement d’une mise en suspens de la temporalisation de langage (et de
I’institution symbolique de la langue qu’elle rend possible): «une
”paralysie” ou stupeur” de tout phénomeéne de langage »*°, qui ouvre a une
proto-temporalisation hors langage. L’ipséité du sens de langage (avec les
identités de significations qu’elle rend possibles) s’évanouit alors dans
I’apeiron phénoménologique — « I’océan »°* — des phénoménes de monde,
faisant surgir 1’énigme de son origine a partir d’une proto-temporalisation
hors langage. L’épreuve phénoménologique du sublime fait surgir en outre
I’énigme de I’origine de ’ipséité du soi. Comme Richir I’explique dans « La
question d’une doctrine transcendantale de la méthode en phénoménologie » :

I’ipse fait 1’épreuve phénoménologique de sa propre mort, I’épreuve de
I’inhabitation et de 1’inhabilitabilité du phénoméne de monde par le soi, de ce
que le phénomene de monde ne m’a jamais attendu en sa phénoménalité et ne

8 M. Richir, Sur le sublime et le soi. Variations II, Amiens, Mémoires des Annales de
Phénoménologie, vol. IX, 2011, p. 79 sqq.

87 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., pp. 319.

& 1bid., p. 356.

8 Husserliana-Dokumente 11/1, op. cit., pp. 103, 105 ; tr. fr. p. 149, 151. Cf. a ce propos, le
chap. V (en particulier, les pp. 130-133) de notre ouvrage : La phénoménologie de la
phénoménologie de Fink et son probléme directeur, op. cit.

% M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 362.

°L |bid., p. 326. Cf. aussi ibid., p. 182.



FINETTI 153

m’attendra jamais. [...] Par-1a, [...], I’ipse se découvre essentiellement comme
énigme.®

C’est I’énigme que Fink avait entrevue selon Richir avec I’Entmenschung,
qui évoque « la premiere partie, celle de la frayeur, du moment kantien du
sublime »*3. Enfin, 1’épreuve du sublime phénoménologique est I’ouverture a
un Autre radical qui nous habite : I’instituant symbolique en tant qu’« une
absence indéfiniment en fuite dans la transcendance d’absence du monde »%*,
Une dimension a laquelle Fink demeure, selon Richir, fondamentalement
aveugle : « la VI® Méditation nous propose 1’architectonique d’une institution
symbolique, celle de la phénoménologie husserlienne, sans instituant
symbolique »*°.

De 1a, pour Richir, I’exigence de réactiver le sublime kantien comme
sublime phénoménologique pour refondre la doctrine transcendantale de la
méthode de Fink et, implicitement, I’architectonique finkienne. La méthode
de I’époche phénoménologique, que Richir refond comme époche
phénomenologique hyperbolique, est ainsi repensée comme ouvrant sur
I’océan des phénoménes comme rien que phénomeénes : dans les termes de
I’avant-propos de Phénoménologie en esquisses, «[...] 1’hyperbole
conduisait & I’Océan [...]»%. De méme, dans le § 4c de la V¢ Méditation
phénoménologique (consacrée aux « principes pour une architectonique de la
langue »), Richir considére la praxis phénoménologique de langage en
phénoménologie comme « praxis du sauvage, de ’océan, de I’apeiron »%’.
Enfin, dans «La refonte de la phénoménologie », Richir repense
implicitement le systtme ouvert des problemes et questions
phénoménologiques de Fink comme «océan des problémes et questions
phénoménologiques »*®. De méme que le champ phénoménologique, celui
des problémes et questions phénoménologiques est I’immensité infigurable
que rencontre le phénoménologue dans [’épreuve du sublime
phénoménologique.

S’il renonce au concept finkien de systeéme ouvert (qu’il ne considere
sans doute pas comme systéme au sens propre du terme) et, a fortiori, au
concept de systeme clos, Richir ne renonce pas en revanche a la systematicité

%2 M. Richir, «La question d’une doctrine transcendantale de la méthode en
phénoménologie », Epokhé n° 1 : le statut du phénoménologique, Grenoble, J. Millon, 1990,
p. 119-120.

% Ibid., p. 116. N.B. Encore une fois, il ne s’agit pas ici de ce que Richir appellera plus tard
«le ‘““‘moment” du sublime », mais seulement d’une de ses « répliques ».

% M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 372.

% M. Richir, « La question d’une doctrine... », art. cit., p. 118-119.

% M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 25.

% M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 326.

% M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », in Annales de phénoménologie, 7/2008,
p. 207.



FINETTI 154

du savoir phénomenologique. Dans les Méditations phénoménologiques, par
exemple, Richir envisage un «traitement systématique» de la
phénoménologie du langage ou, encore, une « exploration systématique » des
pressentiments de Fink®. Dans I’avant-propos de Phénoménologie en
esquisses, ou il récapitule les avancées des Méditations phénoménologiques,
il déclare expressement :

L’architectonique, [...], dans sa rencontre des questions et des problemes de

la phénoménologie, [...], est a concevoir comme une mise en forme

systématique de ces problémes et questions [...]'%

De 1a, ’hypothése que la refonte du concept finkien de systéme ouvert
conduit tacitement Richir a penser une systématique sans systeme : une unité
systématique des problemes et questions phénoménologiques qui ne
parviendrait plus a se refermer sur elle-méme et a se condenser dans la forme
accomplie d’un systéme clos!®. Il ne s’agit pas simplement d’un nouveau
nom pour le systeme ouvert de Fink, mais plut6t de sa refonte a travers la
phénoménologie du langage et du sublime phénoménologique.

Cette systématique sans systeme, qui reste pour nous le titre d’un
probléme, est a mettre en relation avec le style d’écriture philosophique de
Richir, tout au moins avec celui qu’il adopte expressément a partir de
Phénoménologie en esquisses (2000) et, notamment, dans le cycle des
Fragments. Si Richir intitule son ouvrage « Phénoménologie en esquisses »,
c’est parce qu’il a conscience de I’inadéquation de la langue philosophique
dans laquelle le phénoménologue cherche a dire la Sache : une inadéquation
qui fait que les analyses phénoménologiques restent toujours des débuts
d’analyse. C’est aussi parce qu’il a conscience de I’impossibilité pour le
phénomeénologue de faire le tour de la Sache : I’impossibilité d’analyser de
maniére exhaustive la genése des différentes formes de Stiftung*®?. De méme,
si Richir choisit successivement d’écrire par fragments, c’est parce qu’il a
conscience de 1I’impossibilité pour le phénoménologue de traiter la Sache en
forme de systéme. Dans les termes de Richir,

% M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., pp. 210 et 434.

100 M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 27. Cf. aussi M. Richir, Méditations
phénoménologiques, op. cit.,, p. 350, ol la Sixieme méditation cartésienne de Fink est
présentée comme « mise en forme systématique de la phénoménologie husserlienne — forme
systématique de ses problémes et questions [...] ».

101 Cf. M. Richir, Métaphysique et phénoménologie, in E. Escoubas et B. Waldenfels (éds.),
Phénoménologie francaise et Phénoménologie allemande, Paris, L’Harmattan, 2000, p. 127,
ou Richir attribue a la phénoménologie « une rigueur systématique extraordinairement
exigeante, qui ne débouche sur aucun systéme stable ou définitif ».

102 Cf, M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., pp. 36-37.



FINETTI 155

Ces Fragments phénoménologiques sur le langage font suite aux Fragments
phénoménologiques sur le temps et [’espace, et sont écrits sous forme de
fragments pour les mémes raisons : inachévement de principe de la “chose”
elle-méme, impossibilité de traiter de celle-ci en forme de systéme, sous tous
ses aspects, précarité et incertitude quant a la pertinence, a ce registre, de la
langue philosophique que parle encore la phénoménologie.*®®

I1. 2. L architectonique de la Sache

Jusqu’ici, nous n’avons abordé qu’une acception de I’architectonique
richirienne : la systématique (sans systéme) des problémes et questions
phénoménologiques. Nous 1’avons considérée comme résultant de la refonte
du concept finkien du systéeme ouvert du savoir phénoménologique. Pour
Richir comme pour Fink, ce n’est cependant pas la seule acception de
I’architectonique ni son acception principale. De méme que 1’architectonique
est aussi chez Fink le systeme ouvert des Sachen selbst, elle est également
chez Richir une architectonique de la Sache selbst. Ce paragraphe cherchera
brievement a en expliciter le sens.

De maniéere semblable a Fink, Richir distingue I’architectonique de la
Sache de toute «architecture de 1’arché »%4. Par cette locution, Richir se
référe a ’architecture spéculative propre de la pensée classique, axée sur la
passion de la déterminité et de la stabilité (en grec, de I’ovoia). Le systeme
aristotélicien (tel qu’il nous a €té transmis) en constitue a ses yeux un exemple
paradigmatique : «le systtme d’Aristote est un fixisme »'%. Le champ
phénoménologique se caractérise au contraire par une indéterminité et une
instabilité de fond, qui excluent toute architecture spéculative. Par-dela la
pensée classique, par-dela les aspects qu’en conserve la pensee critique,
Richir entend donc I’architectonique en un sens non architectural et, a partir
de L expérience du penser, en un sens geologique :

I’architectonique est bien plutdt la tectonique d’une arche introuvable que

quelque chose qui aurait a voir avec le caractére "structural” de 1’architecture

ou du "systéme”.1%®

103 M. Richir, Fragments phénoménologiques sur le langage, Grenoble, J. Millon,
coll. « Krisis », 2008, p. 7.

104 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 207. Cf. aussi M. Richir,
« Métaphysique et phénoménologie », in E. Escoubas et B.Waldenfels (éds),
Phénoménologie francaise et Phénoménologie allemande, Paris, L’Harmattan, 2000, p. 126.
105 M. Richir, L ’écart et le rien, op. cit., p. 190.

106 M. Richir, L expérience du penser. Phénoménologie, philosophie, mythologie, Grenoble,
J. Millon, coll. « Krisis », 1996, p. 256. Cf. aussi ibidem, p. 11 : « L’architectonique n’est pas
architecture spéculative, mais tectonique, au sens géologique du terme, d’une arche
introuvable ».



FINETTI 156

Arrétons-nous d’abord sur le terme de «tectonique», que Richir laisse
résonner dans celui d’archi-tectonique. En géologie, la tectonique est
107 et, notamment, de ceux qui sont &
I’ceuvre dans la formation des chaines de montagnes (I’orogenéese). Dans un
second sens (celui qui nous intéresse le plus ici), la tectonique désigne
I’ensemble de ces mouvements de terrain, et non pas la discipline qui les
étudie : en ce sens, on distingue par exemple une tectonique profonde d’une
tectonique de couverture. Ces mouvements de terrain qui reléevent de la
tectonique se produisent a la rencontre des plaques tectoniques, et peuvent
générer non seulement des montagnes, mais aussi des ruptures, des volcans,
des failles, etc. Ils sont détectables grace a « 1’étude des anomalies (failles,
recouvrements, charriages) par rapport a la stratigraphie »% et se manifestent
souvent par des séismes. La phénoménologie richirienne reprend le concept
géologique de tectonique de maniére métaphorique. La tectonique devient
ainsi I’é¢tude des mouvements schématiques (de langage et hors langage) qui

«1’étude des mouvements de terrain »

sont & I’origine des différentes formes d’institution symbolique. Dans un
second sens (celui qui nous intéresse ici), la tectonique désigne 1’ensemble de
ces mouvements schématiques (de langage et hors langage) plutét que la
discipline qui les étudie. La genese transcendantale correspond ici a
I’orogenése. De méme, les registres phénoménologiques (de langage et hors
langage) correspondent aux plaques tectoniques et le registre symbolique
correspond aux chaines de montagnes qui surgissent de leurs mouvements.
La phénoménologie génétique s’avére en ce sens une géologie
transcendantale, comme Richir le soutenait déja dans le deuxiéme chapitre de
Phénoménologie et institution symbolique'®, bien avant d’élaborer son
concept d’architectonique.

Le rapprochement entre la phénoménologie génétique et la géologie se
situe dans le prolongement de la phénoménologie husserlienne et de son
emploi des métaphores de la sedimentation [Sedimentierung], des couches
intentionnelles [intentionalen Schichten] et des niveaux de constitution
[Konstitutionsstufe]. Richir prend toutefois ses distances du cadre conceptuel
husserlien sur au moins deux points. En premier lieu, seul le registre de
I’institution symbolique (ou registre symbolique) reléve pour Richir de
I’intentionnalité : le registre phénoménologique (de langage et hors langage)
demeure en revanche en deca de toute forme d’intentionnalité. On ne peut
méme pas dire qu’il soit pré-intentionnel, si I’on entend par l1a qui est
téléologiquement orienté vers l’intentionnel. Loin d’étre intentionnel en
puissance, le registre phénoménologique demeure transpossible par rapport a

107 M. Richir, L ’écart et le rien, op. cit., p. 193.

108 |bid.

109 Cf. M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique, Grenoble, J. Millon, 1988, col.
« Krisis », p. 196 sqq.



FINETTI 157

toute forme d’intentionnalité. Et son statut transpossible (ou virtuel) fait sa
spécificité, qui consiste a exercer ses effets a distance sur les structures
intentionnelles et leurs potentialités. Enfin, le registre phénoménologique
n’est pas une couche [Schicht]. Tout au plus, peut-on lui faire correspondre
chez Husserl le niveau constitutif pré-immanent!°, a condition de remettre en
question (comme Fink avait commence a le faire) sa compartimentation avec
les autres niveaux de constitution. En deuxieme lieu, la tectonique (dans sa
premiére et, surtout, dans sa deuxieme acception) est irréductible a ce que
Richir appelle «la calme stratigraphie husserlienne »'!. L’architectonique
husserlienne ressemble en effet a une stratigraphie, qui considére les couches
intentionnelles les plus profondes comme les plus anciennes et les couches
intentionnelles les plus superficielles comme les plus récentes. Et cette
stratigraphie est « calme», parce que rien ne vient y compromettre la
correspondance entre 1’étagement des couches intentionnelles et leur ordre
chronologique. Chez Richir, la tectonique tient compte au contraire des
déformations d’une couche par I’autre :

[...]1l y a tectonique quand il y a mouvement de terrain, qui fait que, par
exemple, s’il y a superposition, les couches plus anciennes peuvent passer au-
dessus de couches bien plus récentes : il y a retournement.*?

En ce sens, la tectonique richirienne ne suit aucun ordre chronologique : les
couches les plus profondes ne sont pas nécessairement les plus anciennes et
les couches les plus superficielles ne sont pas nécessairement les plus
récentes.

Concentrons-nous ensuite sur le deuxiéme terme impliqué dans la
définition richirienne d’archi-tectonique : 1’apyn, que Richir qualifie
d’« introuvable ». Il s’agit de 1’origine phénoménologique des différentes
formes d’institution symbolique. Elle est introuvable parce que toute
institution symbolique est donnée avec I’effacement de son origine et parait
par conséquent comme toujours déja donnée. Toute institution symbolique
est, en d’autres termes, « une Stiftung sans Urstiftung »**2 : une Stiftung dont
I’Urstiftung demeure introuvable et insituable. Cela tient au fait que les
mouvements schématiques (de langage et hors langage) a la base d’une
institution symbolique ne se limitent pas a la rendre possible : ils sont aussi
déformés de fagon cohérente par I’institution symbolique. Il demeure ainsi un
hiatus irréductible entre les mouvements schématiques (de langage et hors
langage) et I’institution symbolique qu’ils rendent possible, ¢’est-a-dire entre

110 Cf. a ce sujet, A. Schnell, Le sens se faisant. Marc Richir et la refondation de la
phénoménologie transcendantale, Bruxelles, Ousia, 2011.

11 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 208.

112 Cf, M. Richir, L écart et le rien, op. cit., p. 193.

113 Cf, M. Richir, L expérience du penser, op. cit., p. 43. Cf. aussi ibidem, p. 19.



FINETTI 158

le registre phénoménologique et le registre symbolique : toute Stiftung est
Stiftung per hiatum. Loin d’aboutir a un constat d’impossibilité de la
phénomeénologie génétique, cette thése conduit au contraire Richir a repenser
I’attestation phénoménologique du registre phénoménologique : celui-ci ne
peut s’attester que depuis sa déformation dans le registre symbolique, comme
ce qui clignote dans le registre symbolique. Autrement dit, le champ
phénoménologique ne s’atteste qu’en clignotant entre son surgissement
transcendantal (comme rien de symboligue) et son évanouissement dans les
déformations cohérentes que lui fait subir I’institution symbolique.

De méme, loin d’aboutir a une logique du supplément (Derrida), la
thése précédente conduit Richir a repenser les concepts d’origine et
d’originaire : « il n’y a », en effet, « plus d’instance a quoi mesurer le plus ou
le moins dans I’originaire »'*4. La refonte richirienne du concept d’origine et
d’originaire passe plus précisément par le concept d’archaique :

il n’y a plus que I’instance, chaque fois mesurable sur le cas analysé, du plus
ou moins déterminé, a quoi correspond le moins ou le plus archaique ; plus
donc on va vers l’archaique, plus on va vers l’indéterminé, le vague,
I’inchoatif, le confus, I’enchevétré.!®

L’archaique consiste dans les indéterminités qui sont toujours implicitement
la dans les déterminités de I’institution symbolique, mais transformées ou,
mieux, déformées de fagon cohérente : il consiste dans les indéterminités qui
clignotent dans les déterminités de I’institution symbolique. Ce clignotement
a lieu selon Richir par rapport a deux poles : «[...] I’'un dont les éléments sont
plus définis [...], I’autre dont les éléments le sont moins »*%. Le premier pole
est celui de Dinstitution symbolique. Le second est celui de sa base
phénoménologique qui, en vertu de son indéterminité, peut étre considéerée
comme archaique.

L’archaique, qui clignote entre son surgissement transcendantal et son
évanouissement dans les déformations que lui fait subir 1’institution
symbolique, n’est autre pour Richir que le champ des « phénoménes comme
rien que phénomenes », qui ne sont plus I’apparition de rien. Ils clignotent
entre leur surgissement transcendantal (comme apparences de rien) et leur
évanouissement dans la déformation cohérente que leur fait subir I’institution
symbolique (comme apparitions de quelque chose). Richir distingue plus
précisément deux sortes de phénoménes comme rien que phénomeénes. En
premier lieu, les phénomenes-de-monde en langage, avec leur schématisme
de langage (leur temporalisation en présence et leur spatialisation choratique),

114 Cf, M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 27.
115 | bid.
116 Cf, M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 33.



FINETTI 159

qui correspondent pour Richir a 1’archaique (tout court). En deuxiéme lieu,
les phénomeénes-de-monde hors langage, avec leur schématisme hors langage
(leur proto-temporalisation et leur proto-spatialisation), qui correspondent
pour Richir au plus archaique. Ainsi, I’archi-tectonique richirienne est aussi
et surtout une « tectonique [...] de I’archaique »''" : celle des mouvements
schématiques (de langage et hors langage) a la base des différentes formes
d’institution symbolique. Dans les termes de La refonte de la
phénoménologie, il s’agit de

[...] ’architectonique comme tectonique de la "chose” (Sache) méme, & savoir
comme mouvements, chevauchements, ruptures, failles, charriages, etc., de
’archaique [...].18

Cette tectonique, en tant qu’ensemble des mouvements schématiques (de
langage et hors langage) a la base des différentes formes d’institution
symbolique, ne prend pas pour Richir la forme d’un systéme!®. De méme que
I’ensemble des problémes et questions phénoménologiques, on peut la
considérer néanmoins comme une systématique sans systéme. A partir de
Fragments phénoménologiques sur le langage, Richir place au cceur de cette
systématique le « moment» du sublime ou, mieux, il place au cceur de la
tectonique de ’archaique le « séisme »*2° du sublime. Articulé en systole,
ressaut et diastole, le « moment » du sublime est en effet le « séisme » qui
rend possibles les mouvements (sans corps mobile) du schématisme de
langage et sa «référence » au schématisme hors langage : le séisme qui,
interrompant le schématisme phénoménologique, le conduit a se
reschématiser comme schématisme de langage « référé » a un schématisme
hors langage. Il demeure virtuellement en fonction dans le schématisme de
langage (et, indirectement, dans les différentes formes d’institution
symbolique), ou il peut donner lieu a des « répliques ».

II. 3. L’architectonique comme méthode et la question de la construction
phénoménologique

Aussi bien la systématique (sans systeme) des problémes et questions
phénoménologiques que celle des mouvements schématiques a la base de

I’institution symbolique renvoient a une acception méthodologique de
Iarchitectonique : « I’architectonique comme méthode »*?. D’une part, la

117 Cf. M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 207.

118 |bid., p. 207-208.

118 Cf, M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., pp. 494-495,

120 M. Richir, Sur le sublime et le soi. Variations I, op. cit., pp. 56 et 79. Cf. aussi M. Richir,
Propositions buissonniéres, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2016, p. 10.

121 Cf. M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 207.



FINETTI 160

systématique (sans systéeme) des problémes et questions phénoménologiques
renvoie a I’architectonique comme « mise en ordre des problémes et questions
selon nos concepts qui, pour [I’essentiel, sont des concepts
philosophiques »'?2. D’autre part, la systématique (sans systéme) du champ
archaique des phénomenes comme rien que phénomenes et de leurs
schématismes (de langage et hors langage) renvoie a I’architectonique comme
«mise en ordre (taxis) du champ phénoménologique dans les termes de la
langue philosophique »*?%. Dans les deux cas, 1’architectonique est une Ta&1g :
elle consiste a mettre en ordre (tdooewv) un champ instable — celui des
phénomenes comme rien que phénomeénes ou celui des problémes et
questions phénoménologiques (avec leur complexité océanique) — moyennant
les concepts de la langue philosophique.

A cette fin, I’architectonique se donne des coordonnées conceptuelles
ou, mieux, «des systémes de coordonnées conceptuelles, qui permettent
d’ordonner le champ »*?*. Autrement, elle se perdrait « dans ce "champ” ou
tout bouge en méme temps »2° : les systémes de coordonnées conceptuelles
que l’architectonique se donne sont ainsi des systemes d’orientation. On
remarquera que Richir ne parle pas d’un systeme d’orientation, mais d’une
pluralité de systémes d’orientation. De méme qu’en physique il n’y a pas de
systeme de référence absolu (en vertu de la relativité galiléenne, puis
einsteinienne), il n’y a pas non plus de systéme d’orientation absolu en
phénoménologie!?®. Tout systéme de coordonnées conceptuelles est relatif &
la question ou au probléme phénoménologique envisagés, ainsi qu’aux modes
de circulation dans le champ phénoménologique qu’ils exigent. C’est
uniquement en ce sens que 1’on peut considérer selon Richir I’architectonique
comme un « systéme » : « [...] si I’architectonique est un "systéme”, c’est un
systeme d’orientation, par surcroit variable selon la question ou le probléme
envisagés »1?’.

La mise en ordre du champ phénomenologique (ainsi que des
problémes et questions phénoménologiques qu’il souléve) ne conduit
cependant jamais le phénoménologue a coincider avec lui. Non seulement le
phénoménologue ne peut jamais étre certain que les coordonnees

conceptuelles qu’il a choisies « "touchent” a la Sache [...] & analyser »*?,

122 |bid.

123 Cf. M. Richir, Sur le sublime et le soi. Variations II, op. cit., p. 129.

124 M. Richir, « Phénoméne et hyperbole », in C. Sommer (éd.), Nouvelles phénoménologies
en France, Paris, Hermann, coll. « Rue de la Sorbonne », 2014, p. 54.

125 1hid.

126 En ce qui concerne le parallélisme entre la phénoménologie richirienne et la physique
moderne, cf. A. Alavi, « La tectonique de I’archaique en phénoménologie et en physique
guantique : fécondité d’une analogie », in Annales de Phénoménologie — Nouvelle série,
n°20, Dixmont, Association pour la Promotion de la Phénoménologie, 2021, pp. 251-296.
127 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 378.

128 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 208.



FINETTI 161

qu’elles sont en « contact »'?° avec elle. Mais il sait que, quelles que soient

les coordonnées conceptuelles choisies, la Sache selbst restera toujours
irreductible a la langue philosophique : elle sera toujours inadéquate a porter
a I’expression la Sache. C’est dire que, s’il y a contact avec la Sache selbst,
ce dernier impliquera toujours un écart :

C’est bien un contact en et par écart comme rien d’espace et de temps, |[...]
par lequel [...] le soi du phénoménologue est en contact avec la Sache selbst,
sans que sa maniere de la dire (en langage) lui soit, par Ia méme, adéquate.**°

Et I’attestation phénoménologique de la Sache selbst qui a lieu dans ce
«contact» ne pourra jamais étre directe (comme si le phénoménologue
pouvait en avoir I’intuition immanente), mais uniquement « indirecte »*3,

Comment entendre dés lors 1’attestation indirecte de la Sache selbst et
de sa systématique sans systéme ? On peut se demander si ce n’est pas une
construction phénoménologique. Chez Fink, cette derniére est en effet le
mode d’attestation phénoménologique du systéme ouvert des Sachen selbst
et du savoir phénoménologique. On peut se demander, en d’autres termes, si
la refonte richirienne du concept finkien de systéme ouvert n’implique pas
également une refonte du concept finkien de construction phénoménologique
en tant que mode d’attestation phénoménologique. Richir nous encourage lui-
méme a nous poser cette question lorsqu’il déclare dans De la négativité en
phénoménologie : «[...] il y a aussi de la construction en phénoménologie,
mais elle reléve, nous allons y venir, de I’architectonique [...] »'%2. Certes,
toutes les constructions ne sont pas phénoménologiques: il y a des
constructions purement spéculatives que Richir critique. Mais il y a bel et
bien dans sa phénoménologie des constructions phénoménologiques qui
relévent de 1’architectonique.

Pour étayer cette thése, revenons briévement sur I’intuition constructive
et sur un exemple tiré du symphilosophein entre Husserl et Fink : 1’intuition
constructive de la sphére pré-immanente de la temporalisation originaire. La
temporalisation originaire appartient a un niveau constitutif plus originaire
que le flux immanent et differe de ce dernier (entre autres choses) parce
qu’elle ne consiste pas dans une succession temporelle. Pourtant, Husserl
pense et exprime la temporalisation originaire dans les Lecons de 1905 a partir
du flux immanent qu’elle constitue et, plus précisément, comme flux absolu.
Du point de vue finkien, Husserl ne met pas ici en ceuvre une intuition et une
description du flux immanent. Il met en ceuvre une intuition constructive de

129 |bid.

130 |bid.

131 |bid.

182 M. Richir, De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014,
p. 41.



FINETTI 162

la temporalisation originaire a travers 1’image du flux immanent. De méme,
en s’exprimant dans la langue naturelle, il opére une construction
phénomeénologique de la temporalisation originaire a travers la métaphore du
flux. La construction phénoménologique ne se dirige ici vers le flux immanent
(le constitué) que pour viser la temporalisation originaire (le constituant). Le
concept philosophique qui en ressort est celui d’un flux absolu qui,
paradoxalement, ne flue pas : un oxymore.

On pourra difficilement nier que quelque chose de semblable ait lieu
dans la phénoménologie richirienne. Pour nous limiter au cas qui nous semble
le plus simple, la temporalisation de langage appartient ici a un registre
architectonique plus archaique que la temporalisation en langue. La
temporalisation de langage est en effet la base phénoménologique sur laquelle
s’institue par déformation cohérente la temporalisation en langue.
L’enchalnement des signes linguistiques (avec leur face signifiante, leur face
signifiée) reléve de la temporalisation en langue, c’est-a-dire du registre
symbolique. Il en va de méme pour les référents auxquels renvoient les signes
linguistiques. Afin de penser et de dire le registre phénoménologique de la
temporalisation de langage, c’est pourtant encore aux métaphores du signe et
du référent que Richir fait appel. 1l y a des « signes » phénoménologiques,
mais — paradoxalement —ces derniers ne signifient rien, parce qu’ils
demeurent en deca de tout acte linguistique de signification. De méme, la
temporalisation de langage a comme « référent » une proto-temporalisation
hors langage, mais il n’y a entre elles — paradoxalement — pas de fonction
référentielle (au sens de R. Jakobson), parce qu’elles demeurent en dega de
toute référence linguistique'®. Dans les deux cas, Richir n’opére-t-il pas
implicitement une construction phénoménologique du registre archaique du
langage a travers les ressources conceptuelles du registre symbolique de la
langue ?

Si c’est le cas, Richir ne met pas implicitement en ceuvre la version
finkienne de la construction phénoménologique, mais plutét une version
refondue de celle-ci. Comment I’entendre ? Nous nous limiterons pour
conclure a quelques remarques. Tout d’abord, I’intuition constructive est
selon nous a repenser dans la perspective richirienne a partir de 1’épreuve du
sublime phénoménologique et, plus précisément, comme intuition d’une
Sache inintuitionnable (de fagcon immanente et, a fortiori, transcendante).
Ensuite, I’intuition constructive est a repenser depuis de la praxis
phénoménologique du langage, c’est-a-dire, a partir des Fragments
phénoménologiques sur le langage, depuis le schématisme de la phantasia
« perceptive ». On peut supposer, par exemple, que la Sache releve de la part

133 On pourrait multiplier les exemples (la « présence sans présent », le « mouvement sans
corps mobile »), mais cela ne nous avancerait pas.



FINETTI 163

infigurable de la phantasia « perceptive » et que les métaphores du « signe »,
du « référent », etc. relévent de sa part figurable. Enfin, on ne pourra penser
cette phantasia «perceptive» sans sa transposition architectonique en
imagination, par ou surgit I’illusion transcendantale de la Sache®*,

Conclusion

Au terme de cette lecture conjointe de Fink et de Richir, le développement de
la phénoménologie husserlienne et post-husserlienne nous apparait sous un
nouveau jour. Contrairement a ce que 1’on a cru et a ce que 1’on pourrait
croire, le fait que les projets systématiques de Husserl soient contestés de
I’intérieur par ses analyses concretes ne signifie pas que sa phénoménologie
soit en déconstruction. Comme il ressort des notes de recherche de Fink, le
porte-a-faux entre les projets systématiques de Husserl et ses analyses
concrétes, ¢’est-a-dire le porte-a-faux de la phénoménologie vis-a-vis d’elle-
méme n’est autre que le mode de croissance propre au systeéme de philosophie
phénoménologique de Husserl. Bien que Fink ne I’explicite pas entiérement,
ce mode de croissance implique un double mouvement d’accroissement et de
décroissement, qui entraine la phénoménologie husserlienne non seulement
vers elle-méme, mais aussi au-dela d’elle-méme. De ce point de vue, la
phénomeénologie husserlienne n’est pas en déconstruction, mais plutot en
refonte permanente : elle amorce un mouvement de refonte qui ouvre la voie
non seulement a son propre développement, mais aussi a des développements
post-husserliens.

C’est ce mouvement que nous avons cherché a suivre dans notre analyse
de la refonte de I’architectonique de la phénoménologie husserlienne. Nous y
avons distingué trois dimensions, qui se présentent — aussi bien chez Richir
que chez Fink —dans un enchevétrement inextricable : 1. I’architectonique du
savoir phénoménologique; 2. 1’architectonique de la Sache; 3.
I’architectonique en tant que méthode. Nous avons soutenu que Richir refond
implicitement le systéme ouvert du savoir phénoménologique comme
systématique sans systeme: il y a entre les problémes et questions
phénoménologiques une unité systématique qui ne parvient pas a se refermer
sur elle-méme et a se condenser dans la forme accomplie d’un systéme clos.
De méme, il y a une systématique (sans systéme) de la Sache, que Richir
repense & travers la métaphore géologique de la tectonique : 1’archi-
tectonique de la Sache est une tectonique de I’archaique. Elle constitue le
cceur de D’architectonique richirienne : en s’inspirant de Fink'®, on pourrait

134 Nous nous limitons ici au cas de figure le plus simple. Il faudrait montrer néanmoins qu’il
existe dans la phénoménologie richirienne une pluralité de modes d’attestation indirecte de
la Sache, c’est-a-dire une pluralité de formes de construction phénoménologique.

135 Voir EFGA 3.3, p. 800.



FINETTI 164

dire que Richir cherche a esquisser, dans une attestation incessante,
I’architectonique des problémes et questions phénoménologiques a partir de
I’architectonique de la Sache.

Enfin, I’architectonique en tant que méthode est repensée par Richir
comme ta&ic: elle consiste dans la mise en ordre du champ
phénoménologique (ainsi que du champ des problémes et questions
phénoménologiques) moyennant des systemes de coordonnées conceptuelles.
On peut encore entendre cette ta&ig comme une tectonique : une étude
géologique consistant a mettre en ordre les mouvements schématiques (de
langage et hors langage) qui sont a l’origine des différentes formes
d’institution symbolique. Ce qui nous semble ici décisif tient cependant au
lien entre la mise en ordre (ta&c) architectonique et la construction
phénoménologique : I’attestation phénoménologique qui a lieu dans la mise
en ordre architectonique n’est-elle pas une construction phénoménologique
et, dans ce cas, comment I’entendre ? Cette question, qui demeure pour nous
ouverte, porte sur un pan de I’architectonique husserlienne thématisée par
Fink qui demande encore a étre refondu ou dont la refonte richirienne
demande tout au moins a é&tre poursuivie. Elle se pose dans la
phénoménologie richirienne de multiples manieres, dont nous avons
considéré ici la plus simple : la question de I’intuition constructive d’une
Sache inintuitionnable (de facon immanente et, a fortiori, de fagon
transcendante), a repenser comme épreuve du sublime phénoménologique et
comme phantasia « perceptive » d’une Sache infigurable, inséparable de sa
transposition imaginative et de I’illusion transcendantale qu’elle comporte.



L’humanisation au cours des fluctuations maternelles
Une etude sur la « systole » richirienne

TETSUO SAWADA

Introduction : le probléme de I’humanisation chez Richir

L’une des originalités majeures de la phénoménologie de Marc Richir tient a
ce qu’elle ne se contente pas de refonder la phénoménologie au sens classique
de théorie de la connaissance (Wissenschaftslehre) depuis un nouvel angle
d’attaque (affectivité, sublime, phantasia, etc.), mais qu’elle engage
également, a partir des résultats mémes de cette entreprise de refondation, une
interrogation radicale sur I’« humanité » et le processus d’« humanisation ».
Dés un manuscrit de jeunesse daté du 2 mai 1970%, Richir s’interroge sur
I’« origine de I’humanité » en dialogue avec les travaux d’André Leroi-
Gourhan ; dans les années 1980, il repére ensuite, au « moment » du sublime
tel qu’il est pensé dans la Troisiéme Critique kantienne, le phénoméne de
’humanisation, qu’il désigne sous le nom de « phénoméne humain »? ; enfin,
dans le cadre du projet d’une « anthropologie phénoménologique »3, il
s’attache a élucider plus systématiquement le probléme de 1’« humanisation
»* en se référant aux travaux du psychiatre Donald Woods Winnicott, qui
observait et analysait la communication primordiale entre le nourrisson et la
mere.

Le présent travail se propose d’examiner le sens de I’« humanisation »
dans la pensée phénoménologique de Richir, en abordant sa lecture des
travaux de Winnicott. Il convient toutefois de préciser que, pour traiter de ce
théme, nous ne pouvons faire 1’économie de deux recherches

1 M. Richir, « Notes sur la phénoménalisation », transcription de J. Watin-Augouard, auquel
nous sommes profondément reconnaissants de nous avoir autorisés a faire référence a ce
texte.

2 M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique. Phénoménes, temps et étres II,
Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1988, p. 93.

3 M. Richir, Phantasia, imagination, affectivitt. Phénoménologie et anthropologie
phénoménologique, Grenable, J. Millon, coll. « Krisis », 2004.

4 M. Richir, Variations sur le sublime et le soi, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2010,
p. 36-47, 167-195 ; De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis »,
2014, p. 137-172.



SAWADA 166

importantes : celles de Yasuhiko Murakami® et d’Istvan Fazakas®. Le premier
fait apparaitre, au cceur d’'un moment thérapeutique concernant une jeune
patiente analysée par Winnicott, une modalité tout a fait singuliére de
communication— une forme de «télépathie transcendantale »’ des
phantasiai. Le second, moyennant une lecture minutieuse des derniers
travaux de Richir, dégage le moment génétique du « soi » de 1’étre humain a
partir de ce que Richir nomme le « transvasement affectif »8. Ces deux
travaux abordent, chacun a leur maniere et de fagon convaincante, la
problématique de I’humanisation (qu’il s’agisse de la cure du soi ou de la
genese du soi) au sens richirien. Leur analyse se concentre notamment sur ce
que Richir appelle la « diastole » : a ce niveau, les phantasiai « perceptives »
s’enchainent les unes aux autres au sein d’une « aire transitionnelle® ». La
discussion de ces deux travaux, pour féconds qu’ils soient du point de vue
phénoménologique et psychopathologique, nous conduit toutefois a réfléchir
au probléme de I’humanisation au niveau de la « systole ». A ce niveau, les
affections se condensent dans la vie du « soi » ; les phantasiai ne s’enchainent
pas encore les unes aux autres et demeurent « primitives »%° et « pures »*.
Peut-on alors parler, dés ce niveau, d’une certaine forme d’humanisation ? Si
tel est le cas, quels en seraient les caractéres ? C’est dans cet horizon de
recherche que notre travail se propose d’¢élucider le probléme de
I’humanisation chez Richir, en examinant son approche des travaux de
Winnicott.

I.  Delasystole a la diastole
I. 1. La systole

I1 faut tout d’abord préciser le sens que Richir donne a « systole ». Dans
Variations sur le sublime et le soi, il la définit comme suit :

5 Yasuhiko Murakami, « De la télépathie transcendantale. La communication et la créativité
selon Winnicott », Annales de phénoménologie, n° 9, Amiens, Association pour la promotion
de la phénoménologie, 2010, pp. 83-95.

® Istvan Fazakas, Le clignotement du soi. Genése et institutions de I’ipséité,
Wuppertal/Dixmont, Association Internationale de Phénoménologie, coll. « Mémoires de
Annales de Phénoménologie », vol. XlI, 2020.

7Y. Murakami, art. cit., pp. 85-86, 92-93.

8. Fazakas, art. cit., pp. 97-98.

® Cf. Donald Woods Winnicott, Playing and Reality (1971), London, Tavistock, 1982 ; tr. fr.
de C. Monaod et J.-B. Pontalis, Jeu et réalité. L espace potentiel, Paris, Gallimard, coll.
« Connaissance de I’inconscient », 1975, pp. 86-94/120-131.

M. Richir Sur le sublime et le soi. Variations Il, Amiens, Association pour la promotion de
la phénoménologie, coll. « Mémoires des Annales de phénoménologie », vol. IX, 2011, p.
42.

10 M. Richir, Variations sur le sublime et le soi, op. cit., p. 11.

1 1bid., p. 15.



SAWADA 167

[...] on peut entendre par systole le «ressaut» de 1’affectivité dans le
«moment » du sublime, «ressaut» qui est rupture schématique ou
« momentanément » coupée de toute attache, 1’affectivité s’emporte en « elle-
méme » en hyperbole dans une sorte d’état hyperdense, et ou toujours
« momentanément », elle se réfléchit sans concept dans son exces dont
I’horizon est la transcendance absolue qui ouvre a la question du sens dans la
mesure ou elle est irréductiblement en fuite, insaisissable, infigurable, donc
inaccessible et radicalement indéterminé.!2

Par la notion de « systole », Richir vise le « moment » du « sublime » (en
particulier du sublime dit « dynamique ») tel que Kant I’élabore dans la
Troisieme Critique. Ce moment confronte le soi de 1’ego a des scénes et a des
événements qui excédent sa faculté de juger, jusqu’a parfois la plonger dans
une terreur sans réserve. Ecrasée par la démesure de ces scénes et, par la
méme, dépouillée de I’ensemble des pouvoirs acquis et institués au fil de ses
expériences passées et présentes, I’existence du soi se trouve contrainte, dans
ce moment profondément bouleversant, a un rétrécissement radical.

Pour le dire dans les termes de la discussion richirienne évoquee plus
haut, il ne s’agit alors, au niveau systolique, que d’un afflux massif
d’« affectivité » dans la vie du soi. L’affectivité ne se rapporte alors qu’a elle-
méme, dans sa densité excessive : elle « se réfléchit sans concept dans son
exces ». L existence du soi, placée dans un tel « état hyperdense », se trouve
des lors profondément ébranlée par le surgissement de quelque chose — le «
ressaut » — qui s’éléve soudainement en elle, a la facon de la surprise que
provoque le soulévement inattendu d’une couche remontant a 1’Antiquité,
lorsque celle-ci affleure brusquement sous I’effet d’'un mouvement de la
crodte terrestre. Dans la phase systolique du moment du sublime, la vie du soi
se trouve ainsi encerclée de toutes parts par cet afflux massif d’« affectivité
».  Sila condensation excessive de I’affectivité I’emporte sur la vie du soi
au « moment » du sublime, cela ne signifie toutefois ni que son existence se
voit pétrifiée par le surgissement soudain du « ressaut » dans son esprit, ni
qu’elle sombre dans I’impuissance. Loin d’étre un moment d’anéantissement
du soi, ce « ressaut » apparait plutét, a son regard, comme ce qui échappe a
toute saisie conceptuelle. Selon la terminologie de Richir, cette échappee
insaisissable n’est rien d’autre que la « transcendance absolue » ou la « fuite
infinie »3. Cette « transcendance » n’a pas pour fonction d’anéantir la vie du
soi, mais de lui ouvrir I’accés a la radicalité de son propre « dehors »*4. Dans

12 1hid., p. 23.

13 M. Richir, De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014,
p. 103.

14 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 13.



SAWADA 168

la terminologie richirienne toujours, ce « dehors » se trouve ainsi qualifié de
« transcendance psycho-cosmique »*°.

Confrontée a un monde — Physis et Cosmos — saisi dans son état de pure
transcendance et d’infinité, en contraste avec la finitude de la vie du soi, la
réflexion de celui-ci se trouve attirée par '« appel du sens »*® émanant de ce
monde infini (la « transcendance physico-cosmique »). Le « sens » en jeu ici
ne se donne jamais comme une figure constituée, mais demeure a 1’état de
« lambeaux »*” ou de fragments, affectant continiment la vie du soi, sans se
recueillir dans la stabilité d’un sens logico-eidétique porté par une conscience
de soi claire et intentionnelle.

Selon Richir, le versant systolique du moment du sublime — cet afflux
d’affectivité au cceur méme de la vie du soi — marque un moment originaire
de la premiére mise en rapport du « soi » avec son extériorité, que Richir
nomme le « radical dehors » ou la « transcendance psycho-cosmique ». C’est
en vertu de cette ouverture que 1’afflux systolique de 1’affectivité constitue,
malgré sa puissance profondément bouleversante, « le seul excés qui ne soit
pas traumatique »*8,

I. 2. La mise en jeu des phantasiai « primitives » et « pures » dans la
systole

Abordant la « systole » richirienne, nous pouvons déja lui assigner un
caractere supplémentaire. C’est avec elle que, pour la premiere fois, les
phantasiai entrent en jeu. Dans Variations sur le sublime et le soi, Richir
qualifie de phantasiai « primitives »'° ou « pures »° celles qui sont
impliquées dans la systole. Ces phantasiai, en leur caractére « pur » et «
primitif », doivent étre rigoureusement distinguées des phantasiai dites «
perceptives », lesquelles, situées au niveau diastolique, s’enchainent les unes
aux autres. La différence entre ces deux types de phantasia est explicitée par
Richir comme suit :

Enfin, si elle [la « modification de phantasia »] porte sur une phantasia
« primitive » (nous allons revenir sur sa « définition », mais disons déja
qu’elle n’a d’autre concrétude que celle d’une « ombre », ombre de rien
[souligné par nous] puisque rien n’est encore posé a son registre, ombre qui
est fantbme, par conséquent), elle a pour effet de la muer en phantasia

15 1bid., p. 33.

18 1bid., p. 23.

7 1bid., p. 13.

18 M. Richir, « Sublime et pseudo-sublime », Annales de phénoménologie, n° 9, Amiens,
Association pour la promotion de la phénoménologie, 2010, p. 7.

19 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 11.

20 1hid., p. 15.



SAWADA 169

« perceptive » qui regarde virtuellement la phantasia qui la « percoit », ou
pourvoit la phantasia « primitive » d’un regard, ou plutdt de regards (ceux de
I’interfacticité transcendantale infigurable et virtuelle) eux-mémes
infigurables et virtuels, depuis le fond de interfacticité transcendantale.?!

Il désigne ici le passage de la premiere phantasia (la phantasia « primitive »)
a la seconde (la phantasia « perceptive »). La fonction modificatrice («
modification de phantasia »), inhérente au phénomene de « phantasia » en
général, a pour effet de transformer les phantasiai « primitives » en
« phantasiai perceptives » ; le soi, au niveau de la phantasia « primitive », se
voit alors doté d’un « regard » et commence a « percevoir » d’autres
phantasiai « perceptives ». Comme le souligne Richir, cette communication
s’effectue dans une dimension « infigurable »?2, qui n’est rien d’autre que I’«
interfacticité transcendantale ». La raison en est qu’il subsiste, dans ce champ
interfacticiel, un « écart »2% irréductible entre les phantasiai « perceptives »
du soi et celles d’autrui. Cet « écart » amene les premiéres a « percevoir » les
secondes d’une manicére telle qu’elles ne les épuisent jamais par leur pouvoir
de saisie.

Le statut de la premiere phantasia, la phantasia dite « primitive », peut
étre élucidé dés lors que ’on porte attention a sa conversion en phantasia
« perceptive ». Selon une remarque déja évoquée de Richir, la phantasia
« primitive », en tant que telle, et parce qu’elle se situe exclusivement au
niveau systolique, se présente elle-méme comme une « ombre » en
mouvement. Cette « ombre » ne présuppose derriére elle aucun étre ni aucun
telos susceptible d’étre posé par le soi ; en bref, il s’agit d’une ombre de «
rien ». Husserl décrit le caractére non positionnel et libre de la « phantasia
pure »** comme se déployant dans un « domaine de ’absence de fin (Reich
der Zwecklosigkeit) »* ou encore comme relevant d’un « jeu (Spiel) »%.
Richir, a I’instar de Husserl, considére ainsi la phantasia « primitive » comme
un libre mouvement d’ombres privé de telos déterminé, qui n’en demeure pas
moins en rapport étroit avec la vie du soi.

Loin d’étre défini comme un pur néant, ce « rien », et les ombres qu’il
projette, constituent le caractere mouvant et réflexif de 1’« affectivité » du soi

2L 1bid., p. 11.

22 1bid., p. 41.

28 1bid., p. 16.

2 E.Husserl, Phantasie, BildwebuRtsein, Erinnerung. Zur Phanomenologie der
anschaulichen Vergegenwartigungen. Texte aus dem NachlaB (1898-1925). Husserliana Bd.
XXII1, E. Marbach (éd.), Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 1980 ; tr.
fr. de R. Kassis et J.-F. Pestureau, Phantasia, conscience d’image, souvenir. De la
phénoménologie des présentifications intuitives. Textes posthumes (1898-1925), Grenoble, J.
Millon, coll. « Krisis », 2002, texte n°® 20 (1921/24) en particulier.

2 E. Husserl, Phantasie, BildwebuRtsein, Erinnerung..., op. cit., p. 577/539.

% 1hid.



SAWADA 170

au niveau systolique. Richir précise ce point en définissant les phantasiai
« pures » comme « a la fois Wesen radicalement sauvages et modulations
premiéres de I’affectivité — ce schématisme est infigurable, hors espace et
hors temps, aveugle et inconscient [...] »%’. Il convient de rappeler que, selon
Richir, I’affectivité en état « hyperdense » ne se répercute que sur elle-méme
- elle se réfléchit dans son propre excés, et cette « réflexion », au niveau
systolique, s’opére « sans concept ». Si I’on tient compte de I’ensemble de
ces eléments, on peut alors affirmer que, avant d’étre modifiée en phantasiai
perceptives, les phantasiai « pures » accompagnent la réflexion de
I’affectivité sur elle-méme, tout en demeurant elles-mémes « sauvages » et «
inconscientes ». Leur mouvement ombreux entraine le soi vers le « radical
dehors » de lui-méme. La systole apparait ainsi comme le « moment » de la
premiére mise en jeu des phantasiai (les phantasiai « primitives » et « pures
»), en méme temps que comme celui de la premiére mise en rapport du soi
avec son dehors.

I. 3. La subsistance virtuelle de la systole dans la diastole

Lorsque le moment hyperdense de 1’affectivité se relache (dans ce que Richir
nomme une « détente »?®), 1« affectivité » se trouve modulée en
« affections »?°. Le soi, jusqu’alors inconscient et encerclé par I’afflux de
I’affectivité, commence alors a se réfléchir lui-méme a travers ces
« affections » : il entre « en contact avec soi »* en se tenant a I’écart de
I’afflux affectif qui ’avait jusque-la entierement envahi.

Corrélativement, les phantasiai « primitives » et « pures », jusque-la
aveugles, inconscientes et dépourvues de telos particulier, commencent a
appréhender certaines choses et certaines personnes ; elles se trouvent alors
transfigurées en phantasiai « perceptives ». Le regard (la phantasia
« perceptive ») du soi commence ainsi a « percevoir » d’autres regards. Dans
la terminologie richirienne, cela signifie qu’en sortant du mouvement
ombreux, les phantasia « perceptives », désormais munies d’un « regard », se
croisent entre elles selon le « schématisme de langage »%, et non plus
aveuglement. La réflexion du soi sur lui-méme, la mise en jeu des phantasiali
« perceptives » et leur communication interfacticielle (« interfacticité
transcendantale ») constituent ainsi les caracteres essentiels de la « diastole »
au sens richirien.

2 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 15.

28 M. Richir, De la négativité..., op. cit., p. 103.
2 1bid.

%0 Ibid., p. 104.

3L M. Richir, Variations..., op. cit., p. 15.



SAWADA 171

Il convient toutefois de se garder de considérer que la « systole »
s’évanouirait entie¢rement dans son passage a la « diastole ». Richir souligne
en effet son intervention virtuelle au niveau diastolique :

Dans la diastole, la fuite infinie de la transcendance absolue ne s’est pas
enfouie une fois pour toutes dans le néant, mais, dans la mesure ou elle est
infinie, elle est instantanée, d’un instantané (platonicien) qui creuse, hors
espace et hors temps, 1’écart entre la transcendance absolue et le déploiement
schématique.?

Etant donné que la « transcendance absolue » est une « fuite infinie », et que
I’infini ne peut, par principe, étre totalement appréhendé par le soi — auquel
cas il tomberait dans 1’« illusion transcendantale »** — la « systole », lieu
propre de la « transcendance absolue », ne s’éteint pas lors de la phase
diastolique. La mobilité de la ligne de fuite se prolonge ainsi a travers la
diastole, c’est-a-dire dans la réflexion du soi sur lui-méme et la
communication interfacticielle des phantasiai « perceptives ».

Parallelement a cette « trajectoire » de la fuite infinie, la phantasia
« primitive » ou « pure » s’insére virtuellement au « moment » de la mise en
jeu des phantasiai « perceptives ». Richir I’illustre notamment dans le
contexte de la relation de ’enfant a la mére : « La diastole demeure virtuelle,
c¢’est-a-dire, en quelque sorte, demeure dans les “limbes” de la phantasia, qui
elle-méme demeure phantasia “pure” ». La phantasia « pure » continue ainsi
d’intervenir depuis le niveau systolique3*.

Cependant, comme le souligne Richir, I’intervention de ’infini et de la
phantasia « primitive » (et « pure ») de la systole dans la phase diastolique
s’effectue « hors espace » et « hors temps ». La « fuite infinie » opere donc
virtuellement, plutot que de fagon manifeste, au niveau de la diastole. Cet
infini phénoménologique, ainsi que le jeu ombreux des phantasiai «
primitives », introduit sans délai un « écart » (et son enjambement) au sein de
tous les éléments diastoliques: les phantasiai « perceptives », leur
communication selon le schématisme de langage et [interfacticité
transcendantale. Pour rendre compte de ce phénomene dans la terminologie
richirienne, elle-méme inspirée par la troisiéme hypothése du Parménide® de
Platon, nous dirons que la « fuite infinie » s’ insinue de maniére « instantanée
» dans la communication interfacticielle et y provoque un brusque
« revirement » de tous les éléments constitutifs de la « diastole ».

32 M. Richir, De la négativité..., op. cit., p. 103.

3 M. Richir, Variations sur le sublime et le soi, op. cit., p. 112 ; De la négativité en
phénoménologie, op. cit., p. 178.

3 M. Richir, Variations...., op. cit., p. 171.

3 Platon, Parménide, tr. fr. par A. Dies, Paris, Les belles lettres, 2011, 156d.



SAWADA 172

C’est grace au caractere discontinu du revirement, qui prend sa source
dans la phase systolique, que le regard du soi (les phantasiai « perceptives »)
demeure toujours surpris par celui d’autrui, sans le réduire de manicre
solipsiste & sa propre ipseité, et que la schématisation des phantasiai «
perceptives » s’effectue de fagon « non linéaire », selon la description
proposée par Richir dans « La refonte de la phénoménologie »%.

Il.  Humanisation au niveau systolique
Il. 1. La position de question : les fluctuations maternelles

Ici et maintenant, nous nous proposons de préciser le sens de '«
humanisation » au niveau systolique. Or, pour aborder ce probléme, il
convient d’abord de constater que, dans ses travaux consacrés a Winnicott,
Richir traite trés rarement de 1’« humanisation » a ce niveau, c’est-a-dire en
deca la mise en jeu des phantasiai « perceptives ». Il analyse en revanche
avec une grande précision la communication interfacticielle entre la mere et
le nourrisson, communication fondée sur I’activation des phantasiai «
perceptives » et située, de ce fait, entierement au niveau diastolique.

De fait, Richir reconnait la difficulté — sinon I’impossibilité — de traiter
phénoménologiquement de la vie feetale et du moment de la naissance,
lesquels se situent intégralement en amont de la phase diastolique. Ainsi
écrit-il, dans un chapitre de Variations sur le sublime et le soi : « Du point de
vue phénoménologique, rien ne peut ¢videmment étre dit de la vie feetale et
du moment de la naissance, puisque 1’étre a naitre et 1’étre nouveau-né n’ont
rien qui puisse entrer en temporalisation »*’. De méme, dans un chapitre de
De la négativité en phénoménologie, il va jusqu’a affirmer que

nous mettons délibérément hors circuit toutes les considérations plus ou moins
délirantes sur la vie feetale, avec laquelle, au demeurant, la naissance, comme
passage au milieu aérien et a la respiration, représente une rupture radicale.®

Etant donné que la période de la vie feetale et le « moment » méme de la
naissance excédent fonciérement les possibilités de la connaissance humaine
— en raison de leur caractére aveugle et infini, relevant d’un « vivre infini »3°
— et qu’aucune temporalisation n’y est susceptible d’étre analysée par nous,

adultes, ces deux phénomeénes, bien qu’ils annoncent la germination d’un

% M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », Annales de phénoménologie, n° 7,
Amiens, Association pour la promotion de la phénoménologie, p. 204.

37 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 167.

38 M. Richir, De la négativité..., op. cit., p. 138.

% 1bidem.



SAWADA 173

nouvel étre, ne peuvent, selon la pensée richirienne, constituer un objet de la
phénomeénologie. Ils sont, en ce sens, destinés a étre mis « hors circuit » de
I’analyse phénoménologique.

Cela ne signifie pas pour autant qu’il soit impossible de discuter de
I’humanisation au niveau systolique, c’est-a-dire de celle qui concerne la vie
feetale ou le moment de 1’accouchement de 1’étre humain. La raison en est
que la réflexion richirienne accorde une attention particuliére au role de la
mere, qui vit avec son enfant avant et apres la naissance, sans pour autant
thématiser directement la vie prénatale ni I’instant méme de la naissance. Ce
role est généralisé par le phénoménologue sous le nom de « fluctuations
affectives » de la meére :

Cependant, dans la mesure ou 1’état de tout concret se prolonge « quelque
temps » au-dela de la naissance, on peut dire que les fluctuations affectives de
la mére passent sans solution de continuité aux fluctuations affective du
nourrisson.*

Le « tout concret » désigne ici un lieu au sein duquel la mére, ainsi que son
entourage, entrent en communication avec un étre a naitre ou avec un étre
« post-natal »*!. Ce lieu se caractérise par une circulation incessante et intense
de I’ « affectivité » entre la mére et I’étre prénatal®2. Or, si 1’on se rappelle que
cette affectivité hyperdense constitue précisément le trait essentiel de la
« systole » du soi, la mere et ses « fluctuations affectives », au cceur d’une
telle densité affective, se situent phénoménologiquement du cété de la systole.
Entierement immergée dans 1’afflux de ’affectivité, la mere se rapporte ainsi
a la vie prénatale d’un étre humain en vue d’accompagner sa venue au monde.

Richir affirme, dans la citation mentionnée plus haut, que ces «
fluctuations affectives » de la mére ne s’évanouissent jamais aprés la
naissance de I’enfant. Celles-ci, tout comme le « tout concret » en tant que
lieu de I’affectivité, se transposent a travers toutes les phases ultérieures de la
communication entre la mére et le nourrisson. Les « fluctuations affectives »
de la mére a la phase systolique sont ainsi relayées par celles qui se déploient
apres 1’accouchement, puis encore par celles du nourrisson lui-méme, au
moment ou se croisent les « regards » — les phantasiai « perceptives ». Il
devient des lors possible de préciser, notamment du c6té de la mere, le sens
de I’humanisation au niveau systolique, c’est-a-dire d’une humanisation
antérieure a la mise en jeu des phantasiai « perceptives ». La question de
I’humanisation, dans la pensée richirienne, peut ainsi étre posée au niveau
systolique, a partir des « fluctuations affectives » de la mere.

40 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 168.
4 |bid., p. 167
42 |bid.



SAWADA 174

I1. 2. La préoccupation maternelle chez Winnicott

Afin d’approfondir 1’analyse phénoménologique des fluctuations affectives
maternelles et de leur densité, il convient désormais de se référer aux travaux
de Winnicott. Ce psychiatre nous fournit en effet une matiere particulierement
riche d’observations portant sur I’expérience vécue des femmes enceintes,
notamment dans le passage de la grossesse a I’accouchement®,

Winnicott reconnait explicitement le caractére hyperdense de 1’affectivité de
la femme enceinte durant cette période, d’une maniére qui n’est pas sans
analogie avec ce que Richir met en évidence dans la vie systolique du soi.
Dans La nature humaine, il écrit ainsi : « Il n’est pas facile pour les méres
d’exprimer leurs sentiments concernant leurs expériences dans les hopitaux
et les maisons maternelles, malgré le fait que leurs sentiments sont
extrémement forts, et pas toujours trés heureux »*. Les « sentiments » que
les femmes enceintes éprouvent a I’égard de leur enfant se caractérisent en
effet par une intensité affective remarquable et par une grande complexité
psychologique. Ils ne peuvent étre ni exprimés clairement sur le moment, ni
toujours explicités de maniere détaillée, méme apres 1’accouchement

Dans un article intitulé «La préoccupation maternelle
primaire »*, Winnicott thématise de fagon plus approfondie le caractére a la
fois complexe et intense — et 1’on pourrait dire, du point de vue richirien,
systolique — de ces sentiments :

Ma thése est la suivante : dans la toute premiere phase, nous trouvons chez la
meére un état trés spécifique, une condition psychologique qui mérite un nom

4311 est impossible d’ignorer que Winnicott accorde un role privilégié a la mére dans son
analyse de la relation entre I’enfant — et plus particulierement le nourrisson — et sa famille.
Les analystes qui lui ont succédé ont ainsi pu souligner, notamment depuis les perspectives
du féminisme et des Gender Studies, I’ importance croissante du partenaire et de I’entourage
dans les soins apportés a I’enfant (cf. Serge Lebovici et Frangoise Weil-Halpern,
Psychopathologie du bébé, Paris, PUF, 1989, p. 53 et p. 69). Néanmoins, une lecture attentive
des travaux de Winnicott montre que, malgré I’apparente centralité du role maternel, sa
position n’est pas fondamentalement étrangére a celle de ses successeurs. Il écrit en effet :
« c’est la [lorsque la mére veut connaitre mieux son enfant a naitre] que le pére peut étre utile.
Il peut aider sa femme en la déchargeant de certains détails » (D. W. Winnicott, The Child
and the Family, London, Tavistock, 1957 ; tr. fr. de A. Stronck-Robert, L ’enfant et sa famille.
Les premiéres relations, Paris, Payot, 1971, p. 13/24).

4 D. W. Winnicott, Human Nature, London, Free Association Books, 1988, p. 112 ; tr. fr. de
B. Weil, La nature humaine, Paris, Gallimard, coll. « Connaissance de I’inconscient », 1990,
p. 148.

4 D. W. Winnicott, “Primary Maternal Preoccupation”, in Through Paediatrics to Psycho-
Analysis. Collected Papers (1958), New York and London, Brunner-Routledge, 1992, pp.
300-305 ; tr. fr. de J. Kalmanovitch, « La préoccupation maternelle primaire », in De la
pédiatrie a la psychanalyse (1967), Paris, Payot, coll. « Petite Bibliotheque Payot », 1976,
pp. 168-174.



SAWADA 175

tel que préoccupation maternelle primaire par exemple. Il me semble que, ni

dans notre littérature spécialisée, ni peut-étre ailleurs, personne n’a encore

prété une attention suffisante a cet état psychiatrique trés particulier de la

mére, dont je dirais :

- qu’il se développe graduellement pour atteindre un degré de sensibilité
accrue pendant la grossesse et spécialement a la fin ;

- qu’il dure encore quelques semaines apres la naissance de I’enfant ;

- que les meres s’en souviennent que difficilement lorsqu’elles en sont
remises, et j’irai méme jusqu’a prétendre qu’elles ont tendance a en
refouler le souvenir.*®

A partir de cette analyse des « sentiments » intenses éprouvés par les femmes
enceintes ou venant d’accoucher, on peut distinguer trois caractéres
principaux : 1) un accroissement de la « sensibilité » qui peut aller jusqu’a I’«
hypersensibilit¢  (heightened sensibility) »*" ; 2) la persistance,
incompréhensible et souvent mystérieuse pour la conscience de la mére, de
I’intensité de cette sensibilité aprés la naissance de I’enfant ; 3) enfin, le
caractére insaisissable et en partie amnésique de cette hypersensibilité pour la
conscience temporelle de la mére elle-méme.

I1 va de soi que, pour empiriques qu’ils soient, ces trois caractéres de
la « préoccupation maternelle primaire » font écho a ce que Richir désigne
sous le nom de «systole». S’agissant du premier caractére — 1«
hypersensibilité » — I’accroissement des sensibilités jusqu’a un point
culminant domine a la fois I’ame et le corps des femmes depuis la grossesse
jusqu’a l’accouchement. Cela correspond trés précisément a [’afflux
hyperdense de I’affectivité dans la vie du soi que Richir met en évidence au
« moment » du sublime, et plus précisément a la phase « systolique » de celui-
ci.

La subsistance de cette « hypersensibilité » apres la naissance de
I’enfant, qui constitue le deuxiéme caractere, correspond quant a elle a la
subsistance virtuelle de D’affectivité du soi au niveau diastolique. Cette
persistance demeure insaisissable et énigmatique pour la faculté cognitive de
la mere, méme apres la naissance de I’enfant, de la méme manicre que la
subsistance virtuelle de la systole introduit soudain, au cceur de la
communication interfacticielle entre la mére et le nourrisson, un « écart »
irréductible, empéchant toute saisic exhaustive de 1’origine de cette
communication.

Le troisieme caractére renvoie plus directement encore a la «
transcendance absolue » et a la « fuite infinie » issues du « moment » du
sublime. La complexité des expériences hypersensibles éprouvées par les

46 D. W. Winnicott, “Primary Maternal Preoccupation”, art. cit., p. 302/170.
47 Ibid.



SAWADA 176

femmes, de la grossesse a I’accouchement, demeure en effet d’une maniere
fondamentalement amnésique pour leur conscience présente. Pour rendre
compte de cette insaisissabilité de 1’étre a naitre, Winnicott note que « I’enfant
peut étre plus vif ou plus lent qu’elle [la meére] »*8. Cela signifie que
I’émergence et 1’existence du feetus dans le corps maternel constituent elles-
mémes une forme de « fuite infinie », dans laquelle subsiste toujours une non-
coincidence entre 1’existence affective de la mére et la vie feetale de 1’étre
prénatal.

En ce sens, on peut soutenir que les événements liés a la mise au
monde d’un étre prénatal correspondent eux-mémes a ce que Richir appelle
le « ressaut » de I’affectivité : en surprenant les femmes enceintes, ce ressaut
les conduit a entrevoir le « radical dehors » d’elles-mémes, au cocur méme de
leur corps. La « préoccupation maternelle primaire » permet ainsi de mettre
en lumiére 1’'une des toutes premicres ébauches de I’humanisation de 1’étre
humain au niveau systolique.

I1. 3. L’hallucination créative dans I’afflux de ’affectivité

Nous I’avons vu, les phantasiai « primitives » et « pures » sont mises en jeu
dans la systole. Un tel mode de mise en jeu se trouve également attesté dans
les « fluctuations affectives » ou I« hypersensibilité » des femmes enceintes,
tout comme dans la vie du soi a la phase systolique. Cela apparait de maniére
particulierement nette lorsque, dans La nature humaine, Winnicott met en
évidence 1’émergence d’une imagination hallucinatoire qui, qu’elle soit
réelle ou virtuelle, domine la période allant de la grossesse a I’accouchement.
Il caractérise cette imagination singuliere de la maniére suivante :

Les meéres savent aussi, a mesure qu’elles s’éloignent de la période de
I’accouchement, qu’a cette période il y a une tendance a imaginer [imagine],
presque a halluciner [hallucinate], une figure de femme persécutrice, de telle
sorte qu’une mauvaise expérience sera vue rétrospectivement comme un
mauvais réve. Mais les mauvaises expériences ne sont souvent que trop
réelles, car la tdche de la mére qui consiste a présenter le monde a son bébé
est fort mal comprise.*

Sachant la venue d’un nouvel étre dans son ventre, la mére est conduite a
« imaginer » librement les attitudes qu’elle adoptera a son endroit apres la

% D. W. Winnicott, “The Theory of the Parent-Infant Relationship” (1960) in, The
Maturational Processes and the Facilitating Environment. Studies in the Theory of
Emotional Development (1965), London/New York, Karnac, 1990 ; « La théorie de la
relation parent-nourrisson », in tr. fr. de J. Kalmanovitch, De la pédiatrie a la psychanalyse
(1967), op. cit., p. 34/255.

4 D. W. Winnicott, Human Nature, op. cit., pp. 112-113/148, souligné par nous.



SAWADA 177

naissance. Or, dans la mesure ou son existence se trouve alors plongée dans
un état d’« hypersensibilité » — ¢’est-a-dire, en termes richiriens, dans un
afflux hyperdense de I’affectivité — cette imagination devient si débordante
gu’elle peut s’élever jusqu’a un régime hallucinatoire. Le bébé a naitre
apparait alors de maniere protéiforme a la conscience affective de la mére,
puisque, comme le souligne Winnicott dans L ‘enfant et sa famille, il demeure
un étre radicalement « inconnu (unknown) »°. Il est un objet inconnu qui
scinde I’existence maternelle entre le « souci (worry) »°* et la « peur »%2. Pour
traduire cette situation dans la terminologie richirienne, telle qu’elle est
élaborée dans De la négativité en phénoménologie, I’attitude de la mére a
I’égard de 1’étre a naitre se trouve profondément ébranlée entre deux pdles
extrémes : '« Amour » et la « Haine »°3. Bouleversée par I’afflux de
I’affectivité et divisée entre ces deux extrémes de '« hypersensibilité », la
meére peut aller jusqu’a se représenter elle-méme comme une « femme
persécutrice », susceptible de donner ou d’exiger de maniére excessive, et
parfois indistincte, I’amour et la haine a 1’égard de I’étre prénatal.

Or, comme le montre la citation évoquée plus
haut, I’afflux hallucinatoire qui captait enticrement la vie de la mére durant la
grossesse se trouve finalement apaisé par les soutiens familiaux (le partenaire,
les parents, etc.) ou sociaux (I’hdpital, la maison maternelle, le médecin,
I’infirmiere, la sage-femme, etc.). L’image « persécutrice » qu’elle se figurait
alors d’elle-méme se transforme, a son insu, en souvenirs ou en « réves »
auxquels elle n’accéde que rétrospectivement. Cela signifie que
I’hallucination, en se temporalisant finalement sous la forme du souvenir ou
du réve dans la vie de la conscience maternelle, ne saurait étre interprétée
comme un élément psychopathologique. Elle constitue bien plutét un
processus nécessaire a 1’instauration des soins maternels qui s’ensuivent.
C’est pour cette raison que, dans L ‘enfant et sa famille, Winnicott souligne —
et méme valorise — le réle de cet état hypersensible et hallucinatoire de la
mere dans sa relation de la mere a I’enfant, en I’assimilant explicitement a un
travail créatif :

En effet, tout comme un écrivain est surpris par la richesse des idées qui lui
viennent lorsqu’il se met a écrire, la mere est constamment surprise par ce
qu’elle découvre dans la richesse des moindres détails de son contact avec son
bébé.>*

0 D. W. Winnicott, The Child and the Family, op. cit., p. 15/26.
S d.

52 |d.

3 M. Richir, De la négativité..., op. cit., p. 140.

% D. W. Winnicott, The Child and the Family, op. cit., 13/23.



SAWADA 178

L’afflux de I’affectivité, les images hallucinatoires et les attitudes (d’amour
et de haine) que la mére adopte a 1’égard de son enfant doivent étre envisagés
moins comme des expériences traumatiques que comme un lieu ou jaillissent
de maniére créative des idées multiples, permettant ainsi de soutenir les soins
maternels a venir. L’hallucination au sein de la préoccupation maternelle
révéle ainsi une certaine créativité et une richesse spécifiguement humaine.

On ne peut toutefois négliger que Winnicott aborde également les
conséquences psychopathologiques possibles de 1’hallucination, tout en la
comparant au jaillissement des idées dans le domaine de la création artistique.
En effet, le psychiatre signale que certains éléments psychopathologiques
peuvent s’enfouir dans la préoccupation maternelle et conduire,
potentiellement, a des paroxysmes psychotiques :

Cet état organisé [a savoir « préoccupation maternelle primaire »] (qui serait
une maladie, n’était la grossesse) pourrait étre comparé a un état de repli, ou
a un état de dissociation, ou a une fugue, ou méme encore a un trouble plus
profond, tel qu’un épisode schizoide au cours duquel un des aspects de la
personnalité prend temporairement le dessus.*®

Sil’« hallucination », en tant que composante intégrante de la « préoccupation
maternelle », ne participe pas aux événements liés a la naissance et persiste
durablement en dehors de ceux-ci, elle ne se transforme pas en objets de
réminiscence ou de réve susceptibles d’étre compris rétroactivement par la
conscience maternelle. Au contraire, les images hallucinatoires, demeurées
inconscientes, continuent de subsister telles quelles dans la conscience
présente de la mere. Cette subsistance quasi réelle de '« hallucination »
transforme alors ses comportements et son attitude a 1’égard de son bébé en
symptomes quasi psychotiques et schizoides, donnant lieu a ce que 1’on
appelle une mére « persécutrice ».

Ainsi, en distinguant deux types d’hallucination, Winnicott met en
lumiere une bifurcation dans la vie affective de la mére : une bifurcation entre
créativite humaine et paroxysme psychopathologique. Cela apparait
notamment lorsqu’il distingue, dans une note consacrée a 1’hallucination
psychopathologique, 1’« hallucination normale » et 1’« hallucination
pathologique »%. Tl va sans dire que ’« hallucination » qui contribue a la
créativité humaine reléeve de la premiére catégorie, et que sa nature se
rapproche davantage de la phantasia « primitive » que de la seconde.

% D. W. Winnicott, “Primary Maternal Preoccupation”, art. cit., p. 302/170.

%6 D. W. Winnicott, Psycho-Analytic Exploraitions, London, Karnac Books, 1989, p. 40 ; tr.
fr. de J. Kalmanovitch et de M. Gribinski, La crainte de | effondrement et autres situations
cliniques, Paris, Gallimard, coll. « Connaissance de I’inconscient », 2000, p. 49.



SAWADA 179

I1. 4. De la phantasia primitive a I’hallucination créative

Ayant ainsi examiné I’hallucination au sens winnicottien et sa bifurcation, il
apparait qu’il existe une proximité conceptuelle notable entre la phantasia
« primitive » et I’hallucination créative, bien que, nous le verrons, ces deux
phénomenes ne se recouvrent pas totalement. Cette proximité peut étre établie
a partir de trois points principaux :

1) L’hallucination, en tant qu’imagination excessive de la femme enceinte, se
déploie a partir d’une affectivité hyperdense — 1« hypersensibilité » (souci et
peur) selon Winnicott — de la méme maniere que la phantasia « primitive »
se met en jeu dans 1’afflux de I’affectivité. L’afflux affectif constitue donc un
trait commun aux deux phénomeénes, la phantasia « primitive » et
I’hallucination créative. Il importe toutefois de souligner leur différence
fonctionnelle : la phantasia « primitive » et « pure » se déploie dans une
dimension radicalement « sauvage » de ’humanité, tandis que [’hallucination
créative s’inscrit dans des comportements déterminés — amour et haine — au
sein de cet afflux. On peut ainsi considérer la créativité de 1’hallucination
winnicottienne comme une transposition de la mise en jeu des phantasiai «
primitives » dans les comportements et la conscience de la femme enceinte,
tout en restant dans le cadre de I’affectivité hyperdense.

2) Ces deux phénomenes se rapprochent également par leur caractére
objectal. La phantasia « primitive » est un mouvement d’ombres, une ombre
« de rien ». De méme, 1’hallucination de la femme enceinte se rapporte a un
étre totalement « inconnu » et insaisissable, dont 1’existence ne se synchronise
jamais pleinement avec les images hallucinatoires que la mere se forme du
feetus. Le caractere mouvant, insaisissable et non adéquat de I’objectalité
souligne un trait commun entre la phantasia « primitive » richirienne et
1’ « hallucination » winnicottienne.

3) Enfin, un autre point de rapprochement se trouve dans les développements
qui s’ensuivent. Winnicott met en évidence la bifurcation possible de
I’hallucination entre « normale » et « pathologique ». De maniére analogue,
Richir reconnait une bifurcation de la phantasia « primitive » : celle-ci se
transforme en phantasia « perceptive » lorsque I’affectivité hyperdense passe
en « détente ». Or il faut voir qu’a 1’égard de cette destination de la systole
vers la détente, Richir met en évidence une autre articulation que le simple
passage de la phantasia « primitive » a la phantasia « perceptive ». Il s’agit
d’une articulation dans laquelle 1’affectivité hyperdense, au niveau de la
systole, n’atteint pas la détente. Richir écrit ainsi : « si ce “moment” [la
“systole”] persistait, I’affectivité s’y perdrait comme dans un “trou noir”, et



SAWADA 180

ce sans retour possible : ce serait une sorte de mort “psychique” »°’. Lorsque
I’affectivité hyperdense de la systole ne parvient pas a se détendre, les «
fluctuations affectives » absorbent sans réserve la vie du soi dans leur densité
excessive. Le soi, plongé dans ce « trou noir », devient quasi pétrifié,
psychiquement « mort ». Dans De la négativité en phénoménologie, Richir
précise cet état quasi psychopathologique peut se manifester au niveau des «
fluctuations maternelles » :

Mere et enfant dévorants, liés, voir fusionnés par la Haine, ce qui risque
toujours de conduire I’enfant, qui ne dispose pas de la moindre mesure
susceptible de lui étre livrée ne flt-ce que par un embryon de conscience de
soi, a I’effondrement, donc a la psychose. La, peut-on dire, la diastole est
manquée, car la régne encore le chaos des affections, la ruine de ce qui, sans
avoir pu se dégager, ne parait que comme un soi fragmenté, éparpillé,
capricieux quand il n’est pas tout simplement perdu sans avoir jamais
« existé ».5%8

Les fluctuations maternelles — ici la « Haine » — tombent dans le « chaos » si
leur densité affective continue de croitre et s’étend a toutes les phases de la
conscience maternelle aprés 1’accouchement. Enfermée dans cet afflux
d’affectivité, la mere est alors amenée a vivre tous les besoins et toutes les
détresses du bébé comme une véritable « tyrannie »*° exigeant la totalité de
ses efforts. C’est au sein de cette servitude que la mére peut éprouver de
maniére excessive de la « Haine » envers son enfant, se transformant ainsi en
mere « persécutrice », alors méme que cette « Haine » s’est élaborée a partir
d’une série d’images hallucinatoires. C’est a ce point précis que les phantasiai
« primitives » et « pures » se transforment en « fantasme originaire », lequel
blogque le passage de la systole (la phantasia « primitive ») a la diastole (la
schématisation des phantasiai « perceptives »). C’est précisément a ce
moment que les phantasiai « primitives » et « pures » se transforment en «
fantasme originaire »%°, lequel bloque le passage de la systole (les phantasiai
«primitives ») a la diastole (la schématisation des phantasiai «
perceptives »). La phantasia « primitive », au sens richirien, se trouve ainsi
bifurquée entre, d’une part, la phantasia « perceptive », qui reléve du
schématisme de langage, et, d’autre part, le « fantasme originaire », qui
constitue un blocage de ce schématisme en fonction de la destination de
I’affectivité. Cette bifurcation est strictement parallele a celle que Winnicott

5 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 23.

8 M. Richir, De la négativité..., op. cit., p. 146.
5 1bid.

80 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 204.



SAWADA 181

décrit pour I’hallucination créative, entre « hallucination normale » et «
hallucination pathologique ».

II. 5. L’humain, trop humain

Cette bifurcation permet de réfléchir sur le statut et la condition de
I’humanisation dans la pensée phénoménologique de Richir. Quant a
I’« humanisation » et a son sens, ce dernier les explicite comme suit :

Il s’en faut cependant que cette situation [« Situation de Spaltung » qui
conduit a la psychose] soit fatale et exclusive — fatale elle I’est dans certains
cas, sans qu’on puisse jamais en déceler la cause, qui supposerait des
« mécanismes » —, mais elle est bien la, quelque part, au fond de toute vie
humaine. L’ humanisation est violente, elle n’est pas sans risque [souligné par
nous]. En tous cas, cette situation n’a pu manquer de surprendre le petit
humain dans le devenir propre aux premiers jours de sa vie.%!

Dans ce contexte, Richir aborde la question du « narcissisme maternel ».
Celui-ci se manifeste lorsque 1’existence de la mére se trouve fixée dans les
images — notamment 1’image persécutrice — qu’elle se représente d’elle-méme
au sein de I’hallucination pathologique. Dans ce cas, le soin maternel,
entierement absorbé par ces images persécutrices et comportements
psychotiques, oriente 1’humanisation du nouveau-né dans une direction
défavorable.

I1 est toutefois essentiel de souligner que, contrairement a ce que 1’on
pourrait attendre, Richir ne considére pas ce cas psychopathologique comme
un échec  paradigmatique de  I’humanisation. Les  éléments
psychotiques — voire chaotiques — ne constituent pas des exceptions
marginales, mais accompagnent inévitablement le processus méme de
I’humanisation. Ils y sont présents virtuellement comme un « risque » que
I’humanisation apparemment normale et équilibrée ne pourra jamais
totalement ignorer ni définitivement dissiper.

Tout cela signifie que, selon la théorie richirienne de I’humanisation, il
ne s’agit pas d’une alternative simple entre réussite et échec de
I’humanisation, mais bien de la phénoménalité méme de ce processus. Des
directions opposées (et parfois incompatibles) se croisent au sein d’une méme
trajectoire de 1’humanisation. D’une part, le passage de la systole a la
diastole ; d’autre part, le blocage éventuel de ce passage, di a un court-Circuit
des éléments relevant de la phase diastolique.

Le devenir humain est ainsi, selon Richir, « violent » : les éléments
humains et inhumains se trouvent mis dos a dos dans un méme mouvement

81 M. Richir, De la négativizé..., op. cit., p. 147.



SAWADA 182

d’humanisation, et aucune voie n’est prévisible ni assurée pour I’ipséité
humaine. C’est précisément par cette contingence que le sens
phénoménologique de 1’« humanisation », au sens richirien, est, pour
reprendre 1’expression nietzschéenne chere a Richir, « humain, trop
humain®? ».

Conclusion

Notre discussion a porté sur I’« humanisation » selon Richir, envisagée au
niveau de la « systole » et de son passage a la diastole. L humanisation
suppose non seulement 1’afflux de I’affectivité du soi dans la transcendance
absolue et la mise en jeu d’une imagination spécifique — la phantasia «
primitive » et I’hallucination créative —mais également un mouvement
complexe ou s’entrelacent la détente de 1’affectivité hyperdense a la phase
diastolique et la possibilité, toujours ouverte, d’une modification
pathologique de cette affectivité, allant jusqu’a la psychose. Il va de soi que
la recherche sur I’« humanisation » au sens richirien ne saurait s’épuiser dans
les seules analyses proposeées ici. Elle devra étre approfondie également au
niveau de la diastole, ou entrent en jeu les phantasiai « perceptives », leur
schématisation selon le schématisme de langage, la corporéité vivante — que
Richir désigne par le terme de Phantasieleiblichkeit—ainsi que le
fonctionnement virtuel et persistant des éléments systoliques au sein de cette
phase. C’est a I’exploration de cet ensemble que se consacrera notre
prochaine recherche®.

62 M. Richir, Variations..., op. cit., p. 189.
83 Cet article est rédigé avec le soutien de JSPS KAKENHI Grant Number 25K03538.



Derrida, Richir et la question de I’anarchie du noéme

IVAN TRUJILLO

Introduction : en deca du derridianisme et du richirianisme

Ce qui m’a toujours retenu dans le rapport entre Marc Richir et Jacques
Derrida, c’est la proximité remarquable au sein de laquelle s’exercent leurs
résistances réciproques : cet antre/entre qui fait leur dialogue, voire la rumeur
qui en émane. Phénoménalité ou phénoménalisation ? Différance ou dif-
férance ? Trace ou tracement ? Contamination ou action a distance ?
Esthétique ou historicité ? Phantasia perceptive ou référence sans référent ?
Fixation ou re-marque ? Et ceetera, et ceetera...

J’ai récemment tenté d’esquisser une confrontation entre Richir et Derrida a
propos de L’Origine de la géométrie de Husserl, et plus précisément autour
d’un passage ou se cristallise I’objection richirienne a I’interprétation
derridienne de ce texte. Richir y écrit notamment :

C’est pour avoir mélé les deux instances du phénoménologique et du symbolique
que Derrida est rapidement parvenu a la pensée qui est présentement la sienne, sans
qu’on sache trés bien s’il s’agit d’une pensée (nouvelle) du symbolique (ce qu’elle
est plutot) ou d’une sorte de phénoménologie « générale » ou « universelle » (ce qui
serait a vrai dire une contradiction dans les termes)?.

Ce que j’essaie de faire désormais consiste a reconnaitre certains passages
entre des mémoires : entre le Mémoire de Richir de 1968 et celui de Derrida
de 1953-54; entre La fondation de la phénoménologie transcendantale
(1887-1913)? et Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl°. 11
s’agit pour moi d’analyser ces passages, sans m’interdire de me demander
dans quelle mesure Alexander Schnell aurait pu trouver, dans le mémoire de
Richir, ce qu’il a mis au jour, en 2021*, dans le mémoire de Derrida.

Les passages que j’ai choisis sont en principe indirects. Ils mettent en

1 M. Richir, La crise du sens et la phénoménologie, Grenable, J. Millon, coll. « Krisis »,
1990, p. 296.

2 M. Richir, La fondation de la phénoménologie transcendantale (1887-1913), mémoire de
Licence, Bruxelles, U.L.B., Faculté de Philosophie et Lettres, 1968. Il s’agit d’un texte
inédit : toutes les citations renvoient a I’exemplaire conservé aux Archives Husserl de
Louvain, sous la signature FHUA 19R-RICH 168-1.

3 J. Derrida, Le probléme de la genése dans la philosophie de Husserl, Paris, PUF, coll.
« Epiméthée », 1990.

4 A. Schnell, Der frihe Derrida und die Phanomenologie : Eine Vorlesung, Frankfurt am
Main, Vittorio Klostermann, mai 2021.



TRUJILLO 184

contact, d’une part, ce que Richir dit de la noématicité dans son
Mémoire — sous 1’expression derridienne d’« anarchie du noéme » — et,
d’autre part, ce que Derrida élabore sur ce point dans le texte le plus proche
de son travail de maitrise, a savoir la conférence de 1959, « ‘Genése et
structure’ et la phénoménologie », recueillie ultérieurement dans L 'écriture et
la différence®.

Dans son Mémoire, Derrida n’emploie pas explicitement 1’expression d’«
anarchie du noéme », ni n’en thématise directement le concept, bien qu’il en
fournisse des éléments décisifs pour I’intellection. Cependant, le transfert
thématique de Le probleme de la genese dans la philosophie de Husser! vers
« “Genese et structure” et la phénoménologie » est manifeste. Richir, en ce
sens, ouvre son propre Mémoire en recevant le probleme formulé par
Derrida : celui de la genése dans la philosophie de Husserl.

C’est ainsi que, dans ce qui pourrait apparaitre comme un héritage derridien,
voire post-derridien, de la problématique de la phénoménologie
transcendantale, et sans prétendre encore situer pleinement 1I’ampleur du
travail de Schnell dans ce cadre, j’essaierai de cerner un trait caractéristique
de cet héritage sous le nom (provisoire) d’« anarcho-transcendantalisme » —
avec I’hypothése d’une transformation de la phénoménologie transcendantale
en une pens€e de indétermination phénoménale. Que deux figures,
«témoin » et « météore » (ou « météorite ») puissent désigner cette
indétermination aussi bien chez Richir que chez Derrida me semble, pour
I’instant, une coincidence heureuse.

Etant donné que mon propos consiste, en principe, a mettre en relation deux
mémoires longtemps demeurés dans ’ombre — celui de Derrida, publié en
1990, et celui de Richir, encore inédit — et dont les effets sur la réception de
leurs pensées sont pourtant indéniables, je voudrais, avant d’entrer dans le vif
du sujet, situer briévement, de maniere quasi autobiographique, ma propre
réception de Derrida avant la connaissance de son Mémoire. Cette réception
fut double, et pour cette raison méme contradictoire. D’un coté, elle était
« classique » : déconstruction de la métaphysique de la présence et du
phonocentrisme, mise a distance de la tradition philosophique, critique des
sciences humaines, etc... De 'autre, et en un sens contradictoire avec la
premicere, elle était résolument « philosophique » : lecture de ses travaux sur
Husserl, Hegel, Heidegger, efc. 1l y avait ainsi pour moi un « double
Derrida » : d’un c6té, un penseur semblant faire ses adieux a la philosophie,
se tourner vers la littérature et critiquer I’ethnocentrisme ; de I’autre, un
philosophe engagé dans un débat serré avec I’histoire de la philosophie,
interrogeant les concepts de la tradition sans jamais y renoncer. Cette
contradiction me rendait suspect aux yeux des « derridiens », en raison de

5. Derrida, L *écriture et la différence, Paris, Seuil, coll. « Tel Quel », avril 1967.



TRUJILLO 185

mon intérét pour le philosophe, comme aux yeux des « anti-derridiens », parce
que je me consacrais a un penseur jugé insuffisamment philosophe. Je ne
parvenais pas a comprendre cette situation — et je crois que mon époque non
plus.

Cette contradiction, cependant, a commencé a se dissiper avec la
publication, en 1990, du Mémoire du jeune Derrida, qui a fait apparaitre un
hiatus entre Derrida et ce que 1’on avait coutume d’appeler «la
déconstruction ». Le travail d’Alexander Schnell, Der friihe Derrida und die
Phdnomenologie, en est aujourd’hui un témoignage majeur, en montrant le
jeune Derrida comme phénoménologue transcendantal. Corrélativement, un
second hiatus s’est dessiné : entre la pensée de Derrida et ce que 1’on
supposait étre la tradition phénoménologique « sans Derrida», et,
parall¢lement, entre Derrida et la philosophie classique allemande telle qu’on
la concevait également sans lui. Or, I’exposé qui suit vise a montrer que la
relation de Derrida a la phénoménologie transcendantale constitue un motif
commun a Richir et a Schnell. Dans le cas du premier, cela apparait avec une
clarté particuliere dans le Mémoire de 1968, que j’aborderai dans un instant.

Mais d’autres questions doivent étre posées dés maintenant : pourquoi
la réception de la pensée de la déconstruction n’a-t-elle jamais reconnu ce qui
apparait pourtant comme une évidence — a savoir que Richir constitue sans
doute la premiere réception académique européenne de la pensée
derridienne ? Cette réception précoce, contemporaine et parallele a la
réception dite « classique », marque-t-elle le commencement d’une réception
post-américaine de Derrida ? L’interprétation richirienne de la fondation
husserlienne de la phénoménologie transcendantale se déploie explicitement,
dans son Mémoire, sous une clé a la fois derridienne, phénoménologique et
déconstructive. Que cette tentative soit restée si longtemps ignorée tient-il au
hiatus méme — encouragé par Richir lui-méme — entre phénoménologie et
déconstruction, tel qu’il fut affirmé durablement par les contextes du
richirianisme et du derridianisme ? Ne faudrait-il pas, des lors, distinguer
I’imitation de la réception, et réserver ce dernier terme a ce qui n’a lieu que
dans une résistance interne, interminable ?

I.  Le témoin et le météore
Dans un segment décisif de son Mémoire, Richir écrit ceci :

C’est sans doute en souvenir de cette brillance — « en souvenir » car la
suture comme temporalisation apporte a la pensée son passé — que le texte
husserlien insiste sur I’anarchie du noéme, constituant implicitement celui-
ci comme témoin de la constitution transcendantale, descendu tel un



TRUJILLO 186

météore désintégré dans le calme atmosphére du parallélisme noético-
noématique.®

Richir évoque le § 97 des Ideen I'. Le recours au temps passé (« en souvenir »)
signale ici I’insistance de Husserl sur [’hétérogénéité du noéme en tant que
composant intentionnel et non réel (reel) du vécu, aprés l’analyse du
composant réel et non intentionnel qu’est la sylé. Mais Richir ajoute que c’est
a travers une « suture comme temporalisation » qu’il devient possible de
mettre la pensée en relation avec son propre passé. Le texte insiste alors sur
I’hétérogénéité du noeéme sous le nom d’« anarchie du noeme », d’abord
caractérisée comme « brillance », comme « témoin de la constitution
transcendantale », et encore comme « météore désintégré ».

Or, dans aucun des textes de Derrida que Richir a sous les yeux au
moment de la rédaction de son Mémoire, ces deux figures — le témoin et le
météore — n’apparaissent comme telles pour éclairer la problématique de
I’anarchie du noéme. Et pourtant, il existe deux textes tardifs de Derrida ou
ces figures surgissent de manicre explicite, bien qu’aucune référence directe
ne soit faite a cette problématique phénoménologique. La premiere
occurrence se trouve dans « Demeure : fiction et témoignage », conférence
de 1995 recueillie dans Passions de la littérature®. La seconde apparait,
également en lien étroit avec la littérature, dans Donner la mort®.

Dans le premier texte, le témoin est défini comme celui qui témoigne
précisément lorsqu’il n’a ni le pouvoir ni le devoir de prouver quoi que ce
soit. En s’engageant a dire la vérité, il en appelle a la foi de I’autre, sans jamais
pouvoir décharger sa responsabilité sur un quelconque type de fiction. Et
pourtant, il n’y a pas de témoignage sans la possibilit¢ méme de la fiction, du
simulacre, de la dissimulation, du mensonge ou du parjure. Pour que le
témoignage ne devienne pas « preuve, information, certitude ou archive »,
pour « rester témoignage », « [1]l doit se laisser parasiter par cela méme qu’il
exclut ». Il est question de la limite, de la limite impossible, « qui a demeure
voue le témoignage au secret », qui « lui enjoint de demeurer secret 1a méme
ou il le rend manifeste et public!? ». Mais il s’agit aussi de ’instant et de la
temporalisation sans temporalisation : « Je ne peux témoigner, au sens strict
de ce mot, qu’a I'instant ou ce dont je témoigne, personne ne peut en

6 M. Richir, La fondation..., op. cit., p. 228.

" E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie,
Halle, Max Niemeyer, 1913 ; Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie
phénoménologique pures, trad. Paul Ricceur, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 1985 (1% éd.
1950).

8 Michel Lisse (dir.), Passions de la littérature. Avec Jacques Derrida, Paris, Galilée, coll.
« La philosophie en effet », février 1997.

% J. Derrida, Donner la mort, Paris, Galilée, coll. « Incises », juin 1999.

10 passions de la littérature, op. cit., p. 23.



TRUJILLO 187

témoigner a ma place ». Mais « en disant a I’instant, je voudrais annoncer une
singuliere alliance testimoniale du secret et de I’instant, a savoir ce qui dans
I’unicité indivisible de I’instant se temporalise sans se temporaliser a
demeure!! ».

Dans le second texte, Derrida mobilise explicitement la figure de la
météorite. En s’appuyant sur la distinction entre référence et référent —
distinctions décisive depuis son travail sur Mallarmé dans La dissémination
— et en fonction d’une « référence sans référent », il pose explicitement la
dimension phénoménologique de « la suspension, la mise entre parenthéses
ou entre guillemets de la theése du sens déterminé ou du référent réel, de leur
arrét » et conclut : « d’ou la vertu proprement phénoménologique, donc,
météorique, du phénoméne littéraire? ».

Que reste-t-il alors de cette suspension ou de cet arrét du sens ? Ou
s’effectue-t-elle 7 En quoi consiste exactement cette vertu phénoménologique
ou « météorique » ? Quelques pages auparavant, Derrida évoquait déja ce qui
« reste en 1’air », ce qui, demeurant en I’air, « appartient a I’air, a I’étre-en-
I’air », ce qui « demeure dans 1’atmosphére que nous respirons », ce qui
« demeure suspendu en I’air méme quand il touche'®» ; « contingente
météorite au moment de toucher un sol** ».

Pour tenter de cerner pourquoi Richir mobilise les figures du « témoin »
et du « météore » en vue de penser 1’anarchie du noéme, il convient de
reprendre la question depuis le commencement de son Mémoire, afin de
parvenir trés rapidement a ce point.

II.  Vers le rien que phénoméne : le jeu ouvert par la réduction

Sous la forme du probléme du rapport entre genese et structure, qui constitue
le centre de I’analyse richirienne de la période pré-phénoménologique de
Husserl (1887-1900), on retrouve le theme directeur du Mémoire de
Derrida : la mise en suspension de la genese. En abordant le probléme du
statut et du fondement des idéalités arithmétiques pour Husserl, Richir met
rapidement en évidence la nécessité d’une objectivité qui ne peut se penser
qu’en référence a une genese concrete. Il s agit, plus précisément, de concilier
une double exigence : d’une part, I’exigence structuraliste — la description de
la structure — et, d’autre part, I’exigence génétiste — 1’origine et le fondement
de cette structure.

Déja en lien avec le projet précoce de Husserl, hérit¢ de la psychologie
de Brentano, Richir souligne I’instabilité qui nait de I’impossibilité¢ de fonder

1 Ibid., pp. 23-24.

12 ], Derrida, Donner la mort, op. cit., p. 206.
13 |bid., p. 178.

“ |pid., p. 177.



TRUJILLO 188

I’unité logique objective sur la diversité psychologique subjective, ¢’est-a-
dire la difficulté de rendre compte d’une structure de sens idéale a partir d’une
genese factuelle. Cette double exigence devient plus pressante a mesure que
Husserl passe de I’arithmétique a la logique et constate la contamination du
domaine logique par le fondement psychologique. Le concept de constitution,
dans les Recherches logiques, demeure alors statique, précisément parce que
le probléme de la genése n’a pas encore trouvé sa solution. La possibilité
d’une « ouverture de la structure », que Derrida analysera plus tard dans
« ‘Genese et structure’ et la phénoménologie », ne pourra se révéler tant que
les problémes soulevés par la genése seront différés. Parmi les nombreuses
questions du Chapitre II, deux anticipent de maniere décisive 1’anarchie du
noé¢me que nous aborderons bientdt :

1. Richir soutient que la vigueur de la critique husserlienne du
psychologisme puise dans un certain platonisme. Mais il s’agit d’un
platonisme « sous tension », pour lequel la vérité n’est pas dans un topos
noetos vide, tension qui se maintient jusqu’a la découverte, par Husserl, de
I’anarchie du noéme — autrement dit, du constat que « I’idéalité n’est aucune
région de 1’étre™ ».

2. Dans ce que Richir appelle « une premicre formulation implicite de
la théorie de la réduction phénoménologique », il examine le sens du « vécu
de la pensée ». L’enjeu est descriptif : comment décrire les actes intentionnels
sans recourir aux choses intentionnées (comme Husserl le pose dans
I’Introduction au tome Il des Recherches logiques) ? Adopter une attitude
anti-naturaliste, c¢’est réfléchir plutdt que se tourner exclusivement vers les
objets. Richir parle de « contradiction », de « jeu », de « mise en jeu » et d’«
instabilité » : contradiction parce qu’il s’agit d’un agir qui est en méme temps
un non-agir, d’un regard qui cesse de regarder ; jeu, parce que je joue a ne pas
agir, je simule, feins de ne pas agir tout en agissant ; mise en jeu parce que la
réduction est, littéralement, une mise en scene (rappelons la phrase de La voix
et le phénomene®®, livre de Derrida trés présent pour Richir : « La réduction
phénoménologique est une sceéne ») ; instabilité enfin, en raison du caractere
transgressif de cette étrange expérience vécue, d’une ouverture de 1’espace
phénoménologique qui reste une mise en scéne, une mise en jeu, sans que 1’on
en tire toutes les conséquences. Tant que Husserl conserve, vers 1901, une
conception étroite de I’immanent, la difficulté ne fera que s’aggraver, jusqu’a
I’intégration du corrélat objectif dans la description — chemin qui conduira,
en 1907, a I’¢laboration de la théorie de la réduction phénoménologique.

Larticle de 1969 de Richir, « Le probléme du psychologisme : quelques
réflexions préliminaires », explicite encore ce probléme :

15 M. Richir, La fondation..., op. cit., p. 16.
16 J. Derrida, La voix et le phénomene, Paris, PUF, coll. « Epiméthée », 1967.



TRUJILLO 189

1. En cessant d’agir tout en agissant — « la phénoménologie s’efforcant
de laisser agir sur elle-méme les relations phénoménologiques dans leur
pureté » —, cette abstention libére « le pur mouvement de la formation du
vécu »*. Toute identité et permanence étant interdites, il s agit de la forme en
train de se faire, de I’informe devenant forme, du devenir dans 1’ignorance de
sa formation. Et pourtant, il existe aussi un moi qui cherche a saisir et décrire
ces vécus. Dés le commencement, la phénoménologie se voit confrontée a
deux exigences contradictoires : s’abstenir de pré-former le vécu, au risque
du non-sens, ou rester fidele au projet scientifique, en exercant une violence
pré-formative (ou tautologique). Tenter de concilier ces exigences ouvre la
pensée husserlienne a une instabilité interminable.

2. Ce que Richir nomme le « jeu de la présence-absence » apparait selon
lui dans L’Idée de la phénoménologie (1907), ou la réduction fait retour aux
données immanentes avec leur caractére absolument indubitable. Bien que la
déconnexion par rapport aux objets mondains comporte le risque d’un
idéalisme subjectif, la noématicité permettra de conjurer cet écueil.

Il reste sans doute beaucoup a accomplir pour penser le phénomene
comme rien que phénomene, c’est-a-dire pour accomplir la pensée
richirienne. Mais retenons déja que ce que nous lisons dans Phénomenes,
temps et étre :

La phénoménologie transcendantale s’enracine, en effet, dans la question du
phénomeéne en tant que phénomeéne... du phénoméne considéré comme rien
que phénomeéne, ou ne parait et n’apparait que le phénomene. Nous aurions
pu assimiler cette considération a la réduction phénoménologique
husserlienne si cette derniére n’avait été le plus souvent, sinon toujours, la
mise hors circuit de la structure sujet-objet empirique destinée a mettre au jour,
dans la structure sujet-objet transcendantale, une déterminité toujours déja la
du phénomeéne en rapport avec la déterminité toujours déja donnée du sujet
transcendantal et du corrélat objectif de la “vie” intentionnelle — nous y
reviendrons puisque cette déterminité est ce qui fait 1’objet, pour Husserl, de
analyse eidétique et phénoménologique.®

Maintenant, le rien.

17 M. Richir, « Le probléme du psychologisme : quelques réflexions préliminaires », Annales
de I’Institut de Philosophie de |1'U.L.B., Bruxelles, 1969, p. 120.

18 M. Richir, Phénoménes, temps et étres, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1987, pp. 13-
14,



TRUJILLO 190

III. De I’Abgrund a I’anarchie a travers le rien

Commengons par remarquer que les exigences contradictoires que Richir
vient de mettre en évidence peuvent, jusqu’a un certain point, correspondre
aux alternatives — ou aux conséquences — que Derrida met en jeu lorsqu’il
analyse, chez Husserl, la thématique de « I’anarchie du noéme » :

On pourrait penser que, la non-réalité du noéme une fois clairement reconnue,
il elt été conséquent de convertir toute la méthode phénoménologique et
d’abandonner, avec la Réduction, I’ensemble de I’idéalisme transcendantal.
Mais n’était-ce pas alors se condamner au silence — ce qui est d’ailleurs
toujours possible — et en tout cas renoncer a une rigueur que seule la limitation
eidétique-transcendantale, et un certain « régionalisme » peuvent assurer® ?

Pour reprendre les termes méme de Richir, il s’agit de 1’alternative entre
mouvement de la forme et pré-formation, entre non-sens et science — ici
reformulée comme une alternative entre silence et description.

Nous passerons rapidement a la partie du Mémoire ou Richir traite de
« [’anarchie du méme » ainsi qu’au passage des Ideen I dont, selon lui,
Husserl se « souvient» (ou plutét qu’il temporalise) lorsqu’il sort de la
brillance. Mais il importe auparavant de garder a I’esprit un ¢lément que
Schnell souligne avec justesse dans son ouvrage consacré au Mémoire de
Derrida. Lors de la septieme séance, abordant le chapitre 11 de la deuxieme
partie du Mémoire, Schnell attire ’attention sur 1’usage par Derrida d’une
terminologie explicitement hégélienne. Cela se produit au moment ou Derrida
insiste sur la différence, de plus en plus marquée chez Husserl, entre la
neutralisation et la simple négation?’, et ou il souligne que la réduction
« conserve ce qu’elle suspend » — ce que Schnell commente par le terme
« aufgehoben ». Si cette remarque mérite d’étre relevée, c’est parce que
Richir situera précisément I’Aufhebung hégélienne au centre méme de la
fondation de la phénoménologie transcendantale husserlienne (Chapitre 111
du Mémoire). Cela oblige a garder présent a I’esprit que sa lecture de la
fondation husserlienne s’effectue aussi a la lumiere du texte de Derrida sur
Bataille dans L écriture et la différence, intitulé¢ « De 1’économie restreinte a
I’économie générale : un hégélianisme sans réserve » 2L,

Je distinguerai trois aspects dans ce recours a Hegel :

1. La déconnexion de I’attitude naturelle correspond a la suspension de
la thése du monde en tant que Wirklichkeit. Cette suspension est une

19 ], Derrida, L *écriture et la différence, op. cit., p. 243.

20 ], Derrida, Le probléme de la genése, op. cit., p. 132.

2L J. Derrida, « De I’économie restreinte a |’économie générale : un hégélianisme sans
réserve », L écriture et la différence, op. cit., pp. 369-407.



TRUJILLO 191

Aufhebung de la these : une liberté qui se manifeste comme « dédoublement »
d’une conscience cessant d’accorder une valeur a ce qui demeure pourtant sa
conviction. S’ouvre ainsi un jeu, dans lequel la subversion de la valeur de la
thése semble pouvoir ouvrir « un rien ot plus rien n’est impossible? ».

2. Se demandant ce qui subsiste aprés la déconnexion de la thése
générale du monde, Richir voit chez Husserl la recherche d’« un rien
supplémentaire ». Ce rien correspond au remplacement de la Wirklichkeit par
la Realitdit (note de 1923 portée par Husserl dans son exemplaire des Ideen I).
Si la déconnexion porte sur la premiére, alors il ne reste rien. Le rien, dés lors,
sépare la Wirklichkeit d’elle-méme, donnant lieu a la Realitdt. Du rien, donc,
a quelque chose de supplémentaire ; rien déplacé, différé, afin de se récupérer
comme quelque chose. La réalit¢ demeure ce qui est en rapport avec une
conscience dont I’irréductibilité est aussi celle d’un centre vide.

3. Puisque la conscience n’a pas besoin du monde, celui-ci se dissout
dans le jeu, dans le simulacre. Considérée dans sa pureté, la conscience doit
étre tenue pour un systéme clos. Et pourtant, le monde est inclus dans I’étre
absolu qu’est la conscience, comme le montre, selon Richir, le noéme. 11 y
aurait ainsi un 4Abgrund de sens entre la conscience et la Realitdt. Le noeme
appartient a I’étre de la conscience, il lui est immanent, mais il n’y est pas
réellement contenu. C’est dans I’ Absolu que la Realitit s’abime : « c’est
pourquoi elle est aussi son Abgrund »=.

IV. La différence impure et ’anarchie du noeme

Pour Richir, I’instabilité congénitale de la phénoménologie se produit en
méme temps que sa consolidation dans la région de la conscience. Nous
sommes déja dans le Chapitre IV : « La déconnexion des transcendants
eidétiques ». Au moment ou il s’agit de déconnecter les transcendances
(eidétiques), en tant qu’elles ne sont pas réellement (reell) contenus dans la
conscience, il sera question d’une sphere matérielle eidétique qui, elle, n’est
pas déconnectée. Nous verrons bientdt quels ravages nous réserve le noeme.
Quoiqu’il en soit, il y a une consolidation absolue du statut de la conscience
comme région de I’étre refermée sur elle-méme, fondée sur la forme unitaire
du temps et sur la saisie du flux de la vie comme Idée au sens kantien. Chez
Richir, le moment hégélien est remplacé par le moment kantien : déplacement
de 1’Abgrund dans le Grund. 1l aborde aussitot la différence entre la
conscience psychologique et la conscience transcendantale, ou nous
reconnaissons la question de la conscience sans ame, ainsi que celle du
parallélisme. L’anéantissement touche ma vie psychique — mais il faut

22 M. Richir, La fondation..., p. 160.
23 Ibid., p. 194,



TRUJILLO 192

toujours maintenir la distance. Or, la subjectivité transcendantale, distincte de
la subjectivité psychologique, ne s’identifie pas au résidu phénoménologique.
Elle est la « duplication », le « redoublement » de la distinction entre
conscience et réalité. La subjectivité transcendantale, suture idéologique pour
ce premier Richir, posséde la caractéristique de 1’Absolu « englobant en soi
et constituant pour soi I’ensemble de la réalité » 2*. Mais sans souveraineté.
Car le concept de subjectivité transcendantale « recouvre /’Abgrund de
1I’Absolu en le déplacant dans le Grund et permet, en tant qu’il est déterminé
comme 1’Absolu, de maintenir 1’*ouverture transcendantale’?® ». Cachant en
soi I’ensemble de la réalité, « la différence qui la sépare de la réalité est impure
». D’ou la nuance — frivole, futile — le rien qui sépare les parall¢les (référence
au §14 des Méditations cartésiennes). Car le rien qui sépare les paralléles ne
peut jamais étre situé : I’instabilité¢ de la phénoménologie transcendantale est
inéluctable. Ainsi :

Jamais le phénoménologue ne pourra étre assuré de se trouver dans ’attitude
(Einstellung) transcendantale.?®

Et pourtant... :

Et pourtant, il y a bien une ‘motivation philosophique’, une liberté qui me fait
poser des questions et m’étonner face au monde, la possibilité de pratiquer
I’ Aufhebung — 1’épokhé — de la thése naturelle du monde.?’

A ce stade, Richir récapitule : le §36 des Lecons pour une phénoménologie
de la conscience intime du temps constituerait un exemple extraordinaire
d’errance aveugle. Les §§ 49 et 54 des Ideen signaleraient I’émergence de la
différence impure entre le psychique et le transcendantal, « le jeu in-fini de
I’un dans I’autre, la disparition du fondement comme origine absolue dans la
vibration incontrdlable du jeu?® ». Et aussitot :

L’absolu transcendantal comme Abgrund du jeu in-fini informel est ce qui met
la pensée en mouvement, ce qui I’oblige a se temporaliser, a se construire en
s’effagant.?®

Ce probleme de I’errance aveugle des Legons... semble se situer au cceur de
ce qu’Alexander Schnell nomme la « phénoménologie constructive ». J’en

24 Ibid., p. 218.

%5 |bid.

2 |hid., p. 220.

27 |bid., pp. 220-221.
28 |hid., p. 221.

2 |bid., p. 221.



TRUJILLO 193

profite pour interpoler ici une inquiétude que j’ai soulevée ailleurs : la
question de savoir comment concilier la liberté de la réduction et la passivité
du temps se pose chez Derrida comme la possibilité d’un échappement a toute
eidétique et a tout /ogos, et chez Husserl comme le probléme du manque de
noms dans les Legons... On sait que, dans La voix et le phénomene, ce
probléme devient celui de la temporalisation en tant que racine d’une
« métaphore originaire ». Alexander Schnell 1’aborde bri¢vement chez

%0 mais il convient de s’intéresser a ce qu’il

Husserl dans Temps et phénomene
en dit dans Husserl et les fondements de la phénoménologie constructive.
Contre I’idée d’une « différence originaire » (« Merleau-Ponty, Derrida et
Ricceur »), Schnell affirme que Husserl avance vers Bernau comme vers une
« solution », c’est-a-dire comme vers la « seule issue » permettant d’éviter «
le cercle vicieux » consistant a devoir nommer le constituant a travers le
constitué — ou la pré-formation, selon la terminologie de Richir. Lorsque la
note 59, a la page 182, utilise I’expression « les noms nous font défaut » pour
signaler I’absence d’un langage propre & la sphére pré-immanente®!, c’est
pour remarquer que Husserl, conscient que le statut de I’analyse est tout autre,
continue néanmoins a recourir au langage descriptif, comme dans I’analyse
de la sphére immanente®?. On se demande alors : y a-t-il une correspondance
possible entre la « métaphore originaire » €évoquée dans La voix et le
phénomene — qui est aussi une image, un Bild — et cette « image (au sens
transcendantal) » dont parle Schnell dans La déhiscence du sens® ? Ne serait-
ce pas ce Bild originaire qui empéche déja la dérivation de I’imagination ?

Nous venons d’aborder le parallélisme. Il nous faut maintenant
affronter le fait que le jeu ouvert par la réduction implique une double feinte :
si, dés le commencement, Husserl identifiait la phénoménologie a I’effort de
faire comme si la chose n’était pas 14, il nous confronte désormais au fait qu’il
faut aussi feindre qu’elle est absente tout en étant a I’intérieur. Mais quelle est
alors la constance de cette chose ? C’est précisément de 1’« anarchie du
noeéme » qu’il s’agit maintenant. Tout converge vers le §97 des Ideen. Dans
les deux corrélations et leurs quatre pdles, le noéme se montre radicalement
hétérogéne a la hylé, « méme si ce qui apparait est normé par le cours
hylétique ». Puisque la conscience transcendantale ne peut disposer de la

30 Temps et phénomene : la phénoménologie husserlienne du temps, Hildesheim, G. Olms,
coll. « Europaea memoria », 2004.

31 Cf. A. Schnell, Husserl et les fondements de la phénoménologie constructive, Grenoble,
J. Millon, coll. « Krisis », 2007.

32 1’en profite pour corriger ma lecture de ce passage du livre de Schnell faite a la page 94 du
livre Derrida aux limites du transcendantal. Cf. I. Trujillo (éd.), Derrida Aux limites du
transcendantal : de la déconstruction a la phénoménologie, Wuppertal, Association
internationale de phénoménologie, coll. « Mémoires des Annales de Phénoménologie »,
juillet 2025.

33 Cf. A. Schnell, La déhiscence du sens, Paris, Hermann, coll. « Le Bel Aujourd’hui », 2015.



TRUJILLO 194

facticité irréductible, la phénoménologie ne saurait se réduire a un idéalisme
absolu. Le noéme n’appartient ni au monde ni au fond réel (reell) de la
conscience : il est irrégional. Il fournit tout le sens a la description noétique,
laquelle dépend du sens noématique constitué, mais le noeme lui-méme —
condition du sens — ne peut pas étre décrit. Richir, citant Derrida, affirme que
le noéme est « la racine et la possibilité méme de I’objectivité et du sens ». Il
le décrit ensuite comme « une sorte de ‘trou’ par ou la lumiére éclaire la scéne
du paraitre®* ». Et nous lisons encore :

En tant que paraitre de 1’étant impossible a situer dans aucune région de I’étre,
le noéme efface et exceéde la régionalité eidétique de maniére irréductible.

Dans son irrégionalité, le noéme n’est autre que I’eidos dans sa monstration
t3.

(phainesthai) nue, 1’étant comme il est en tant qu’il es
Idéal, irréel, mais non fantastique, le noéme est instable et impossible a
situer : « il joue entre la présence et I’absence ». Seule une sorte de « témoin
transcendantal » peut en rendre compte. Cette anarchie peut-elle étre
comprise comme un Abgrund, comme une « transcendantalité¢ de
I’ouverture » ? La brillance du phénomene se transforme alors en I’éclat
ancien de la chose déja vue, effacant sa « brillance transcendantale® ». C’est
dans le souvenir de cette brillance — c’est-a-dire une fois celle-ci temporalisée
— que le témoin, déja a distance, supplée a la cloture du jeu. Et la lumiere qui
ouvrait le jeu, venue météoriquement de nulle part, « tombe désintégrée dans
I’atmosphere calme du parallélisme noético-noématique ». Mais le t¢émoin ne
cesse jamais de participer a la cloture du jeu : « Ce que je ne peux jamais
comprendre, dans une structure, c¢’est ce par quoi elle n’est pas close®’ ».

Comme le témoin ne cesse de participer a la cloture du jeu — notamment
dans la (pré)forme supplémentaire du concept de noéme — il est légitime de
se demander si la supplémentarité ne devient pas intrinseque et d’infini. Mais
I’in-formel infini, dont parle Richir, ne cesse de se structurer dans
I’indétermination esthétique. On peut aussi se demander si, pour échapper a
la désintégration qui le menace, le météore ne devrait pas se précipiter dans
I’Abgrund au point de rendre impossible toute chute : de sorte que, la
possibilité de tomber étant abolie, le parallélisme noético-noématique ne
puisse plus éluder la supplémentarité. Ce schéma de la chute ne préparerait-il
pas, chez Richir, le dénivelé architectonique occupé ensuite par 1’institution
symbolique ?

34 M. Richir, La fondation..., op. cit., p. 226.

3 |bid., p. 226.

3 |bid., p. 228.

37 ], Derrida, L *écriture et la différence, op. cit., p. 238.



TRUJILLO 195

Dés que la supplémentarité devient intrinseéque et essentielle, se réalise
ce que Derrida affirme dans La pharmacie de Platon :

Deés que le dehors d’un supplément s’est ouvert, sa structure implique qu’il
puisse lui-méme se faire “typer”, remplacer par son double, et qu’un
supplément de supplément soit possible et nécessaire. Nécessaire parce que ce
mouvement n’est pas un accident sensible et “empirique”, il est li¢ a 1’idéalité
de I’eidos, comme possibilité de la répétition du méme.>®

De méme, lorsque le sans-fond de la chute se précipite, il touche le sol tout
en restant suspendu dans ’air. Et la chose déja vue (le référent) demeure
météoriquement suspendue dans la référence. La double feinte qui, selon
Richir, menace le passage au non-sens ouvre une zone de difficile
discernement : le préformé y est soit ramené a la contingence du devenir
indéterminé de sa formation, soit re-marqué dans la supplémentarité
intrinséque de sa mémeté. Dans le premier cas, la phénoménalité est
intrins€quement phénoménalisation. Dans le second, elle est intrinseéquement
non-phénoménalité. Phénoménalité esthétique dans le premier cas, historique
dans le second.

38 ). Derrida, «La pharmacie de Platon », La dissémination, Paris, Seuil, coll. « Tel
Quel », février 1972, p. 125.






On the Criteria of Transcendentality: an Analysis in the
Deconstructive Outlook

ANNA ILYINA
l. Introduction

The idea and problem of the transcendental, which is generally of great
importance for European philosophy, acquires particular relevance in the
Modern context. In fact, in a situation where we are faced with the numerous
effects of pluralization of philosophical approaches, blurring of the
boundaries of philosophical discourse, certain stylistic lability of
philosophical texts, etc., an appeal to the invariant foundation of rigorous
thinking, the exemplary manifestations of which can be found in the fields of
the transcendental tradition, takes on special significance.

The fundamental issue here is not to bring the multiple under the
universal One, once again in the history of philosophy: for example, to
compensate for the diversity of topics with the identity of principles and the
like. Rather, it is about the question of how to reconcile and combine the
pursuit of universality inherent in philosophy with the aspiration of or for
something radically other, which is, actually, a no less important motive for
philosophical quests.

In solving this issue, the philosophy of deconstruction appears as a
relevant resource, which provides significant potential for reinterpreting the
foundations of transcendentalism: first of all, methodologically, but also
thematically. Transcendental thinking appears both as an object and, to a
significant extent, as a methodological basis of deconstructive thought, the
latter being one of the most significant versions of an important trend in
contemporary philosophy? that can be defined, in general, as a philosophy of
difference. The deconstructive angle of looking at the problem of the
transcendental allows us to see that it is within transcendental thought as such
that the radicalism of universalist claims is combined with a careful attention
to the factors of the other, singular, etc. In deconstructive philosophy, the
thematization of the transcendental occupies an important place and leads to

L1 use the terms deconstruction and, accordingly, deconstructive to denote not a separate
method, but a certain philosophical and methodological attitude in general, proposed and
elaborated in the works of J. Derrida.

2 T prefer here the term “contemporary” over that of “modern” because of the latter’s
ambiguity.



ILYINA 198

the emergence of the Derridean concept of the quasi-transcendental, which
Derrida uses for his philosophical self-determination.

So, what is transcendental thinking? What are its special traits? Is it
possible to determine its invariant features — despite the numerous variations
of transcendental philosophy in the course of the historical-philosophical
process? How is it possible and is it possible at all to implement the principles
of theoretical transcendentalism in modern philosophical discourse? What is
the specificity of Derridean quasi-transcendentalism and how does it relate to
classical versions of transcendental philosophy? These questions direct the
interest and course of this investigation, which aims to reconstitute the
theoretical foundation of transcendental discourse based on a methodological
approach that develops the conceptual achievements of deconstruction
theory. | consider the philosophy of deconstruction as one of the fundamental
versions of transcendentalism, along with the critical and phenomenological
transcendental projects®, all three ones being covered by the concept of
“rigorous transcendentalism”.

Despite the large number and indisputable depth of research approaches
to specific problems of transcendental philosophy and despite the
transcendentalist component of deconstructive thinking®, it is possible to
observe a significant amount of theoretical gaps related first and foremost to
(1) the noticeably small number of studies aimed at integral systematic
conceptualization of the problem of transcendental, (2) mostly practical
preferences of contemporary studies and receptions of transcendental
thought, as well as (3) the significant predominance of a historical-
philosophical orientation over the theoretical-analytical one in the study of
both transcendental philosophy and (especially) philosophy of deconstruction

3 That is, Kant’s transcendentalism and phenomenological philosophy of “classical”,
Husserlian type. By using the adjective “critical” to denote Kant’s transcendental discourse,
I in no way belittle the importance of the critical principle in Husserlian and Derridean
projects but only proceed from the crucial significance of the term “critique” for Kant’s
philosophy.

4 Among the noteworthy studies of transcendental philosophy, the works by such authors as
H. Alison, R. Aquila, S. Crowell, M. S. Gram, R. Hanna, D. Henrich, O. Hoffe, S. Luft, J. N.
Mohanti, T. Rockmore, V. Sellars, and many others should be mentioned. Comprehensive
analysis of transcendental aspects of phenomenological philosophy is presented in the works
of R. Bernet, F. Forestier, G. Funke, L. Landgrebe, D. Lohmar, J. N. Mohanty, D. Moran, A.
Schnell, E. Stroker, L. Tengelyi, D. Zahavi, etc. In the light of the intention to thematize in
full the idea of the transcendental, comparative studies of Kant’s and Husserl’s conceptions
as two fundamental transcendental projects are key. Among the works of this orientation, it
is worth mentioning the research of I. Kern, P. Ricceur, A. A. Bello, R. Lerner, T. Nenon, and
V. Cibotaru. The problem of deconstructive philosophy’s belonging to the transcendental
tradition is developed in the texts of J. Bennington, J. Culler, M. Doyon, R. Gasché, M.
Hobson, Ch. Norris, and R. Rorty. Certain aspects of the relationship between Derridean
philosophy and the transcendental paradigm are highlighted in the works of F. Forestier, A.
Hurst, Chung Chin-Yi, C. Colebrook, T. Khurana, and others.



ILYINA 199

in a transcendental context. It is a filling of the indicated research gaps that
this investigation is largely aimed at.

The scientific novelty of this research lies in an attempt to propose a
conceptual model of transcendental-phenomenological thinking within which
the universal characteristics of the theoretical dimension of transcendental
discourse will be highlighted. Following a deconstructive methodology, the
“transcendental motif” will be coordinated with the theoretical demands of
“philosophy of difference”.

An important methodological feature of this study lies in the mutual
thematization of deconstructive discourse from a transcendental perspective
and of transcendental philosophy from the perspective of deconstruction.
Such an approach results from the synthesis of the phenomenological
principles of sense-constitution, ‘“zigzag” and “Rickfrage”, the
deconstructive method of aporia, as well as the method of “ahistorical
reconstruction”. It should be clarified, however, that the interest of the
present study is focused on the theoretical dimension of transcendental
philosophy.

This paper outlines the foundations of a philosophical orientation that |
would like to designate as “hyperbolic transcendentalism”. By this I mean a
radicalization and a systematic reworking of (1) the immanent hyperbolism
of the transcendental attitude and also (2) the deconstructive hyperbolism as
an important trait of the Derridean “reception” of transcendental thought.
According to my research expectations, this methodological approach enables
us to reveal the theoretical potential of transcendentalism in today’s
philosophical discourse.

Il.  The idea of Transcendental Philosophy®
In the European philosophical tradition in general, transcendental thought is

of particular importance. The exclusiveness of its significance is largely due
to its specific ambivalence as combining features of universality and

5 The concept of “ahistorical reconstruction” is proposed by a modern Ukrainian
phenomenologist, Vakhtang Kebuladze. Cf. Fenomenolohiia dosvidu [Phenomenology of
experience] Kyiv, Duh i Litera, 2011, 280 p.

® The title of this paragraph is an homage to Kant, who named the first section of the
Introduction to his first “Critique” in the first edition. In Husserl, in the appendices to the
lecture course “First Philosophy”, we find a text called “Kant and the Idea of Transcendental
Philosophy”. Also, this title is often used by interpreters of transcendentalism — for instance,
Angela Ales Bello, « The Transcendental: Husserl and Kant », in A.-T. Tymieniecka (ed.),
Transcendentalism Overturned, Dordrecht, Springer, Analecta Husserliana (108) april 2011,
p. 230 ; and also Sara Heindmaa et al., « Introduction: Methodological, Historical, and
Conceptual Starting Points », in S. Heinamaa, M. Hartimo and T. Miettinen (eds.).
Phenomenology and the Transcendental, New York, & London, Routledge, 2014, p. 4, etc.



ILYINA 200

exceptionality. Indeed, the universalistic pursuits of transcendental
philosophy are conjoined with a close attention to the factors of otherness and
singularity. This is the radical novelty of the way of philosophizing
presupposed by the “transcendental turn” and the exemplary status of
transcendental thinking for philosophical discourse in general.

The principles of transcendental thinking introduced by Kant’s
“Copernican turn” radically change the view about the subject and method of
philosophy. This, therefore, involves the constitution of a new philosophical
discourse and a reinterpretation of the very foundations of philosophy as
philosophy, as well as the development of a special methodology relevant to
the philosophical inquiries and to the aspirations of transcendentalism. At the
same time, according to E. Husserl, the idea of transcendental philosophy is
immanent to philosophy in general “as the eternal sense... which remains
forever inseparable from its further development™’. Hence, at least from the
transcendental point of view?®, the idea of the transcendental — as a certain
attitude, as an “idea in the Kantian sense” (to use a Husserlian
expression) — lies, to some extent, at the basis of philosophy as such. In the
article “Transzendental” from the well-known “Historisches Worterbuch der
Philosophie” we find that “each ... stage of the historical development of the
concept of ‘transcendental’ reveals something about the understanding of
philosophy itself. It can even be argued (having recourse to some degree of
deliberate exaggeration) that the transcendental discourse is a kind of
hyperbolic expression of the Western European thought tradition: its critical
radicalization®®.

Moreover, transcendental philosophy appears as a certain (self-
)reflection of the type of thinking that Derrida designates under the title of
“logocentrism™: a self-reflection that culminates in deconstructive
philosophy. At the same time, even though transcendentalism interpreted in
this way can be metonymically identified with the philosophical tradition as

T“Kant and the Idea of Transcendental Philosophy,” trans. Ted E. Klein and William E. Pohl,
Southwestern Journal of Philosophy, vol. 5, fall 1974, p. 53.

81 share this point of view to a great extent. [ would like to emphasize the “inside” nature of
this investigation as being conducted from within the tradition under consideration, and not
from the distance that the historical-philosophical position would prescribe.

® Cf. Tobias Trappe, « Transzendental; das Transzendentale; Transzendentalien;
Transzendentalphilosophie », in J. Ritter, K. Griinder & G. Gabriel (eds.), Historisches
Worterbuch der Philosophie, Bd. 10, Basel, Schwabe, 1998, p. 1359.

10 Both Kant and Husserl consider transcendental philosophy to be philosophy par excellence
if not the only possible philosophy as philosophy. As the well-known researcher of
phenomenological philosophy Jeff Malpas notes, reviewing the work of Chad Engelland
(dedicated to the problem of Heidegger’s transcendentalism), the latter “shows why the
transcendental, even if it is not all that philosophy is, nevertheless remains an essential part
of it”, Heidegger ’s Shadow: Kant, Husserl, and the Transcendental Turn, New York, Taylor
& Francis, 2017, p. I.



ILYINA 201

such, the explicit definition of the transcendentalism program, associated with
the name of Kant and prepared by Cartesian philosophy, declared itself from
the very beginning in the aspect of “turningness”**.

As noted, the principles of thinking proposed by transcendentalism lead
to fundamental changes in the understanding of the nature of both
philosophical discourse itself and its object, and thus to a revision of the
constitutive parameters of philosophical thought. These changes are reflected
in several shifts of the thinker’s attention: from the “what” of the subject to
the “how” of the ways of its constitution (to the dimension of meaning or
sense); from the center (for example, in the form of “Origin”) to the border or
limit; from the substance to the relation; from the actual and present to the
possible; from a real existing actual object to an “instance” of its (possible)
constitution, that in various transcendental conceptions can be defined as a
subject, consciousness, text (or writing).

Kant’s philosophical turn (or “revolution”) lies in the introduction and
the radicalization of the critical attitude. Its aiming at various effects of the
dogmatism inherent to the discourse of “old” metaphysics is essentially
reproduced in the deconstructive ambition to undermine and overcome (or at
least to comprehend and problematize) the logocentric effects of the
philosophical tradition in its dogmatic dimension. A distinctive feature of
transcendental thinking, which correlates with the aforementioned
combination of turningness and traditionality, is the overlap of criticism and
hyperbolicity. Transcendental critique could be characterized as a kind of
hyperbolism!2 — and at the same time, the critical function is inherent in the
method of the hyperbole®.

11 On the paradoxical interaction of traditionality and otherness (this problem is thematized
with particular acuteness in the deconstructive discourse), see Transtsendentalizm par
excellence:  dekonstruktsiina  perspektyva [Transcendentalism Par  Excellence:
Deconstructive Outlook], Kyiv, Interservis, 2020, pp. 154-165; and “Tradytsiia i svoboda v
dekonstruktsiinii “filosofii filosofii” [“Tradition and Freedom in the Deconstructive
‘Philosophy of Philosophy™], Sententiae, vol. 41 (3), 2022, pp. 6-25.

12 The hyperbolicity of Kant’s critique consists in its aiming not at particular philosophical
concepts, and not even at particular trends, principles, or methods of philosophizing, but at
their source and core: the reason itself. The focus of transcendental critique on the
foundations of philosophy as a whole and its focus on its own foundations and principles
overlap (according to the above-mentioned universalistic nature and orientation of
transcendental thought). In the case of Husserl, the critical questioning about the conditions
of possibility is radicalized and addressed just to transcendental philosophy itself. The
Derridean attitude towards Kant’s and Husser!’s transcendental legacy is characterized by an
even greater radicalism (hyperbolicity) of both criticism itself and its, so to say, integration
into hyperbolism: this is displayed in the way deconstruction “adopts” some transcendental
principles and methodological techniques.

13 A significant point of convergence between hyperbole and critique is related to an aspect
of the meaning of critique (non-obvious but quite important) as crisis (Cf. « Criticism and
Crisis », in P. de. Man. Blindness and Insight: Essays in the Rhetoric of Contemporary
Criticism, New York, Oxford University Press, 1971, pp. 3-19). Hyperbole is a kind of
surpassing (transcendence) that is carried out by bringing the hyperbolized element (concept



ILYINA 202

The ambivalence of the philosophical-theoretical attitude resulting
from such an overlap considerably determines the specifics of deconstructive
discourse, in particular, in its relationship to the transcendental one. Indeed,
the methodological “union” of critique and hyperbole within the framework
of “deconstructive transcendentalism” is aimed at the transcendental thinking
itself, when the latter becomes an object of deconstructive critique.
Conversely, it is based on the deconstructive approach that a fundamental link
between critique and hyperbole is manifested.

To summarize, it can be noted that hyperbolicity as one of the main
parameters of transcendental discourse'* is realized on the following levels of
functioning of the latter:

1) the relationship of transcendentalism with Western philosophical tradition
as a whole (transcendentalism as a hyperbole of philosophy as philosophy);
2) the methodological attitude of transcendentalism itself (hyperbolicity as a
component of transcendental methodology);

3) the immanent progress of the transcendental tradition (phenomenology as
a critical hyperbolization of the foundations of Kant’s transcendentalism,
deconstruction as a critical hyperbolization of the phenomenological
paradigm).

I1l. Rigorous and Hyperbolic Transcendentalism

Among the variety of philosophies that, in one way or another, include
transcendental aspects of thinking, three philosophical projects, to my mind,
most fundamentally and accurately represent the transcendental attitude and
thus form the basis of the conceptualization of transcendental philosophy
proposed in this study: the “rigorous transcendentalism” of Kantian critique,
Husserlian phenomenology, and Derridean deconstruction.

The rigor of critical, phenomenological, and deconstructionist
transcendental projects is due to several factors. First of all, it lies in:
1) the methodological clarity, purity, and systematic character of the
declaration and implementation of ideas, principles, and concepts;

or meaning) to the limit of its identity. Therefore, its position can be defined as critical. The
idea of this criticality-hyperbolicity is well conveyed by the Derridean quasi-concept “plus
de”, which combines two not just different, but opposite meanings: “more than” and “no
more...”.

141t should be noted that the transcendental-phenomenological tradition owes the concept of
hyperbole primarily to the Cartesian principle of methodological doubt, carrying out its
reception and interpretation. Cartesian discourse provides two dimensions of the
hyperbolic: methodological, which characterizes the type and degree of critical-skeptical
doubt, and ontological, which concerns the idea of the infinite.



ILYINA 203

2) for Husserl and Derrida — in the consistency, depth, and relative
completeness of coverage of Kantian claims*®, which are, however, subjected
to critical-hyperbolic treatment;

3) the strong theoretical orientation of the mentioned projects (that sometimes
does not coincide with the explicit statements of their authors).

Rigor can be considered an important attribute of transcendental
thinking®®, associated with other features such as radicalism (most clearly
represented in Husserl’s phenomenology) and, in the extreme case,
hyperbolicity (explicitly manifested within the scope of deconstructive
“quasi-transcendentalism”). It is not only that methodological rigor is subject
to radicalization and hyperbolization, but also that rigorous thinking, by
definition, presupposes a certain radicalism (which turns into hyperbolism
under certain “theoretical circumstances”).

Examples of the explicit link between rigor and radicalism can be found
in Husserl’s texts. According to Husserl, philosophy in the “old Platonic
meaning is either nothing or it exists as the intention towards the most
rigorous science in the most radical and ultimate sense”!’. Husserl finds the
mentioned conjunction of radicalism and rigor already in the philosophies of
Plato® and Descartes'® and himself follows this connection when developing
the project of phenomenology as first philosophy: “It is only with a rigorous
First Philosophy that there can appear a rigorous philosophy as such.?%” Also,
the “idea of First Philosophy, i.e., the form of a philosophy of beginnings ...
gives shape to itself in the most radical philosophical self-consciousness and
in absolute methodological necessity.?!”

The ultimate, radical form of transcendental-phenomenological
radicalism is the hyperbolicity inherent in deconstruction discourse. While
radicalism is associated with the maximum strictness of adherence to and the
maximum intensification of characteristics of the concept to which the
predicate of radicality is applied — without violating the limits of the
concept’s identity (rather, on the contrary, strengthening them), hyperbole is
a kind of excess as a result of which the identity of what is subject to
hyperbolization is brought into question. It should thus be noted that both

151t is worth noting that this completeness extends not only to the principles that are accepted
as adequate and correct within the framework of, respectively, phenomenological and
deconstructive conceptions, but also to those ones that become objects of criticism and are
subject to contestation.

16 The attributes of “rigorous thinking” are self-criticism, considerable attention to
methodological reflections, clarification and nuancing of the conceptual dictionary, etc.

7 Husserl, First Philosophy. Lectures 1923/24 and Related Texts from the Manuscripts
(1920-1925), transl. S. Luft, Dordrecht, Springer, 2019, p. 438.

18 1bid.

19 Ibid., pp. 8, 66.

20 1bid., p. 6.

2L 1bid.



ILYINA 204

radicalism and hyperbolicity are directly related to the factor of the limit,
which is of great importance for transcendental thinking (this will be
discussed below).

We can also trace the relationship between rigorism and radicalism (or
hyperbolicity) in the Derridean texts. In his famous essay “Différance,” the
philosopher argues that “As rigorously as possible we must permit to
appear/disappear the trace of what exceeds the truth of Being Différance”?.
The rigor of Derridean transcendentalism is not least due to the transcendental
methodological “device” discussed above, which implies the overlapping of
critique and hyperbolization and involves a self-referential application: that
is, it is actualized in the course of self-reflection of the transcendental-
phenomenological thought (this time provided by deconstruction). Even
more: in the case of Derrida, this “device” is at the basis of deconstructive
questioning about the limits and conditions of the (im)possibility of
philosophy in general.

Based on the analysis, interpretation, and advancement of the Derridean
methodological developments (especially those aimed at the critical reception
of the transcendental heritage), as well as drawing upon the characteristics of
transcendental thinking captured by the deconstructive approach, | propose a
concept of “hyperbolic transcendentalism” to represent a peculiar way of
thematization in the transcendental discourse. This concept (1) summarizes
the ways to reconstitute main transcendental positions uncovered by
deconstructive thinking; (2) reveals the implicit tendencies of the
transcendental attitude in general; (3) can be an internal resource for the
further development of the transcendental tradition in the conditions of
modern philosophical demands.

IV. Derridean “Quasi-transcendentalism”

Considering deconstructive philosophy within the horizon of “hyperbolic
transcendentalism” as a transcendental project par excellence which proves
to be its radicalization (a return to the fundamentals) and hyperpolarization
(an intention to self-transcendence) of the ultimate grounds and basic
principles of transcendental thinking, | largely rely on the semantics of the
concept of quasi-transcendental as used by Derrida himself as well as by
some leading interpreters of his philosophy?:.

22 “Différance”, in Derrida, Margins of Philosophy, trans. A. Bass, Chicago, The University
of Chicago Press, 1982, p. 23, italics added.

23 First of all, the works of Geoffrey Bennington (Interrupting Derrida, London & New York,
Routledge, 2000, and — in collaboration with Derrida himself — Jacques Derrida, Chicago,
University of Chicago Press, 1999) and Rodolphe Gasché (The Tain of the Mirror: Derrida



ILYINA 205

At the heart of the deconstructive idea of quasi-transcendental lies, once
again, the above-mentioned intention to hyperbolize the foundations of
transcendental thinking — an intention that, according to the features of the
transcendental discourse, assumes the moment of criticism as its essential
component. Furthermore, the quasi- or ultra-transcendental radicalization of
transcendental questioning implies the articulation of, particularly (and even
mainly), those aspects of the transcendental that undergo a certain
marginalization within the framework of classical transcendentalism and its
classical interpretations.

The function of the deconstructive concept of “quasi-transcendental” is
first of all to de-dogmatize the transcendental: and therefore, to support and
reconstitute the authentic foundations of transcendental thinking?*. Their
critical radicalization is at the core of the idea of quasi-transcendental and
quasi-transcendentalism as a philosophical attitude. This radicalization
concerns primarily such problematical knots of transcendental philosophy as
the relation between transcendental and empirical and the question of
conditions of possibility. In the first case, the fundamental ambivalence of the
said relation intensifies, as an opposition and an overlapping simultaneously:
the transcendental is such only relating to the empirical. In the second case,
the transcendental inquiry takes the form of questioning about conditions of
im-possibility.

The reconstruction of the semantic field of the prefix “quas”, which
acquires the status of a concept within deconstructive discourse, allows us to
capture such variants of its meaning as “almost”?, “not yet”/’no longer”?°),
“nearly”?’, “as if*?®. From a transcendental point of view, of extreme
importance is such a function of the Derridean (quasi) concept of quasi as
close integration (right up to the overlap) of elements or aspects that are
stereotypically viewed as opposite to each other — the opposition thus being
deconstructed. Therefore, Derrida speaks of “a common root which, without
annulling the alternative, prescribes its derivation from a more ‘ancient’
possibility”?°.

and the Philosophy of Reflection, Cambridge, Harvard University Press, 1997.) should be
mentioned here.

24 Let’s take into account that transcendental philosophy initially appeared as an opposition
to dogmatically oriented metaphysics.

25 Cf. J. Derrida, De I’esprit: Heidegger et la question, Paris, Galilée, 1987; and « Nombre
de oui », in Derrida, Psyché: Inventions de | autre, Paris, Galilée, pp. 639-651.

26 « Nombre de oui », op. cit., p. 643.

27 « Comment ne pas parler : Dénégations », in Derrida. Psyché..., op. cit., p. 578.

28 « Comme si ¢’était possible, ‘within such limits’... », Revue Internationale de Philosophie,
vol. 52, n°205 (3), 1998, p. 510 ; and « Comment ne pas parler... », op. Cit., p. 578. This goes
back clearly to Kantian als ob.

2 Derrida « Nombre de oui”. “A Number of Yes », trans. B. Holmes, Qui Parle, vol. 2(2),
1988, p. 124.



ILYINA 206

A thorough explication of this function, primarily concerning the
“transcendental/empirical” distinction, we owe to the outstanding interpreters
of Derridas’s philosophy, R. Gasché, and G. Bennington®. In addition,
Gasche develops the theme of quasi-metaphoricity, which, according to the
deconstructive logic, “precedes™! the distinction between metaphor and
concept®2. Close to the concept of quasi-transcendental is the one of “ultra-
transcendental”®, which, in turn, is closely associated with the idea of
hyperbolicity. The transcendental function of deconstructive “operators”
quasi- and ultra- is, in particular, to resist “naive” realism, literalness,
objectivism, etc3.

It should be noted that the foundations of quasi-transcendental thinking
lie in the transcendental discourse itself. For, not just the quasi-
transcendental, but also the transcendental as such can be seen as a relation
not only and not simply to the empirical, but between the transcendental and
the empirical as well, the relation to the empirical being a part of the very
essence of the transcendental®®. Thus, Derrida’s quasi-transcendentalism
appears as a hyperbolic manifestation of the transcendental thought pattern.

V. Criteria of Transcendentality

Having defined in general terms both the specifics of transcendental discourse
(according to my view) and the peculiarities of deconstructive
(quasi)transcendentalism, | would like to offer some characteristics that, |
think, in a certain way distinguish transcendentalism as a specific mode and
style of philosophical thinking. I do this based on a “zigzag” movement®
between the guidelines of the deconstructive approach and the conceptual
grounds of classical transcendentalism.

Basing my analysis on the three philosophical positions subsumed
under the term “rigorous transcendentalism”, I nevertheless give a certain
preference to the deconstructive discourse, which has a priority in constituting

30 The Tain of the Mirror..., op. cit., p. 317, and Interrupting Derrida, op. cit., p. 19.

31 | use this word with caution and, so to speak, non-literality, taking it in quotation marks,
given that the motives of primacy, originality, etc. are the main targets for deconstruction.

32 The Tain of the Mirror, op. cit., p. 311.

3 Cf. J. Derrida, La Voix et le Phénomene, Paris, PUF, coll. « Epiméthée », 1967, 117 p. ;
and “Response to Baldwin”, in S. Glendinning (ed.), Arguing with Derrida, Oxford,
Blackwell Publishers Ltd, 2001, pp. 102-109.

% E.g. De la grammatologie, Paris, Minuit, 1967, p. 90 ; La voix et..., op. cit., p. 14 ;
« Comment ne pas parler... », op. Cit., p. 592.

35 At this point, | would like to refer to Bennington’s thesis: “The transcendental is only really
transcendental (and not transcendent) to the extent that it is (only) quasi-transcendental”,
Interrupting Derrida..., op. cit., p. 89.

% The “zigzag” metaphor for the transcendental-phenomenological tradition is not
accidental: it refers us to Husserl’s methodological terminology.



ILYINA 207

the conceptual and methodological approach of this investigation. Since the
research project outlined in this article involves striving for systematicity and
a certain universality in definition and interpretation of the idea of
transcendental philosophy, the priority of the deconstruction methodology
seems to be justified not only by today’s relevant ways of posing questions
(given that Derrida is a relatively contemporary author), but also (1) by the
radicalism of critical claims of deconstructive quasi-transcendentalism, (2) by
the breadth of transcendental problems covered by it, (3) by the Derridean
rigor in adherence to transcendental methodology (albeit in its very peculiar
interpretation).

An important (essentially transcendental) nuance is that the proposed
below characteristics of the transcendental discourse are those only while
being in a relationship of mutual determination, enabling, and conditioning.
They do not coexist independently, but interact, and not in a hierarchical
manner, but rather in a network®’. From this set of criteria, it is impossible to
choose one main principle to which the others would be subordinated.

So, | would like to identify the following characteristics of
transcendental thinking:

1. The constitutive function of the factors of relation and difference. The
dominant status of relation and difference distinguishes transcendentalism
from substance-oriented philosophies based on the idea of a Thing, of the
ultimate “What”.

Moreover, it seems to be methodologically appropriate to combine
difference and relation into a single principle (“relation-difference”), making
it possible to emphasize both the anti-substantial attitude (provided by the
relation) and at the same time the irreducibility of elements being in relation
to the One (provided by the difference).

In Kant’s, Husserl’s, and Derrida’s versions of transcendental
philosophy, the main representations of the “relation-difference” principle
are, respectively, a priori synthesis, correlation, and différance. On the
ground of this principle, a connection is revealed between the transcendental-
phenomenological discourse and other directions of phenomenological
thought such as the philosophies of the Other represented by (but not limited
to) the names of E. Levinas, J. Derrida, P. Ricceur, B. Waldenfels, and also,
to a certain extent, J.-L. Marion®. The idea of the other is implicitly

37 In a similar way, R. Gasché (op. cit.) thematizes deconstructive “infrastructures”, which,
in effect, are quasi-transcendental.

38 The term “other” has two different spellings in the text. | use the version with a small letter
and italics when speaking of other in general — as a concept correlative (and sometimes even
equivalent) to that of relation-difference — whilst by the variant with a capital letter, | intend



ILYINA 208

incorporated in the concept of experience, which is of great significance for
all three aforementioned versions of “rigorous transcendentalism”. In
particular, the motive of the other is implied by the phenomenological
thematization of consciousness as the consciousness of...%°. Finally, the
deconstructive idea of the quasi-transcendental turns out to be just the result
of a search for a non-empirical*® approach to the phenomenon of the other.

2. The dominant status of concepts that:

a) express ideas of relation and difference: synthesis, intentionality,
correlation, différance, aporia, etc.

b) form a distinction that has a fundamental or exemplary status for a
given system and is not reducible to the more “primary” One: noesis-noema,
transcendental-empirical, genesis-structure, etc.

c) appear as ambivalent concepts that cannot be reduced to one of their
meanings, mutually exclusive (according to the logic of “dogmatic”
thinking): directly, these are Derridean concepts of undecidability, iterability,
différance; indirectly — transcendental-phenomenological ones of reduction,
possibility, constitution, etc.

3. The critical attitude: striving for extreme problematization, the objects of
which ultimately prove to be both thinking as such and its “carriers” (subject,
consciousness, or language). The goal of transcendental critique is not
rejection and destruction, but rather “clarification” and “purification”. At the
same time, its important aspect is self-reference (and accordingly,
immanence)*.

4. A shift in the focus of philosophical questioning from “what” to “how”*?,
from thing to relation, from substance to function, etc., with which, in

a specific meaning, which corresponds to the just mentioned trend in phenomenological
thought associated primarily with the name of E. Levinas.

39 At the same time, as is well known, the theme of the Other acquires an explicit form in
Husserl’s late phenomenology, within his conception of intersubjectivity.

40 If it comes to empiricism in the “traditional” sense. As for “transcendental empiricism”
(Kebuladze, op. cit. and Natalie Depraz “De 1’empirisme transcendental : entre Husserl et
Derrida,” Alter n°8, 2000, pp. 53-68), it can be said that it is the outcome of the
transcendentalist deconstruction, as it were, of the empiricist paradigm.

41 Significantly, R. Gasché uses the concept of immanent critique to denote Derridean critique
of Husserl’s philosophy. Cf. Inventions of Difference: on Jacques Derrida, Cambridge,
Harvard University Press, 1994, p. 36.

42| et’s recall Kant’s program thesis: “I call all cognition transcendental that is occupied not
so much with objects but rather with our mode of cognition of objects insofar as this is to be
possible a priori. A system of such concepts would be called transcendental philosophy”,
Critique of Pure Reason, trans. by P. Guyer & A. Wood, Cambridge, Cambridge University

Press, 1998, p. 149.



ILYINA 209

particular, the transcendental-phenomenological priority of method is
associated. Fundamental non-substantiality, functionality is a distinctive
feature of transcendental subjectivity (consciousness). This non-
substantiality is reflected, in particular, at the terminological level: actually,
the concept of “transcendental” in the transcendental discourse appears first
and foremost as an adjective, not a noun*:,

5. A shift in the modality of questioning from “is” to “is possible” (or, more
radically, merely “possible”, without any being’s “indicators”, so to speak).
The dominant, even hyperbolic status of the idea of possibility, which instead
of being one of ontological or epistemological modalities acquires the
meaning of a fundamental principle: the ultimate criterion in justification. The
conceptual manifestations of the fundamental and original possibility are, for
example, Kant’s als ob; the Husserlian “neutrality modification”, the idea of
horizon; the Derridean “impossible possibility”.

The location in the “register” of possibility essentially determines the
status of intention, project, etc., peculiar to the transcendental-oriented
philosophies.

6. Accordingly, the metaphysical search for the origin is replaced by a more
modest and essentially problematic one, which aims at the ultimate conditions
of possibility of some X (the latter being in the form of experience, meaning,
or truth and its correlate — evidence, or, in the case of Derrida, even
philosophy in general). And the search method can vary from the ultimate
justification to extreme questioning.

7. The fundamental importance of the constitution principle as a type of
ambivalent relation that combines the characteristics of construction and
clarification, formation and manifestation.

8. The important status of the idea of the limit (and related concepts)**. By its
ambivalence — as a constraint or restriction and an (im)possible transition, a
demarcation and an (im)possible relation with the other — the peculiarity of
transcendental thinking is largely determined.

43 According to V. Kebuladze’s apt explication, “Within the framework of transcendental
philosophy the word “transcendental” cannot be substantiated. It, therefore, does not express
some content of our experience, but characterizes a certain level of grasping in consciousness
of all possible contents of experience”, op. Cit., p. 143.

4 While Ukrainian language provides an invariant term, mexca, in English we have to use
several concepts, such as limit, border, boundary, margin, only the totality of which allows
to cover the conceptual space of the phenomenon in question. So, in particular, the limit
means the high or ultimate point, the margin implies the distance from the center, and the
border and boundary involve a relation with other (a border/boundary with or between).



ILYINA 210

The concepts of limit, boundary, etc. are important components of the
transcendental-phenomenological terminology. The identification of the
transcendental as such (which is constituted and defined as both non-
immanent and non-transcendent, non-empirical — but intrinsically linked to
experience) is essentially connected with this motif of border and/or limit,
which, in particular, explains the latter’s essential significance in the
transcendental discourse.

9. Aporeticity: fundamental and a priori undecidability*®, which turns out to
be a consequence of such transcendental thinking principles as relation-
difference, criticism, radical importance of factors of possibility and limit,
etc. Employing the terms ‘“aporia” and “aporeticity”, I rely on the
deconstructive experience of their interpretation and use. In the Derridean
discourse, aporia stands as not an undesired stage or phase of reasoning that
needs to be corrected and is subject to resolving, but rather as a fundamental
disposition of thinking, in particular and especially of philosophical one.

Implicit aporeticity underlies all transcendental thinking that seeks a
problematic relationship (and even a kind of overlapping) between
transcendental and empirical, a priori and experiential in one single structure,
which versions are apperceptual unity, intentional consciousness, and,
eventually, différance. Such aporeticity takes place largely because the idea
of otherness is always already “inscribed” in the principle of transcendental
subjectivity, the latter being free, autonomous, universal, etc. This situation
can be roughly defined as “transcendental aporia”, under which, ultimately,
all individual aporetic effects arising in transcendentalist concepts are
subsumed.

In particular, the most significant aporias of the phenomenological
discourse are found in the constitution principle (as construction and
clarification simultaneously, as noted)*®, and also in the coexistence of the
absolute priority given to essentially a-substantial (functional) consciousness
and the general appeal to return “back to the things themselves”.

10. A prominent place in the transcendental discourse is occupied by temporal
problematics. Being the principle of ordering differences, time itself acts as a
carrier of fundamental difference.

4 To use Derrida’s term.

% A deconstructive modification of this aporia is the issue of “invention”: the latter being a
peculiar combination of unpredictability and expectation. Cf. « Psyché : Invention de
I’autre », in Derrida, Psyché : Inventions de | autre, op. cit., pp. 11-61.



ILYINA 211

11. Self-reference: a situation where some concepts, statements, texts,
principles, theories, etc. stand as their objects*’. Self-reference raises
questions about the very limits of the certain structure, directing efforts to its
both legitimizing and problematizing. Kant’s auto-referentiality of
transcendental argumentation*® is radicalized in the phenomenological
“zigzag”*® and hyperbolized in deconstructive thematizations of limit
concepts (“metaphoricity of metaphor®°, representation of representation®?,
etc.

12. Deconstruction of the subject-object opposition. (The aforementioned
principles of constitution and self-reference can be considered as its pre-
conditions.) Such “deconstruction” already takes place in Kant’s conception
and is radicalized within the framework of Husserlian and especially
Derridean transcendental projects®2.

13. Special attention to the problematics of syntax: in general, the scope of
“philosophical syntax” includes aspects of predicativity and categorization,
but Derrida gives a philosophical sense to language syntax, thematizing its
elements (such as prefixes, prepositions, conjunctions, negative particle, etc.).

14. The importance of the idea (and, respectively, the methodological
principle) of repetition. We owe the manifestation of this factor to Derridean
philosophy. But just the way repetition — as “iterability” — is thematized in
deconstructive discourse (with an emphasis on the aspect of otherness as
necessary, constitutive component of the former) allows us to reconstruct its
transcendental basis. Repetition (iterability), therefore, appears as an essential
element of critique and self-reference, as a condition of possibility of

47 A case in point of this effect is “critique of pure reason” as a kind of double genitive, where
reason as an agent of critique is at the same time a subject to criticism.

4 See R. Bubner, “Kant, Transcendental Arguments and the Problem of Deduction”, Review
of Metaphysics, n°28/3, 1975, pp. 453-467.

4% Husserl describes the zigzag method as follows: “We search, as it were, in a zig-zag
fashion, a metaphor all the more apt since the close interdependence of our various
epistemological concepts leads us back again and again to our original analyses, where the
new confirms the old, and the old the new”, Logical Investigations. Vol. 1: Prolegomena to
Pure Logic, transl. J. N. Findlay, London & New York, Routledge, 2011, p. 175.

%0 Michael Naas, Taking on the Tradition: Jacques Derrida and the Legacies of
Deconstruction, Stanford, Stanford University Press, 2003, p. 41.

51 Cf. « Envoi », in Derrida, Psyché..., op. cit., pp. 109-143 (especially p. 113).

52 According to E. Levinas, Husserl’s originality “consists in seeing that the ‘relation to the
object’ is not something inserted between consciousness and the object, but that the “relation
to the object” is consciousness itself” in « Sur les “Ideen” de M. E. Husserl », Les Imprévus
de I’histoire, own translation, Paris, Librairie générale frangaise, 2007, p. 52. For Derrida,
the subject-object distinction is one of the basic binary oppositions that underlie logocentric
thinking and thus become the object of deconstruction par excellence.



ILYINA 212

difference, etc. Implications of the idea of repetition can be found in concepts
(principles) like reduction, eidetic variation, Rickfrage (Husserl), trace
(Derrida), representation, recognition (Kant), and so on. Generally speaking,
the transcendentalization of certain concepts in Kant’s manner®, as well as
the phenomenological method of attitude’s changing, involve a kind of
repetition of the empirical (factual) in a new, different order and status.

15. The principle of “shift” as a conceptual-methodological factor that stands,
as it were, as an alternative to the very principle of alternative, insofar as it
conditions and enables the introduction of the other in a non-oppositional
way.

The concept (concept-metaphor) of a shift appears to be a suitable
terminological tool to determine the phenomenon of change of attitude®*, as
well as to characterize several “switches” inherent in the transcendental-
phenomenological discourse, among which the main ones are from “what” to
“how” and, accordingly, from substance to relation.

The idea and the concept of shift or displacement are extremely
important in Derrida’s discourse and are used, in particular, in defining> of
its fundamental concepts: deconstruction®® and différance®’.

16. Universalism of a peculiar kind, which in a paradoxical or, rather, aporetic
way rests on the principles of relation and difference (and thus otherness) — as
opposed to traditional (“dogmatic”, or “logocentric”) universalism guided by
factors of simplicity and oneness, as well as totality, subordination and
appropriation. What is meant here by other is primarily about the other with
respect to the universal as such: other of universal. While “dogmatic”
universalism leaves the singular (particular) outside the universal, thereby de
facto undermining the capacity of its universality, the universalism of the
transcendental type “involves” in the realm of the universal the singular by
which it turns out to be affected®®.

Such an “intervention” of the other in the scope of the universal, the
implication of which is a common trait of transcendental-phenomenological

53 Transtsendentalizm par excellence..., Op. Cit., p. 26.

% Significantly, in Derrida a sort of synonymy slips between the terms “reduction” and
“shift”. Cf. « Signature, événement, contexte », in J. Derrida. Marges de la Philosophie,
Paris, Minuit, 1972, p. 368.

%5 Or, more precisely, from a phenomenological perspective, in describing.

%6 Ibid., p. 392.

5 « La différance », in Derrida. Marges..., op. cit., p. 15.

58 However, the singular is not just one of many examples or instantiations of the idea of
other. Otherness and singularity are closely intertwined in the context of the general striving
to overcome the paradigm of totality in favor of the thinking of difference. However, this
topic goes far beyond the immediate tasks of this study and requires independent
investigation.



ILYINA 213

philosophies, takes the form of, for example, the question on the possibility
of synthetic a priori in Kant; the overlapping of essence and fact, the
postulating of “eidetic singularities”, the principle of categorial intuition and
the method of eidetic variation in Husserl; the aporias of universal singularity
(“tout autre est tout autre”) and of invention in Derrida®®, etc.

The relation-difference between universal and singular can be
considered as a condition of possibility of constituting a hyper-universal
dimension that surpasses ordinary universality due to its extension by the
realm of singular®®.

17. The general focus on radicalism and hyperbolism which (in a self-
referential way), first of all, are directed at the very foundations of
transcendental thinking. Fundamental hyperbolism is inherent in the
transcendental method, beginning with its Cartesian “prototype”: hyperbolic
doubt.

Furthermore, phenomenology and deconstruction strive for,
respectively, radicalization and hyperbolization of the transcendental attitude,
taken in its genesis: for each of the subsequent thinkers tends to consider his
own version of transcendentalism as sharpening, improving, and bringing to
the limit level the transcendental claims of his predecessors. Hyperbolicity
has a special function among the mentioned criteria of transcendentality,
since, to a certain extent, it determines the specificity of their transcendental
use. Thus, difference, critique, repetition, limit, universality, etc. appear as
transcendental to the extent that radicalism and hyperbolicity are inherent in
them.

It is worth noting that perhaps most of the characteristics mentioned
above are not “put on the title page” of certain transcendental conceptions and
do not belong to the explicit features of transcendentalism according to its
numerous and various definitions. Nevertheless, in my view, the fact of
presence or, respectively, absence of these thought principles in this or that
philosophical conception allows us to identify the degree of its
belonging/non-belonging  or  closeness/alienness  to  transcendental
discourse®?.

% The Gift of Death, transl. D. Wills, Chicago, Chicago University Press, 1995, pp. 68, 82-
87; and « Psyché: Invention de...», op. cit.

8 First of all, it is an idea of the transcendental — as in fact a relation-difference between the
transcendental itself and the empirical — that can claim such a hyper-universality.

®1 It is not by chance that | don’t include such attributes as apriority and subjectivity in this
list of fundamental “predicates of the transcendental”, despite their indisputable significance
for the transcendental discourse in general. For apriority seems to be not a basis, but rather a
result of a combination of certain transcendental characteristics: primarily, of such principles
as relation-difference, possibility, limit, aporeticity, and constitution. Furthermore, a priori
(as well as the empirical) is what concerns the transcendental, rather than being one of the



ILYINA 214

Eventually, the network of principles offered in this study determines,
| believe, the originality, peculiarity, and, in a sense, the otherness of
transcendental thinking: that is to say, what distinguishes the transcendental
attitude among many different philosophical approaches and intellectual
styles.

V1. Conclusion

The conception proposed in this paper, defined as “hyperbolic
transcendentalism”, combines, on the one hand, the author’s interpretation
and the development of the Derridean approach to the problem of the
transcendental, and on the other hand, the manifestation of an immanent
tendency towards hyperbolicity inherent in transcendental thinking in
general. The expected perspective of such an approach is in that on its basis
the theoretical potential of the transcendental position in the context of the
contemporary philosophical aspirations can be revealed.

The Derridean discourse is considered as one of the basic versions of
transcendental philosophy: along with critical (Kant) and phenomenological
(Husserl) ones. All these three transcendental projects are united under the
concept of “rigorous transcendentalism”. At the same time, it is shown that it
is on the grounds of Derridean philosophy that a radicalization of the
“transcendental motive” takes place.

A Derridean conception of quasi-transcendental is used as a certain
guideline to examine the transcendental in radical and hyperbolic mode.
Particular attention is paid to such aspect of the quasi- (or ultra-)
transcendental thinking as a radicalization of authentically transcendental
questions: i.e., relation between transcendental and empirical, as well as the
issue of conditions of possibility.

Through the lens of deconstructive thought, the methodological focus
of the article is on determining the network of fundamental concepts that can
serve as criteria of transcendentality. This enables the grasping of the specific
nature of transcendental thinking and can work as a methodological reference

characteristics of transcendental thought per se (for more details, see Transtsendentalizm par
excellence..., op. cit., pp. 100-102). As for subjectivity, considered in a transcendental way
primarily in the aspect of its functionality (a-substantiality), it stands, above all, as an
alternative to a certain “what”, against which the transcendental “how” is constituted. So, to
some extent, subjectivity also turns out to be a derived parameter of transcendental discourse:
in particular, this circumstance motivates the validity of non-subject-oriented
transcendentalism  of  deconstructive  philosophy. Moreover, Derrida’s radical
desubstantialization of transcendentalism and his turn to writing (text), leading to the
hyperbolic significance of relation and difference and therefore to the extreme undermining
of the objective “what”, eventually can be considered as a radicalization of the transcendental
“how”, which in previous versions of transcendentalism was realized by the ultimate value
of the transcendental subject.



ILYINA 215

point when classifying certain philosophies with respect to their belonging
(or non-belonging) to the transcendental discourse.

To conclude, in this paper, | sought to outline the project of the possible
unfolding, development, and affirming of the transcendental-theoretical
foundations in the context of contemporary philosophical challenges. The
driving force and “guidepost” of the research was the implicit question: “How
IS theoretical transcendentalism possible today?”

The reconstitution of conceptual foundations of transcendental thinking
this study intended, aims not only to fix the invariant characteristics of
transcendentalism, but also to demonstrate that the deconstructive outlook
could allow at least to reconcile the transcendental attitude with the principles
of the philosophy of difference (and especially the philosophy of the Other),
and even to reveal the latter’s transcendental background.






Nicht-intentionale Passivitat und Lebensoriginaritat
Ein Beitrag zur Bestimmung
des phanomenologisch Absoluten

ROLF KUHN

Nichts ist uns gegeben, was nicht zunéchst gelebt wére. Folglich gehort eine
radikale Phanomenologie der Passivitat als Ur-Ereignung bzw. Sich-Selbst-
Erscheinen des Erscheinens zur notwendigsten phanomenologischen
Aufklarungsabsicht tiberhaupt, und zwar bis in Asthetik und andere kulturelle
Lebensbereiche hinein. Wir klammern aber angesichts der rein
phanomenologischen Gewissheit der All-Erlebtheit allen Erfahrens und
Veranschaulichens jegliche lebensphilosophische Betrachtung dabei aus, die
uns etwa nahebringt, dass alle malRgeblichen wie unmaRgeblichen
Dimensionen des menschlichen Seins — wvon der Geburt bis zur
Kommunikation, von der Einsamkeit bis zur Sterblichkeit — Affekte seien,
um diese nicht als hermeneutische oder konflikttrdchtige Weltgeschehnisse
zu verstehen, sondern in ihrem rein passiven Erwachen. Damit ist auch die
metaphysisch ererbte Dichotomie von Immanenz/Transzendenz, wie in
Husserls Erlebnisbegriff, nicht mehr als unbefragte Letztreferenz
vorgegeben, sondern als eine Problematik der Selbstimpressionalitat, die sich
zundchst von der historischen Phanomenologie her noch ergibt, um hier die
Frage nach Intentionalitit und Nicht-Intentionalitat als Passivitat
metagenealogisch zu diskutieren.

1) Affektion und Passivitat als Passibilitat von Leib/Leben

Diese Untersuchung hat also den Charakter einer Bestandsaufnahme und
einer Prospektive, das heilst eines Zurtiickkommens auf Husserl und der
Vorzeichnung eines neuen phanomenologischen Arbeitsbereichs. Die
Ubersicht ist daher nicht bloBe Zusammenschau, sondern vielmehr
Weitertreiben einer Frage, die sich mit Husserl bei dessen Versuch ansiedeln
lieBe, den ,,Anfang des Anfangs®“ einerseits als Ausgangspunkt der
Phianomenologie schlechthin zu verstehen' und andererseits, damit
verbunden, diesen ,,Anfang® als ,,Grundcharakter der Phdnomenologie [im

! Nachwort zu Ideen 1 (1930), in: Ideen zu einer reinen Phanomenologie und
phanomenologischen Philosophie, 3. Buch: Die Phdnomenologie und die Fundamente der
Wissenschaften (Husserliana V), Den Haag, Nijhoff, 1971, S. 161f.



KUHN 218

Sinne] wissenschaftlicher Lebensphilosophie*® weiterzuanalysieren. Wie
angedeutet, soll dabei die eigene lebensphilosophische VVorgabe Husserls, die
er keineswegs spekulativ verstand, in Richtung auf eine radikale
Lebensphanomenologie hin konkretisiert werden, was einschlielt, dass es
nicht mehr um systemimmanente Husserlkorrektur geht, sondern um einen
notwendigen Paradigmenwechsel als Ph&nomenologie. Denn der
Lebensbegriff Husserls bleibt fundamental an den Weltbegriff gebunden,
auch wenn er das Leben in einer faktuell urinstinktiven Einheit der
»Selbsterhaltungstitigkeit letztlich radikalisiert, wodurch ,,das universal
leistende Leben [...] die Welt als die fir uns stdndig in strdmender
Jeweiligkeit Seiende, die fiir uns stindig ,Vorgegebene zustande kommen
lasste.3

Passivitdt verblieb deshalb bei solcher Vorentscheidung im Rahmen der
Vorkonstitution, wovon die folgenden resiimierten Etappen wichtige
Ergebnisse innerhalb der vorpradikativen Synthesis- und Urteilserforschung
waren. Als ,»Selbsterhaltungstitigkeit* entfaltet sich die
Passivititsproblematik daher strukturell zusammenhidngend mit einer
Phidnomenologie der Tendenzen, die an eine Genealogie der Logik
zuriickgebunden bleibt, aber gerade als vorpriddikative ,,Logik® oder
subjektgenetisch ,transzendentale Asthetik* die zu verallgemeinernde These
Derridas etwa zuriickweisen ldsst, Husserls Denken gehore ausschliefSlich mit
in den Typ eines reinen ,,Logozentrismus*“.* Die Passivitit bleibt fiir Husserl
bei aller Bewusstseins-,,Aufdrangung durch Reize ein subjektives (und kein
psychologisch kausales) Geschehen ursprunghafter Art, auch wenn der
Ursprung solcher Subjektivitidt sich nicht der eigentlichen Ichaktivitit
verdankt, sondern ,,ohne mein Zutun* beginnt und zunichst auf diese Weise
passiv unbewusst weiterlduft.> Da das passive Geschehen fiir Husserl ein
potentiell motivationales Feld fiir die aktive Ichzuwendung und deren
Konstitutionsleistungen darstellt, erfolgen die passiven Geschehnisse zumeist
,fur das Ich®. Fragen des sinnlichen Gefiihlscharakters, der Erfahrung des

2Ms. F 132 (1927), S. 110; zit. N. Lee, E. Husserls Phanomenologie der Instinkte, Dordrecht,
Kluwer, 1993, S.197; vgl. ebenfalls V. Costa, Le se sentir dans le monde et la
phénoménalité: entre Henry et Husserl, in: R. Formisano, F. Grigenti, I. Malaguti u. G.
Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel Henry entre histoire des idées, philosophie
transcendantale et nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 71.85.
3Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale Phanomenologie. Eine
Einleitung in die phédnomenologische Philosophie (Husserliana VI), Den Haag, Nijhoff,
19762, S. 148 (8 38).

4 Vgl. zu diesem berechtigten Hinweis R. Bernet, La vie du sujet. Recherches sur
I’interprétation de Husserl dans la phénoménologie, Paris, PUF, 1994, S. 295f,

5 An diesem Ergebnis hilt im Grunde auch A. Montavont fest, wenn sie schreibt: ,,Mit der
Affektion tritt an der Stelle des Vor-Ichs, das bis dahin anonym in der immanenten
Gegenwart fungierte, ein urspriingliches Ich auf.*“ Vgl. Le phénoméne de I affection dans les
,Analysen zur passiven Synthesis*“, in. Alter. Revue de phénoménologie, Vol. 2, 1994,
S. 119-139, hier S. 132f.



KUHN 219

Erleidens wie der trieblichen Hemmung treten in den Hintergrund, ohne
jedoch ganz abwesend zu sein, weil die ,,nichtichlich* passiven Synthesen der
hyletischen Ebene bereits instinktiv teleologisch ersten Weltcharakter
implizieren, den eine abstrakt regressive Reduktion im Ubergang vom
psychologisch phidnomenologischen Erlebnisbereich zur transzendental
primordialen Sphére genetischer Passivitit offenlegen kann.

Dass fiir Husserl die Passivitdt weniger ein ,,Rezeptivitits*“-Problem im
klassischen Sinne heterogener Affektion und damit verbundener Reaktion
darstellt, die blof3 erleidend hinzunehmen wiren, als vielmehr eine Inaktivitét
und ein Unbeteiligtsein des Ichs, reinigt von vornherein diese
Passivititsanalyse =~ von  der angedeuteten  lebensphilosophischen
Lebenstragik, um die Kernfrage aufbrechen zu lassen, ob es eine radikal
passive ,transzendentale Geburt™ gibt oder nicht. Husserl verneint sie mit
dem Hinweis darauf, dass ,,zu [jedem] Jetzt ein Vergangenheitshorizont
gehort, der ins Unendliche aufwickelbar ist. Und eben das besagt: Ich war
ewig“.® Geburt ist fiir ihn allein ,,in der Welt* mdglich, wihrend die
Transzendentalitit als vorintentionale Passivitit nur die Moglichkeit als
Ewigkeit unendlicher Erinnerung ldsst. Die als passive Vorgingigkeit
gedachte Ewigkeit (letztlich Gott als das Absolute bei Husserl) ldsst aber nicht
nur offen, wie sich diese Ewigkeit als absolutes Leben zur Passibilitét als
meinem ebenso absolut phdnomenologischen Leben in der Absolutheit des
Lebens selbst verhilt, sondern wie das Bewusstsein gerade in dieser dullersten
Situation aller nur denkbaren Situationen sein eigenes Sein metagenealogisch
als reine Selbstaffektion phdnomenalisiert. Denn wenn es Bewusstsein nach
allgemein phdnomenologischer Auffassung nur im wie aus dem Leben geben
kann, und dieses impressionale Leben vom Bewusstsein nicht selbstgezeugt
ist, sondern vielmehr eine affektiv faktische transzendentale Geburt darstellt,
dann erprobt das Bewusstsein sich in der Tat ontologisch dergestalt, dass es
nie das Vermogen besitzen wird, sich vom origindren Riickbezug auf sich
selbst als Leben 16sen zu konnen. Diese konkrete Unmoglichkeit jeder
Moglichkeit einer letzten Distanz ist die reine Passivitit als gleichzeitig
selbstaffektive Phdnomenologisierung aller Ontologie im Sinne des
metagenealogischen Grundbezugs von Leib/Leben. Keinerlei Aktivitit oder
Inaktivitdt kann ndmlich dieses ,,Immer-Schon-Voraus®“ des uranfinglich
immemorialen Lebens brechen, wodurch alle weiteren hyletischen,
triebhaften, emotionalen und existentiellen Passivititsphdnomene in den
Bereich einer ontischen Passivitidt fallen, wo eine Realitit bzw.
Gegenstiandlichkeit auf die andere im mundanen Sinne wirkt.

6 Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten 1918-1926
(Husserliana XI), Den Haag, Nijhoff, 1966, S. 379 (Beilage 7.10); vgl. R. Kiihn, Materie und
Empfinden. Zur Grundgegebenheit von Hyletik, Aisthetik und Asthetik in Natur und Kosmos,
Bukarest, Zeta-Books, 2024, S. 211ff.



KUHN 220

Durch die Ungeborenheit des transzendentalen Ego-Lebens zugunsten
einer absolut ewigen Verzeitlichung als Selbstverzeitlichung des Absoluten
(Gott) ist mithin bei Husserl die Entscheidung dafiir gefallen, dass die
weiterhin von ihm analysierten Passivititsvorgegebenheiten mundan ontische
Vorkommnisse sind. So sind affektive Einheiten hyletischer Herkunft
vorgegeben, die Reize auf das Ich ausiiben, so dass dieses sich ihnen rezeptiv
motiviert, das heif3t selektiv stellungnehmend, zuwenden kann, da es nicht die
gesamte  Potentialitdt des retentionalen Leer- wund ichlichen
Hintergrundbewusstseins auf einmal ausschopfen kann und muss. Als
urspriinglichste Impressionen mit zeitlicher Genesisunterlage sind diese
ersten passiv affektiven Einheiten folglich schon hineingenommen in die
logisch aktive oder teleologische Konstitutionsleistung, die insofern
permanent von Passivitit umspielt bleibt, als nicht alle Gegebenheiten
gleichzeitig in einem aktuellen Vollzug prisent sein konnen und mithin in der
passiv retentionalen Latenz verbleiben oder wieder dorthin zuriicksinken. Das
innere Zeitbewusstsein bildet hierbei den Prototyp von ,starrer Passivitit®,
die in ihrer zeitlichen Dreidimensionalitdt von Jetzt-Moment, Retention und
Protention notwendig ekstatisch ablduft, wéhrend die passiv affektiven
Gehalte des Impressionalen selbst, ohne von der Zeitaffektion getrennt
werden zu konnen, den Graden einer rein immanent affektiven Lebendigkeit
bzw. affektiven Kraft gehorchen. Diese ,,Lebendigkeit* bildet fiir Husserl
zwar ebenfalls eine ,Wesensbedingung® 1im Hinblick auf die
Erscheinensrealitit, aber sie wird zunédchst doch dahingehend relativiert, dass
die ,yvoraffektiven Elemente* der hyletischen Einheitsbildung — wie
Verschmelzungen und Absonderungen — eine gewisse Selbstdndigkeit
besitzen und andererseits, was uns noch wesentlicher erscheint, die ,,affektive
Kraft™ auf ,,Null“ — oder sogar in den Schlaf, in den Tod — absinken kann.’
Husserl leugnet nicht, dass selbst eine unbewusst ruhende, das heil3t sich nicht
absondernde Kraft ,Kraft* bleibt, also keineswegs ein phdnomenologisches
Nichts darstellt, aber er verfolgt deren origindren Status als einer solch
lebendigen Kraft nicht weiter, weil sie sich nicht ,,in Aktion* befindet.

Wie bei der Frage nach Geburt/Ewigkeit des transzendentalen Ego
bricht, anders gesagt, Husserl die Analyse und Reduktion vorzeitig ab. Er
bleibt gefangen von der erkenntnistheoretischen Vorgabe Aktivitit/Passivitit,
obwohl genau das Problem einer Kraft, die sichtbar nicht als Kraft erscheint,
zu jener radikalisierten Thematik hingetrieben hétte, ohne sich von einem
metaphysisch oder vitalistisch vorgegebenen Bewegungsbegriff abhingig zu
machen. Wie manifestiert sich ndmlich rein phdnomenologisches Leben ohne

7 Analysen zur passiven Synthesis, S. 164f. (8 34); vgl. T. Nakamura, Die Phanomenologie
des Unbewussten als Grenzproblem bei Husserl, in: Phdnomenologische Forschungen, Vol.
1, 2019, S. 99-116.



KUHN 221

sichtbar aktive Konstitutionsleistung? Auch bei der Zeitanalyse mogen
metaphysische Bedenken Husserl davor bewahrt haben, sich die retentionale
Inkonsistenz des Jetzt ganz einzugestehen, weil er stets die perzeptive
Erflillung als Leitfaden nimmt. Bei der Gradualitétsuntersuchung der Kraft
geht es aber letztlich um die Reduktion als Methode der Phdnomenologie
iiberhaupt, denn wenn ich keine Bewegung mehr als Motivation einer
genetischen Erscheinung aufweisen kann, dann verliert die perzeptiv
orientierte Genese ihren Sinn selbst, da der Ursprung solcher Kraft als passiv
genetischer ,,Quellpunkt* auch diesseits davon weder ontifiziert noch
substantialisiert werden darf, ohne dem Aufweis logischer Konstitution noch
weiter dienen zu kdnnen, sondern um ihn in Frage zu stellen. Der langsam
sich herausbildende Riickgriff Husserls auf die passiven Tendenzen im Sinne
von trieblichen Instinkten erlaubte daher die doppelte Anfrage aus seinen
Analysen heraus theorieweiterbildend zu beantworten, nimlich zum einen im
Ubergang von Kraft/Instinkt sowohl eine originire Erfiillung wie Nicht-
Erfilllung auszuweisen und andererseits dennoch die monadologisch
leistende Konstitutionsvorgabe zu bewahren.

In seinen Texten liest sich dies folgendermafBlen: ,,Die ersten
instinktiven Erfiillungen sind noch nicht End-Erfiillung der Instinkte [...], die
instinktive Freude am Sehen ist ein Prozess instinktiver Intentionen und
Erfiillungen, und die Erfiillungen lassen immer noch etwas offen: der
Instinkthorizont geht weiter.“®  Sowie: ,,Aber vielleicht kann man
rekonstruktiv einmal einsehen, dass eben durch die verborgene
Sedimentierung jede Monade mit reicheren Mdglichkeiten beladen ist und
dass der ganze aufsteigende Entwicklungsprozess gerade nur moglich ist
durch diese in den Monaden selbst verharrende Steigerung ihrer
urspriinglichen Kraft.“® Der Nullcharakter der Kraft aus den friihen
Vorlesungen zur Logikgenese wird also zur passiven Sedimentierung, die nun
als noch nicht erfiillte Potentialitdit  (einschlielich  erstem
,urkindlichen* Leerhorizont iiberhaupt) den Charakter der passiven wie
spater aktiven apperzeptiven Teleologie als Intentionalitit garantiert. Was
aber ist eine noch nicht erfiillte Kraft? Ist sie weniger absolut
phédnomenologisches Leben als die in einem Horizont sich aufschiebend
erfiilllende Kraft? Und wo residiert das Wesen der perzeptiven Freude, das
scheinbar nur im Prozess der mundanen Anreicherung erfahren wird, aber
doch bei jeder Abhebung bzw. heterogenen Affektion ontischer Natur schon

8 Ms. A VI 34, S. 34f,; zit N. Lee, E. Husserls Phanomenologie der Instinkte, S. 179f.; vgl.
J.-L. Marion, La réduction comme question, in: R. Formisano, F. Grigenti, I. Malaguti u. G.
Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel Henry entre histoire des idées, philosophie
transcendantale et nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 19-40.
% Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat. Texte aus dem Nachlass, 1. Teil: 1929-1935
(Husserliana XV), Den Haag, Nijhoff, 1973, S. 610 (Beilage 46).



KUHN 222

vorausgesetzt ist, insofern die lebendige Steigerung diese Phdnomene von
Anfang an begleitet? Diese Fragen erfahren in Husserls Passivitdtsanalyse
keine Antwort — und, wie uns scheint, auch nicht in den gegen-intentionalen
neueren Phinomenologien des differentiellen Typs im weitesten Sinne wie
bei Heidegger, Levinas, Merleau-Ponty, Richir, Derrida und Marion etwa.

Die fiir Husserl auftauchenden Schwierigkeiten der absoluten
Phidnomenalisierung, das heit des ,,Anfangs des Anfangs*“ aus wirklich
eigener Kraft im Sinne eines nicht mehr zu differierenden Ursprungs (es sei
denn, man verzichtet auf jede Ursprungsfrage, weil sich aufgrund des
Konstitutionsapriori stets nur Vorgegebenes zeige), lassen sich daher unter
der Problematik des ,Relativismus der Affektionen zusammenfassen.
Betrachtet man diesen Relativismus als das entscheidende Ergebnis der
assoziativen Klirung passiver Genesis mittels Kontrast, Ahnlichkeit und
Ubertragung,'® dann ist damit die phinomenologische Kernfrage des
Ubergangs gestellt. Mit anderen Worten: das Verstindnis dessen, was im
Ubergang diese Bewegung als das Selbe und Andere (zuletzt jedoch als
dasselbe Leben in allem) trdgt, ohne aus diesem tragenden Grund ein
hypokeimenon von allgemein metaphysischer Entitit zu machen. Der
»Relativismus® bezog sich bei Husserl auf die Intensitit der Affektion; in
threr Qualitidt blieb die Affektion als hyletische Empfindung zunéchst
gegeniiber den wechselnden Wahrnehmungsauftassungen konstant, in die sie
integriert wurde. Erst die weitergetriebenen Zeitanalysen erschiitterten diese
Konstanzannahme aus noch psychologisch intellektualistischer Herkuntt,
ohne allerdings grundsitzlich zerstért zu werden, denn wir wissen, wie
Husserl sie letztlich in eine genetisch sedimentierte, das heiflit monadologisch
ererbte Instinktqualitdt als ,,weltahnende Vorintentionalitit™ hineinverlegte.
Damit ist ohne Zweifel die phdnomenologische Kerneinsicht gewahrt, dass
es ,keine Gegenstinde im voraus und keine Evidenzen [gibt], die nur
umgreifen, was im voraus schon ist“.!' Aber die affektive Proto-
Gegenstiandlichkeit wird insofern als Konstanz aufrecht erhalten, als die
jeweilige ,,Frische* der Lebendigkeit eine ,,Prasenzsphére* schaftt, in der sich
Abstand (Differenz) und Steigerung ereignen: ,,Umfang der Pridsenz ist
Umfang der Lebendigkeitssphire [...]. Weckung als Erhohung der
Lebendigkeit, also der Affektivitét, von einer Stelle ausstrahlend: Weckung
zeitlich als Fortpflanzung, also unter Voraussetzung, dass an dieser Stelle die
Lebendigkeit, die Affektivitit Erhohung erfahren hat.*2

10 S0 E. Holenstein, Phanomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines
Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl, Den Haag, Nijhoff, 1972, S. 294f.

1 Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft (2. Aufl.
1929), Tubingen, Niemeyer, 1981, S. 252 (§ 107c).

12 Analysen zur passiven Synthesis, S. 412f. (Beilage 19). Vgl. ebd. S. 396 (Beilage 16): ,,[Die
Steigerung der Intensitat] wird zu einem Abstand und damit Kontrast, wenn wir ein



KUHN 223

Der genetisch passive Relativismus des sich instinktiv erfiillungsméfig
anreichernden intentionalen Lebens ist folglich nur moglich, weil die Dif-
ferenz der affektiven Intensitit in der ontologisch stets abrufbereiten Prasenz
der Lebendigkeit des affektiven Lebens griindet, die durch den Ubergang
innerhalb der Dif-ferenz nicht in Frage gestellt wird und so die Konstanz als
passives Affizieren {iberhaupt ermoglicht. Da diese Prisenz des Lebens,
Leben als Prisenz, etwas naiv wie phdnomenologisch Selbstverstdndliches ist
(auf die transzendental genetische Egologie als Monadologie sowie
lebensweltliche Intersubjektivitit sodann als iiberdeterminiert rekurrieren),
wird die ,,Konstanz* des Lebens als solche in ihrer inneren Eigenaftektivitit
oder tonalen Historialitdt nie zu einem metagenealogischen Arbeitsgebiet in
der historischen Phinomenologie. In dieses ,,Da-sein* des Lebens, in dem
sich eine Dif-ferenz oder ein Ab-stand qua affektiver Kraft erdffnet, bzw.
jenes ,Da*“ sich seines Seins bestitigt, fdllt das Leben als absolut
phdnomenologischer Ursprung unausgewiesen hinein. Was mit anderen
Worten bedeutet, durch das Sichzeigen des Lebens in einem Da ist es selbst
nur weltleistendes Leben als Konstitution. Der Zugang zum Sein und die
Ereignung des Seins konnen hier voriibergehend formal zusammentreffen,
weil das Offenbarwerden des Da ein Sichzeigen von jener Art ist, dass der
phinomenologische Diskurs scheinbar nicht verspitet kommt, wie Derrida®®
vermerkt. Dennoch ist nicht nur das Einsetzen eines jeden apperzeptiven bzw.
mundan differenzierenden phdnomenologischen Sprechens stets nur nach
dem Erscheinen von ,lebendiger Gegenwart* zu verzeichnen, sondern auch
jede Bewusstmachung einer solch ,,origindren Retardierung® vergisst noch,
dass Retardieren als Vollzug ein im Leben gestifteter Vollzug bleibt. Einfache
Differenz wie dekonstruktive Differdnz (différance) gehodren deshalb zur
selben Phidnomenologie, wobei letztere Variante nur deutlicher ausspricht,
was bei Husserl durch seine wunabldssige Forschungsmotivation
uneingestanden blieb: ,,Die Wahrheit der Gabe kommt der Nicht-Gabe, der
Unwahrheit der Gabe gleich.“*

Ist gegen diesen Selbstbescheid eines unauffindbaren ,,Anderswo* oder
,Nirgendwo** (Atopos) innerhalb der historischen Phdanomenologie bis heute

Zwischenstuck wegdenken. Bei reiner Gleichheit fehlt das Steigerungsph&dnomen und die
stetige Deckung flihrt nicht mit sich die stetige Steigerung einer impliziten Differenz.*

B3 Introduction: E. Husserl, L origine de la géométrie, Paris, PUF, 1962, S. 169f.; vgl. M.
Komemushi, Immanence (im)possible. Michel Henry ou Jacques Derrida?, in: B. Michel, D.
Pradelle u. F.-D. Sebbah (Hgg.), Immanence et incarnation. Sur la pensée de Michel Henry,
Paris, Manucius, 2024, S. 139-154.

14 ], Derrida, Falschgeld. Zeit geben I, Miinchen, Fink, 1993, S. 40 (Donner le temps, I: La
fausse monnaie, Paris, Galilée, 1991). Vgl. ebd. S.26: ,,Wenn sie [die Gabe] erscheint,
erscheint sie nicht mehr.“ Zur weiteren Diskussion hieriiber vgl. J.-L. Marion, Esquisse d 'une
phénoménologie du don, in: M. Olivetti (Hg.), Filosofia della rivelazione (Biblioteca dell’
., Archivio di Filosofia“ 11), Rom, Cedam, 1994, S. 75-94.



KUHN 224

Husserls Riickgrift auf instinktivwillentliche Motivationskrifte ein letzter —
auch ethischer — Rekurs, der entelechial in seiner metaphysischen Ubernahme
auf die Linie Aristoteles-Leibniz-Fichte hindeutet? Die phdnomenologisch
radikale Frage lautet dann, wie wird affektive Kraft als ,lebendige
Prasenz zu einem Wollen? Im strikt intentionalen Sinne wird letzteres fiir
Husserl noetisch in einer stellungnehmenden Motivation begriindet, wobei
die Motivationskréfte als solche in ihrer unthematischen Affektivitdt schon
phidnomenal im Hintergrundbewusstsein des Ichs gegeben sein miissen. Das
heift, das eigentliche Wollen entsteht als ,,Wille* mit dem ,,Sinn“, der sich im
Ubergang vom potentiellen Sinn zum ergriffenen Sinn herausbildet, wodurch
jedoch dieses Wollen ,,Erwachen® von Welt wie Ich in einem ist, da
Sinnkonstitution ohne Welt fiir Husserl ebenso widerspriichlich ist wie ohne
Egobeteiligung. Die zuvor ,,verschmolzenen®, passiv assoziativen Einheiten
leisten zwar schon weltbezogene Vorkonstitution, aber sie ergeben noch
keinen Sinn, der nur in Bezug zu einem Ganzen als Sinn besteht, wie dann
besonders Merleau-Ponty betont hat. Insofern muss ein dunkel ahnender
Instinkt bzw. schon habitualisierter Trieb den ,,Willen zum Sinn‘“ als die noch
passiv apperzeptive Plus-ultra-Tendenz tragen, ohne Wollen des expliziten
Ichs zu sein, das noch nicht erwacht ist, aber dennoch als Vor-Ich anwesend
sein soll. Diese genetisch bedingten Differenzierungen des Ego wahren eine
subjektive Kontinuitdt der Konstitutionsfolge, aber die hyletisch vorichliche
Subjektivitit ist solange kein eigentliches Wollen von Sinn-
Gegenstiandlichkeit, wie die affektive Kraft nicht zur Affektion wird, die
Ich/Welt im Wollen von bestimmten Gehalten zusammenbringt. Somit macht
auch die Affektion — transzendental ermdglichend gesprochen, die originére
Affektabilitit — das ,,Wollen* erst zum Wollen, was beinhaltet, dass der
Rekurs auf Instinkt, Trieb, Tendenz als Vor-Willen sozusagen zur
Urphé@nomenalisierung dieser Affektivitit als lebendiger Kraft selbst
zurlickfiihrt.

2) Erste hyletische Sinnbildung

Wenn sich folglich sagen ldsst, dass ich den Sinn an seinem hyletisch
impressionalen Anfang nicht mitbestimme (also gerade passive Synthese
ohne Begriff, ohne Subjekt stattfindet), so gilt andererseits, dass Husserl
mittels des anonym tendenziellen Bewusstseins auf eine Mitbeteiligung der
,lchlichkeit™ unter keinen Umstinden verzichten will. Daraus folgt, dass
genau der Affektivitit als Ubergang von Tendenz/Wollen die Aufgabe der
slchwerdung® zugeschrieben wird. Hétte nidmlich das impressionale
Bewusstsein in seiner Vorintentionalitit keinen affektiven Leer- und
Hintergrundhorizont, so kdnnte das Ich weder praktisch noch theoretisch sich
seiner Vergangenheit (Vorkonstitution) wie Zukunft (Antizipation) bewusst



KUHN 225

werden. Dieser Ubergang als ,,Erwachen® ist passiv wie aktiv zugleich, denn
es bedarf einer gewollten Synthese, wihrend andererseits der Trager bzw. das
Vollzugs-Ich dieser Synthese als synthetische Instanz noch nicht
vorausgesetzt werden kann. Entweder beldsst man es hier also phdnomeno-
logisch bei einer sich nie schlieBenden Differenz von Ursprung/Genese wie
bei Derrida, oder man verlegt diese ,,geheimnisvolle Synthese®, die alles
Wollen wie alle apperzeptive Sinn-Nachstiftung trigt, in die ,,Einheit der
Bewegung®“ zwischen den beiden SynthesegrofSien selbst, was flir Anne
Montavont heiBt, diese Synthese ist als Bewegung ,.ein Uberstieg oder ein
intentionaler Ubergriff ohne Ich*.*°

Auf allerdings geheimnisvolle Weise brichte dann die Intentionalitét
sich selbst hervor; sie wire eine empfangene, das heilit nicht spontane
Synthese, die kein Aktbewusstsein ist, sondern der letztlich zeitliche
Ubergang, der als solcher das Ereignis des Sinnes ausmacht. Die Affektivitit
als Passivitit bis zum Augenblick des ,affektiven Erwachens® wire
Intentionalitét, die sich als solche ignoriert. Damit aber wére sich die
Affektivitit in ithrem Eigenwesen selbst fremd, denn zur Anerkennung ihrer
selbst konnte sie nur in der Intentionalitit gelangen, die sich wiederum nicht
ohne ,,affektiven Ubergang“ zwischen den verschiedenen retentionalen Modi
als Gradualitéts- wie Horizontunterschieden verstehen kann. Damit aber setzt
die Intentionalitdt sich selbst bereits voraus, um Intentionalitit sein zu
konnen. Das Sprechen von Instinkt, Bewegung, Kraft, Ubergang etc. im
Rahmen der husserlschen Passivitit offenbart infolgedessen letztlich die All-
Priasenz des Vor-Intentionalen, mit anderen Worten das Apriori seiner
phédnomenologischen Methode als solcher. Denn wenn die Affektion im
strengen Sinne den Augenblick der Selbstreferenz des Ichs bedeutet, dann
wird in ein und derselben Bewegung zugleich Vor-Welt und Ich geboren. Die
,Uraffektion” der spdteren Manuskripte Husserls zur Zeitproblematik ist
dann nur die Verlagerung des intentionalen ,,Uberstiegs* in den Bereich der
korrelativ zeitlich sinnhyletischen Feldhomogenitit vor der eigentlichen Ich-
Affektion, um eine ,,Ich“-Passivitit als Vor-Ich und dann als Ur-Ich zu
denken, die das Ich der Aktivitit bei allem Fungieren trdgt und umspielt: ,,Ich
brauche immer zweierlei: das stromende Feld der ,Erlebnisse‘, worin stindig
ein Feld Urimpression abklingend in die Retention, vor sich die Protention, —
andererseits das Ich, das von daher affiziert ist und zur Aktion motiviert ist.“®
Wir stoflen damit auf nicht weiter aufzuschiebende Fragen grundsitzlicher
Art. Wenn die Affektivitit als Passivitdt dem Ich die Welt sowie die Welt dem
Ich offenbart, dann ist im husserlschen Sinne auch die Passivitit ein noetisch-

15 vgl. Le phénomeéne de I affection, S.129, mit Verweis auf Husserls Begriff der
,,Ubergangssynthesis* aus den Passiven Synthesen.

% Ms. C 7 1, S.18; zit. von A. Aguirre zu Beginn seiner Untersuchung Genetische
Phanomenologie und Reduktion, Den Haag, Nijhoff, 1970.



KUHN 226

noematischer Relationsbegriff, oder kiirzer gesagt, urfaktische Intentionalitit.
Was jedoch ist Offenbaren selbst als phdnomenologisch transzendentale
Ermoglichung in ihrer Passivitit selbst? Wir begegnen mithin der
Problematik des Offenbarens als Sich-Selbst-Offenbaren, sofern es sich um
Passivitdt handelt, in der iiberhaupt etwas nur werden kann, ohne sich
zunichst als etwas selbst griinden zu kdnnen und zu miissen. Wo das Wollen
zundchst Sich-Wollen ist, die Potentialitit reines Konnen vor jeder
motivierenden Modalisierung sowie die Affektion Sich-Affizieren als Sich-
Ergreifen all dieser lebendigen Kréfte. Denn auBBerhalb des Lebens, wie wir
eingangs festhielten, ist nicht nur keine dieser Kréfte iiberhaupt artikulierbar,
sondern die Affektivitdt ist selbst rein sich offenbarendes Leben vor aller
Intentionalitdt, weil sie das ,,intentionale Leben“ wie jegliches andere
fungierende oder inhaltliche Leben erst begriindet. Leben als reines
Sichoffenbaren ist zugleich ein Passivititserleben ohne Rekurs auf Termini
abstraktiv regressiver Gegenstindlichkeit; ist Verzicht des Denkens auf
seinen  Grundgestus  des  Sich-Gegeniiber-Stellens, um  sein
phédnomenologisch ontologisches Sich-Schon-Immer-Gegeben-Sein ohne
Riickweichmdglichkeit zu erproben.

Husserls ,,affektive Kraft“ ek-sistiert mithin nur dank instinktiv
hyletischer Erstabhebung; Heideggers ,,Seyn* nur durch eine Ereignung als
HZerkliiftung®; Levinas® Sichertragen nur aufgrund origindr ethischer
Herausforderung; Richirs phantasia als erste Sinnbildung (sens se faisant) in
bereits umfassend priagenden ,,symbolischen Institutionen®. So erweist sich
das Passive stets als das Andere seiner selbst, ndmlich nicht in einem
unvergleichbaren Sinne passiv in seiner Passibilitét als solcher selbst zu sein,
welche den unhintergehbar origindren Bezug von Leib/Leben als
Selbstimpressionabilitdt bedeutet. Die zuvor angesprochenen bekannten
Phidnomenologien treffen sachhaltig Richtiges, sofern Passivitit
»Sein® ermoglicht, passive Rekurrenz bis zum Punkt eigener Sich-Aufgabe
den Verzicht auf jedwede Art von neutraler und totalisierend ontologischer
Ich-Konsistenz besagen kann, und Wahrnehmen ,,Aushdéhlen® seiner selbst
auch nach Merleau-Ponty bedeutet. Aber solange me-ontologisch, vorichlich,
gar anonym gesehen, solche Passivitit noch die Form radikalster Selbst-
Aushohlung besagt, ist sie von dem schon bestimmt, was sie erfiillen wird,
denn jedes ,,Es gibt“ eines Etwas setzt die ganze Welt als Boden bereits mit,
wie gerade Husserls Genesisnachweise zeigen. Folglich muss auch noch auf
jedes vor- oder gegen-intentionale Sprechen verzichtet werden, um Passivitit
absolut phanomenologisch sagen zu konnen. Denn jede hyperbolisch radikale
Epoché als Umkehr des Denkens oder als ,,Tathandlung* im Sinne Fichtes ist
weiterhin Erwartung der Fiille der Welt in einem anderen Sichzeigen und
damit gekennzeichnet als weltinteressierte Teleologie, wie es gerade auch die



KUHN 227

Diskussion zwischen Fink und Husserl um den ,uninteressierten
Zuschauer® der transzendentalen Reduktion in der ,,VI. Cartesianischen
Meditation* zeigt.'’

Jedes Fiir, jede Bewegung zu..., jede Rezeptivitit ist somit schon eine
Welt in Antizipation, die nicht mehr die reine Passivitdt des Lebens als sie
selbst sein kann. Wir stellen hier nicht in Frage, dass in solchem
weltabkiinftigen Kontext origindr eine FEthik oder Weltdsthetik als
Phinomenologie mit Recht anheben kann (sowie jedes andere Weltsagen als
Episteme), weil Sein so stets Sein-Fiir im Sinne transzendenter Koexistenz
als apperzeptivem Mitsein bedeutet, das dann auf hoherstufigen Ebenen
willentlich bzw. axiologisch aufgegriffen oder geleugnet werden kann.® Fiir
die reine Passivitdtsanalyse bleibt im Sinne affektiv leiblicher Passibilitét
jedoch allein maBgeblich, eine transzendentale Ermoglichung aller
Moglichkeit an Erfahrung als immanenter Erprobung aufzuweisen, die
ebenso origindre wie konkrete Potentialitét ist ohne Hinsicht auf Zeit oder
Welt zunichst, weil diese in ihrem Sein allzumal schon Gewordenes sind.
Insofern ist sicher auch der nicht metagenealogisch verstandene Begriff
,Leben“ fiir die Urphdnomenalisierung noch bedenklich, da er eine
Bewegung suggeriert, die schon aus ihrer reinen Passivitét herausgetreten sei,
um sich zu entfalten, und zwar im Vergessen ihres absoluten Ursprungs, wie
Leben ohne jede mundan objektivierende Kategorie zur rein immanenten
Erprobung wird. Vom Leben haben wir in der intentional ekstatischen
Hinwendung stets nur gegen-stindliche Erfahrung, wodurch es als
»Erleben nicht mehr das absolut sich selbst gebende wie sich selbst
empfangende Leben, nicht mehr seine eigene Passibilitit ohne &ufBere
Vorstellung ist, das heiit rein pathische Selbsterprobung. Aber wenn in
solcher Gegen-Reduktion noch der letzte monistisch verdufernde
Gegenstandsbezug aufgegeben wird, der bisher in der philosophischen
Beschreibung von Idee, Bewusstsein, Existenz und Diskurs vorgeherrscht
hat, dann bleibt ein unmittelbar praktisches Lebenswissen gegeben, welches

7 vgl. R. Bruzina, Antworten und Fragen: E. Husserl und Eugen Fink in der Freiburger
Phanomenologie, in: E. W. Orth (Hg.), Freiburger Phdnomenologie (Ph&nomenologische
Forschungen 30), Freiburg/Minchen, Alber, 1995, S. 33-64; G. van Kerckkoven, Eugen
Finks Phanomenologie der VI. Cartesianischen Meditation, in: E. W. Orth (Hg.), Freiburger
Phanomenologie (Phdnomenologische Forschungen 30), Freiburg/Munchen, Alber, 1995,
S. 88-110. Als Weiterfiihrung in Bezug auf den deutschen Idealismus siehe auch A. Schnell,
»Phédnomenologie als transzendentaler ldealismus®, Ph&nomenologische Forschungen,
Hamburg, Meiner, 2020/1.

8 Vgl. in dieser Hinsicht die hermeneutischen Einwéande auf den Ansatz der
Lebensphanomenologie bei J. Greisch, Descartes selon |’ordre de la raison herméneutique.
Le ,,moment cartésien " chez Michel Henry, Martin Heidegger et Paul Ricoeur, in: Revue des
Sciences philosophiques et théologiques, Vol. 4, 1989, S. 529-548, hier S. 533ff.; J. Porée,
Le temps du souffrir. Remarques critiques sur la philosophie de M. Henry, in: Archives de
philosophie, Vol. 54, 1991, S. 213-240.



KUHN 228

kein Objektwissen mehr ist, sondern Erfahrung als jene Affektivitit, dass das
je durch sich selbst erprobende Leben nur in diesem affektiven Voraus des
Lebens als dem absolut phinomenologischen moglich ist.*®

Passivitit als Affektivitit, Affektivitit als Nicht-Intentionalitét, Nicht-
Intentionalitét als lebendige Originaritdt ist mit anderen Worten Pathos, in
dem die transzendentale Passibilitit als affektives Leben ihre rein passible
Offenbarung hat. Denn solch passives Sich-Selbst-Offenbaren besagt dann,
ausschlieBlich von der Kraft der Selbstbindung als absolut passives An-Sich-
Selbst-Gebunden-Sein so liberwiltigt zu sein, dass diese passiv radikale Sich-
Selbst-Ausgeliefertheit zugleich ein Uberstromen ihrer selbst als eben diese
Kraft — oder auch Trieb — ist. Daher ist diese Passivitit der absolut
immanenten Lebensiibereignung aus sich selbst an sich selbst jener Grund,
der nicht aufhort, seiner selbst zu bediirfen, und damit eine Selbstprisenz
schafft, die weder Stasis noch Ekstasis ist, sondern beide als Wesen der
Bewegung und des Bei-Sich-Seins erst begriindet.?° Die offenbarende Kraft
in dieser absoluten Bindung des Lebens an sich selbst als seine absolut
selbsterprobte Passibilitdt, nichts anderes als sich entgegennehmen zu
konnen, ist daher keine Offenbarung von etwas im intentionalen Sinne. Es ist
eine Offenbarung, die nur sich selbst offenbart, und zwar als
phidnomenologisch affektive Materialitit — oder Fleischlichkeit — dieses
Offenbarens selbst, das kein allgemeiner Gehalt und keine bloBe Form ist,
sondern genau die absolut affektive Weise allen Offenbarens als solchem,
sofern es — im Sinne der transzendentalen Affektivitat bzw. Sinnlichkeit —
Leben ist.

Damit sind wir jenseits der Idealismen sowie der naiven und kritischen
Realismen, denn offenbaren in der Kraft seines eigenen Offenbarungswesens
kann sich nur das rein phdnomenologische Leben, so dass hier als die absolut

19 Damit mochten wir auch auf die Kritik von H. Schmitz, Immanenz als Falle des Lebens,
in: Philosophische Rundschau, Vol. 42/1, 1995, S. 69-75, antworten. Die Immanenz ist keine
Verschlossenheit; sie ist eine andere Phdnomenalisierungsweise, mithin jene Weise, in der
alle Realitat als Erscheinenswissen immer schon origindr gegeben ist. Dies zeigt mit den
notwendigen philosophiegeschichtlichen Exkursen und Vergleichen auch B. Forthomme,
Manifestation et affectivité selon Michel Henry, in: Annales de Philosophie, Vol. 16, Beirut,
1995, S. 1-92. Vgl. auBerdem G. W. Green, La signification de |’auto-affection: la critique
de Kant chez Michel Henry, in: R. Formisano, F. Grigenti, . Malaguti u. G. Rametta (Hgg.),
Vivre la raison. Michel Henry entre histoire des idées, philosophie transcendantale et
nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 125-140; G. Jean, La notion
de I’apparaitre, in: Phdnomenologische Forschungen, Vol. 1, 2022, S. 109-128.

20 Zur Analyse des Zusammenhangs von Grund, Prasenz und Bedirfen als lebendig
phénomenologischer ,Kraft“ diirfen wir verweisen auf entsprechende ausfiihrlichere
Untersuchungen in: R. Kiihn, Affekt und Triebschicksal. Radikal phanomenologische
Verortung metapsychologischer Grundbegriffe:  Nachtraglichkeit — Todestrieb -
Sublimierung, Bukarest, Zeta Books, 2024, S. 107ff.; Meta-Genealogie des originaren
Erscheinens. Zur Reduktion als Genesis, Dialektik, Archaologie, Genealogie und
Dekonstruktion, Bukarest, Zeta-Books, 2025, S. 36ff.



KUHN 229

immanente Weise des Sich-Offenbarens keine Exterioritit moglich ist, die
gerade als Horizont und Intention oder Sein besagt, dass sie ihr Offenbaren
auBBerhalb ihrer selbst im ,,Sichzeigen® gemil3 Heidegger besitzt. Lebendiges
Offenbaren als Passivitdt der Selbstaffektion, in der nichts hervorgebracht
wird, sondern die Passibilitét selbst ausschlieBlich die Weise des Sichgebens
des Lebens ist, verlangt in diesem radikalen Sinne einen gegen-reduktiven
Bruch mit der Welt als Welthaftigkeit im Sinne einberaumender wie
verweisender Horizont-Phinomenalitit. Es handelt sich folglich um eine
Reduktion, die nicht mehr allein von der Welt herkommt, um deren Schichten
regressiv genetisch zu vertiefen, sondern unausweichbar um eine Epoché als
Authebung aller Horizontalitdt, um der sich offenbarenden Passivitéit des
Lebens ihre angemessene Phidnomenalisierungsweise im Sich-Selbst-
Vergessen ohne Retention und Antizipation zu lassen, so dass sie auch nicht
mehr bestimmt ist vom Gegensatz Aktivitit/Passivitit als einem
schematisierenden Erkenntnisapriori.?

Unser Sprechen von Ankiinftigwerden oder Sichgeben des Lebens
anstelle von ,Ereignis® wie ,Ereignung® entspringt unter anderem der
notwendigen Kldrung der Passivitit gegeniiber der heideggerschen
Seinskonzeption, die zwar Husserl radikalisiert, insofern das An-wesen als
Nédhe und Ankommen des Seins kein ,,vorgestelltes Entgegen® im Sinne
irgendeiner ,,Abhebung®“ ist, aber doch Wahrheit (alétheia) als
,.Offenbarkeit* im Sinne einer zu befragenden ,,EntschlieBung®.??> Solches
Offenbaren als ,,lichtende Verbergung* bleibt ein Begegnungshorizont in der
Zeit-Raumwerdung des geworfen sich entwerfenden oder sich
entscheidenden Da-seins, welches die passible Originaritit der affektiv
unverbriichlichen Selbstbindung von Leib/Leben immer wieder aufschiebt
und so das Dasein — wie jedes Seiende — vom Sein (Seyn) in dessen
,Riickzug® abhéngig macht. Der Seinsriickzug mag das &duf3erste Erleben des
Selbstseins des ,,Da“ als existentielles Erfahrnis des Seins sein, und damit
zugleich die grofite ,,Ndhe®, aber genau dieses ,,Erfahren/Zustoen® als
LAffiziertwerden® ist etwas, was nach Heidegger ohne unser Zutun uns
begegnet?® — und folglich uns #uBerlich bleibt. Die Passivitit des Erprobens

2L vgl. zu diesem radikal phdnomenologischen Offenbarungsverstandnis —als
»Weltauthebung® M. Henry, Was ist eine Offenbarung, in: Konnen des Lebens. Schlussel zur
radikalen Phanomenologie, Freiburg/Munchen, Alber, 2017, S. 114-122; M. Henry, ,, Ich bin
die Wahrheit“. Fiir eine Philosophie des Christentums, Freiburg/Minchen, Alber, 1997,
S. 133ff. u. 249ff.

22 \/gl. Beitrage zur Philosophie. Vom Ereignis (Gesamtausgabe 65), Frankfurt am Main,
Klostermann, 19942, S.332f; E. Kettering, Nahe. Das Denken Martin Heideggers,
Pfullingen, Neske, 1987, S. 169f.; D. Panis, Il y a le il y a. L’énigme de Heidegger,
Brissel/Paris, Ousia/Vrin, 1993, S. 212f. Letzterer versucht aufzuweisen, dass in Heideggers
Denken als Denken des (Ab-)Grundes dieser kein Grund ist, sondern ein Grund, der keinen
hat.

23 Beitrage zur Philosophie, S. 160; vgl. S. 165.



KUHN 230

macht hier nicht das Wesen der origindren Passibilitdt selbst aus, weil das
Mir-Geschehende das ,,Seyn* hierbei in der Differenz des Da-seins ldsst, das
als seiendes und nicht als urspriinglich lebendiges in der uneinholbaren
Zerkliiftung (Distanz) des Seins als Seyn steht. Denn ,,sein“ bleibt der
Terminus fiir alles Welterscheinen, in dem jedes sichtbar manifeste
Sichereignen die Verweisung auf alles andere bedeutet sowie dessen
mogliches Verfehlen bis in den Pseudos der Sprache hinein, der von ihr nicht
weggedacht werden kann. Da hier keine Passivitit moglich ist, die ihre
subjektiv  leibliche Passibilitdit als horizont- wie differenzlose
,,Ubereignetheit“ oder ,,Ankiinftigkeit* in sich und aus sich allein im affektiv
pathischen ,,Wort des Lebens* ohne moglichen Pseudos bedeutet, ist auch
Heideggers Sprechen vom Leben unter dem Nichtvollzug der Seinsreduktion
als Verstehenshorizont verblieben: ,,Erstarrung und Riickfall des Lebens aus
der beginnlichen Eroffnung [...]. Die erste Erdunkelung in der Verwahrung
des Selbst griindet die Benommenheit des Lebendigen, in der alle Aufregung
und Erregbarkeit sich vollzieht und die verschiedenen Stufen des Dunkels und
seiner Entfaltung.” Die ,,Erdunkelung® ist hier offensichtlich Ausschluss des
Lebens aus der Offenheitsoffenbarung des Seins selbst, womit dem Leben fiir
Heidegger die Dignitét des Wesens des Erscheinens selbst abgeht und es nur
fiir  zustdndliches Erleben im  ontisch-affektiven ,Reiz“ als
,.Erregbarkeit dient.?

Wenn das sich offenbarende Leben als Passivitdt in seiner sich selbst
bindenden und so von sich selbst tiberstromenden Kraft nichts aus sich heraus
versetzt, was seine Offenbarung ausmacht, sondern in seinem Wesen allein
dieses Sich-Offenbaren immer ist und bleibt, dann ist damit auch ecine
Wirklichkeit begriindet, die als Pathos, Affektivitit oder Sinnlichkeit alle
denkbare Realitit enthélt. Damit kldrt sich weiterhin, dass lebendiges Sich-
Erfahren keine erneute Differenz von  Aktivitit/Passivitit als
Empfinden/Empfundenes beinhaltet, weil das absolut passible Sich-
Offenbaren des Lebens nicht mehr vom ,,Auller-sich® der Welt und deren
transzendente Seinsstruktur her gedacht werden kann, wie Heidegger
annahm. Die sprachliche Differenzierung des Sich-Offenbarens, wie auch
jedes ,Ist* als Kopula, gehort ebenfalls zur Welt und nimmt darin ihren
Anfang. Deshalb wendet sich die Weltreduktion auf der Ebene der
Sprachreduktion, die dergestalt ein zusétzliches phdnomenologisches
Arbeitsfeld erschlie3t, zu einer Reduktion als nicht-intentionaler Hinweis auf
das reine Sich-Erfreuen des Lebens in seiner Passivitit als jenem ,,affektiven
Fleisch®, woraus die Affektivitit als Passivitit besteht, um darin alle Realitét
zu phianomenalisieren. In der Abweisung jeglicher Beschreibung von auflen

2 Ebd., S.277; vgl. kritisch ebenfalls A. Noveanu, Horenkénnen. Zum Verhéltnis von
Geschichtlichkeit und Leiblichkeit bei Martin Heidegger, Tubingen, Morphé, 2021.



KUHN 231

versetzt sich solch metagenealogische Gegen-Reduktion mithin in das Innere
der je rein subjektiven Kraft aus der Passivitit des Lebens heraus, um
dergestalt die Erfahrung einer Welt zu machen, die nicht mehr das distanzierte
Korrelat eines Denkens als intentionalen Bewusstseins ist, sondern allein die
Leibunmittelbarkeit solchen Konnens aus der Kraft des passiv empfangenen
Lebens selbst heraus. In diesem subjektiven Vollzug gibt sich jede denkbare
Realitit zunéchst als der Gehalt einer immanent pathischen Anstrengung, bei
der die Welt widersteht oder nachgibt, so dass alles Gegebensein des
Universums sich origindr dieser subjektiv passiven Kraft des Lebens als seine
Materie gibt, und zwar in dem Male, wie sich das Leben als Leben in die
Biindelung seiner Kraft hineingibt. Sein wie Seiendes sind in dieser Sicht
dann sekundére Begriffe, und die hiufige Kritik gegen die entsprechende
lebensphédnomenologische Analyse Henrys, es bediirfe einer ,,Andersheit”, an
dem sich die Affektion erweisen konne, vergisst, dass im Augenblick des
reduzierten Lebens als Wesen des Ego (und nicht mehr der ,,Idee” oder der
,Intention*) es nichts AufBeres mehr geben kann in dem Mafe, wie ich in der
Selbsterprobung jeder Erfahrung nur mich affizierendes Leben aus der
Passibilitit des Lebens selbst heraus bin und nichts anderes.?®

Die radikale Passivitdt als Lebensiibereignung, insofern sie nach
Descartes, Hegel und Husserl die Ontologie als Phdnomenologie wirklich
beim Wort nimmt, schlieft folglich in ihrer lebendigen Immanenz als Ur-
Phidnomenalisierungsweise Welt und Praxis nicht aus, auch wenn sie die Welt
nicht zu ihrer De-finition als Selbsterscheinen des Erscheinens bendtigt.
Immanenz besagt mit anderen Worten in dieser ontologischen Hinsicht, dass
nicht der Seinssinn als ein letztes idealistisches Kennzeichen bei Heidegger
noch maligeblich sei, sondern das Sein als Erscheinen in dessen absolutem
Wie, das heiBit als subjektives, insofern das affektive Ego originére
Phinomenalisierung bedeutet und kein regionales Sein. Damit liegt jeglicher
Intentionalitit der Grund der Phédnomenalisierung als lebendig affektiver
Selbstphdnomenalisierung immer schon voraus — jener Grund, der in seiner
absoluten Passivitit als sicherfreuendes Sicherproben in allem sein eigenes
Pathos ist, zu dem es keine Erkldrung phianomenaler oder kausaler Art von
aullen mehr geben kann. Aber diese Autarkie ist gerade keine autistische
SelbstverschlieBung,  sondern  vielmehr  konkreteste,  singuldrste
Ermoglichung  als  Empfindenkénnen  iiberhaupt. Als  solches
Empfindenkénnen bin ich unwiderruflich durch das Leben und in ihm
geboren. Meine Subjektivitdt, von der durch die Gegen-Reduktion nichts

#vgl. auch B. Forthomme, Manifestation et affectivité, S. 24f. u. 70f.; R. Kiihn, Materie und
Empfinden, S. 297ff.; A. Bellantone, Henry et les philosophies de | esiirit: une restitution?,
in: R. Formisano, F. Grigenti, I. Malaguti u. G. Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel
Henry entre histoire des idées, philosophie transcendantale et nouvelles perspectives
phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 155-172.



KUHN 232

bestehen bleibt als diese ausschlieBlich phdnomenologische Selbstbindung an
das dergestalt sich selbst offenbarende Leben, ist nichts anderes als dieses
Empfindenkonnen. Anders gesagt, transzendental impressionale Aftektivitét
als absolute Passivitit in jeder Empirie. Dieses Empfindenkdnnen als meine
Ipseitdt umschlieBt folglich eine innere phinomenologische Reziprozitét aus
der Passivitdt des Lebens heraus, ndmlich den im Folgenden noch genauer zu
bedenkenden individuierenden Ich-Empfang als lebendiges Mich im
Akkusativ. Insofern kann diese Passivitit als die Aktivitdt selbst dann
angesprochen werden, denn letztere ist kein Anderes der Passivitit, sondern
diese selbst, weshalb Phdnomenologie ihr ,.Biindnis mit dem Leben® seit
Husserls ,,lebendiger Gegenwart* stets origindr zu bedenken hat, wenn sie in
Termini von Bewegung, Kraft, Affektion, Spannung oder auch Trieb und
Instinkt spricht.

So richtig also folgende Feststellungen im husserlschen Sinne sind, so
fraglich bleibt ihr definitiver Status flir eine radikal phdnomenologische
Analyse: ,,,Leben’, ,lebendig’, ,Lebendigkeit‘: in der Passivititssphire geht
es nicht um Bewusstseinsakte, sondern eher um eine Verkettung von passiven
Intentionen, die kontinuierlich meine Gegenwart an meine Vergangenheit
binden; um ein Leben, das eine gewisse affektive Kraft hat [...]. Ich besitze
mein Leben nie in seiner Immanenz, denn Leben heif3t, affiziert zu werden
und folglich auBerhalb von sich, von sich getrennt zu sein.” Gerade ein
solcher Blick bleibt ein Blick von auflen auf das Leben, versetzt sich nicht
wirklich in sein passives ,,Sein“ hinein, was ,,die Abweisung eines absoluten
Anfangs*, verstanden als ,,Ubergang des Nichts (néant) zu etwas* einschlieBt.
Das phinomenologisch am Ende der Analyse sich gebende ,,Nichts* ist aber
genau kein Nichts im Sinne der dann befiirchteten creatio ex nihilo, sondern
Leben als generatio. Insofern hat Heidegger recht, den Schopfungsgedanken
einer onto-theologischen Weltsetzung nicht als MaBstab fiir das Sein (hier das
Leben) zu nehmen. Origindre generatio meint daher Selbstzeugung des
Lebens vor aller creatio, so dass der ,,Anfang* solcher generatio mit sich
selbst zusammenfallt und nirgendwo im Lebensvollzug ein Nichts aufbricht,
weder am Anfang noch am Ende und auch nicht in den Ubergingen als
inneraffektiven Modalisierungen. Damit sind ebenfalls alle entsprechenden
metaphysischen Fragen in ihrem je erstellten ontologischen Differenzbereich
als begrenzte Problematiken der Erkenntnis wie Realitit ausgewiesen.?®

Die phédnomenologisch innere Reziprozitidt meint daher den faktisch
transzendentalen ,,Menschen® in seiner inneren Ermoglichung aus der
Selbstgeneration des absoluten Lebens heraus. Da hier keine mundane

% A, Montavont, Le phénomeéne de | affection, S. 134f., mit Anklangen an Merleau-Ponty;
vgl. ebenfalls 1. Rémer u. A. Schnell (Hgg.), Phanomenologie und Metaphysik /
Phénoménologie et métaphysique, Hamburg, Meiner, 2020.



KUHN 233

Erkenntnisleistung, keine Metaphysik sowie keine Metaphorik mehr hilft,
sondern der phidnomenologische Zugang als solcher sich hier iiberhaupt
entscheidet, muss dieser Zugang in der Selbstgeneration des Lebens als
Zugang zu mir selbst in der reinen Passibilitdt analysiert werden, sofern ich
Zugang zu mir durch den Zugang als Leben bin. Das heif3t, die Ipseitdt des
Pathos der Lebensselbstoffenbarung als deren Selbstzeugung ist zugleich
meine origindr transzendentale Affektivitét, die sich als pathisches Fleisch in
ithrer Urleiblichkeit als Sinnlichkeit oder Impressionabilitit selbst erprobt.
Die Reziprozitét betrifft folglich das Selbe: meine passive Selbstaffektion in
der ebenso passiven Selbstaffektion des Lebens, mit dem einen Unterschied,
dass die phdnomenologische Absolutheit des Lebens nicht mein Besitz ist,
sondern eben der Zugang zum Leben als Bezug zur Ipseitit, die aus jedem
Sich ein Ich in unverwechselbar individuierter Konkretheit des affektiven
Selbst-Empfindens macht. Es gibe keinen Selbst-Bezug als Selbst-Vollzug,
wenn es nicht diese Ipseitit im Leben gébe, die das Wesen des Lebens selbst
in seiner passiven Selbstaffektion, in seinem Pathos ist. Dieser Bezug als
Zugang zum Leben kann nicht abstrakt formal oder metaphysisch von einem
allgemeinen Prinzip Leben her deduzierbar sein, weil dessen Wesen als
Einheit in seiner unmittelbaren Einfachheit eine solche Deduktion nicht mehr
zuldsst. Der zugingliche Bezug ist auf diese Weise die gesamte
phianomenologische Konkretheit schlechthin als affektives Fleisch, in dem
alles erprobt wird, was iiberhaupt erfahrbar ist — einschlieBlich Gott.?’

3) Subjektivitit und origindre Gemeinschaftlichkeit

In meinem lebendig phdnomenologischen Fleisch bin ich also mir selbst ganz
gegeben, aber dergestalt, dass dieses passive Fleisch die Ur-Passivitit des
Lebens als dessen passiblen Abgrund im Sinne der Selbstgeneration des
Lebens aus sich selbst heraus einschliefit. Damit ist gewéhrleistet, dass dieses
Ego als Aftektivitdt sowohl das Sein wie das Ego sich selbst offenbart, also
eine universal phdanomenologische Ontologie konstituiert, ohne einerseits in
den Idealismus und andererseits in die Anonymitit des ,Es gibt“ im
heideggerschen Sinne zuriickzufallen. Denn da die Affektivitét als solche
Passibilitdt nichts von mir Hervorgebrachtes als Setzung ist, sondern dem
origindr vorgéngigen Leben entspricht, gibt es in ihr eine Wirklichkeit, die im
Sinne der Selbstbindung des Lebens zugleich als singuldres Mich
unaufloslicher als jede andere Realitdt ist, so wie dieses Sein des Ego die
unmittelbarste Wahrheit des transzendental gesehenen Menschen als er selbst

2 vgl. zur Offenbarung Gottes aus dieser Sicht M. Henry, Radikale
Religionsphanomenologie. Beitrédge 1943-2001, Freiburg/Minchen, Alber, 2015, S. 145ff.,
in Auseinandersetzung mit Anselm und Meister Eckhart; G. A. Lind, Dieu a |’épreuve.
Lecture henryenne de la preuve anselmienne et ses répercussions phénoménologiques,
Toulouse, Parole & Silence, 2023, S. 33ff. u. 162ff.



KUHN 234

ist und nicht eine Wahrheit, zu welcher der Mensch iiber das Sein erst
sinnverstehend hinfinden muss. Damit ist ein metagenealogischer Bruch mit
der philosophischen Tradition markiert, insofern das bisher am weitesten von
der Universalitdt Entfernte — ndmlich das Gefiihl (Platon, Stoa, Spinoza,
Kant, Hegel beispielsweise) — gerade zur Offenbarungsmacht des Wesens des
Erscheinens selbst wird. Und diese Offenbarung als Grund allen Seins im
Leben wie durch dieses wird erreicht, indem uns mit der Moglichkeit der
passiven Affektion sowohl alles Erkennen wie Tun gegeben ist, in dem sich
das Leben als jeweiliges Mich/Ich lebensbediirfend und verlangend in
jeglicher ,,Anstrengung® (effort) gemil Maine de Biran selbstbegehrend
weiterfiihrt, ohne den darin gegebenen conatus objektal zu binden.

Dass die dargestellte Passivitit des Lebens in dessen absoluter
Selbstzeugung mein Zugang zum Leben wie zu mir selbst ist, heifit daher
ebenfalls, dass es noch andere Zuginge zum Leben gibt, ndmlich die Inter-
Subjektivitét als prinzipiell passive Pluralitit der Anderen, die sich als Ich
jeweils erproben. Hier findet mithin die husserlsche passive Intersubjektivitét
als universale Monadologie ihre letzte Begriindung, was in diesem
Zusammenhang nur angedeutet sein mag, da das Leben ebenso wenig die
Anderen ausschlieit wie die Welt, was deren leibgebundene Erfahrung in
threr material phénomenologischen Ermoglichung selbst betriftt. Die
Passivitidt, mit der ich das Leben empfange, damit es mich wie eine
unbezwingbare Kraft unlosbar wie gegen sich selbst erdriickt, ist daher als
Kraft jene Gebung, in der ich mir selbst in meiner selbstaffektiven Passivitat
gegeben werde — was keinen welthaften Abschluss kennt. Indem ich aber in
meiner origindr absoluten Passibilitdit von Leib/Leben mein eigenes
phédnomenologisches Fleisch empfange und unmittelbar beriihre, habe ich
genau Zugang zu einer Ipseitdt, die als Sich-Selbst alle anderen Iche
einschlieBt, sofern diese ebenso nur im Zugang zum Leben jeweils Zugang
zu sich selbst haben. Die Affektivitét ist dergestalt auch unverbriichlichste
Gemeinschaftlichkeit, selbst wenn Politik, Staat und Gesellschaft das
Affektive diesbeziiglich beargwohnen, wie es vielleicht am deutlichsten bei
Hegel in der Einschiatzung der ,Innerlichkeit* als ,,Orakel” zum Ausdruck
kommt.?

Der eingangs vermerkte Satz, es gébe nichts Erscheinendes, das nicht
gelebt wire, ist folglich in jeder Hinsicht metagenealogisch diesseits
jeglichen genetischen wie traditionellen Wissens zu verstehen. Selbst die

2 In Bezug auf einen eigenen Gemeinschaftlichkeitsbereich wie Freundschaft, Familie,
Gastfreundschaft etc. als Raum der ,,Giite” ohne Staatsnotwendigkeit vgl. auch E. Levinas,
Totalité et Infini. Essai sur |’extériorité, Den Haag, Nijhoff, 1974%, S. 255ff. u. 281ff.; B.
Forthomme, Manifestation et affectivité, S. 26f., 50ff. u. 65f. Aulerdem R. Kiihn, Kultur als
Unmittelbarkeit des Lebens, Wiesbaden, Springer, 2025, S.108-125: Pluralitat des
Kulturellen bei Levinas.



KUHN 235

imagindren und halluzinatorischen Selbstbilder als fiktive Vorstellungen des
eigenen Selbst setzen diese Selbstverankerung des Ichs als absolut passive
Lebensverankerung noch voraus, denn sie wollen — im Paroxysmus der Angst
um das Ich — genau diesem lebendigen Ursprung als absoluter Subjektivitét
entflichen, wie auch Kierkegaards und Kafkas Schriften dies in ihrem
gleichzeitig philosophischen wie literarischen Charakter deutlich machen
konnen. So iiberfiihrt die absolut phdnomenologische Passivitidt jede
intentionale Uberdeterminiertheit der empirischen, theoretischen wie
seelischen Selbstzuginge als originédr im Leben wurzelnde, denn jedes Sich-
Selbst-Sagen nimmt stets ein Vermogen in Anspruch, das nur als Zugang aus
dem Leben heraus sein eigen ist, nicht als narzisstisch ichhaften Besitz
jedoch. So ist das Ego als ,,Quellpunkt der intentionalen Akte sowie das ,,Ur-
Ich* als zeitlich uraffektive Konstitutionsinstanz bei Husserl noch nicht das
eigentlich lebendige Ich, denn es verschweigt seine generative ,,Habe* aus
der vorgédngigen Lebendigkeit reiner Passibilitdt heraus. Die urspriingliche
Mit-Gegebenheit eines Ethos auf der dargestellten Grundlage der ebenso
uneinholbaren wie sich niemals verweigernden Lebensselbstgebung ist
deshalb eine weitere Konsequenz, die das passive Leben bei all seiner
phénomenologischen Autonomie nicht verschlossen sein ldsst, sondern erst
jegliche Produktivitit und Kultur im leiblich affektiven Austausch begriindet.
So gesteht Jacques Derrida der Lebensphdnomenologie Henrys zwar zu, dass
die Frage nach einem ,,abgriindig* radikalisierten Leben die philosophischen
wie gesellschaftlichen Probleme revolutioniert, aber er mdchte ,,das
Supplement einer innerlich-duBerlichen Faltung® im Sinne der Arbeit der
Negativitit (Gegenstindlichkeit) und des Todes (vergangene Generationen)
der nach ihm ,,ungedachten Nicht-Identitdt mit sich selbst des Begriffs oder
des Seins, das wir ,Leben‘ nennen“, entgegenstellen. Er iibersieht
diesbeziiglich aber, dass sein als ,Differinz* (différance) gedachter
Lebensbegriff gerade nicht das rein phdnomenologische Leben trifft, wonach
Negativitdt und Tod nur in der Welt statthaben kénnen — nicht jedoch im
absolut affizierenden Leben selbst, da es jeder Differenz vorausliegt. Auch
die Toten der vergangenen Generationen bleiben Lebendige im iiberzeitlich
pathischen Sinne affektiver Erinnerung, und ihre ,hinterlassenen
Werke* bilden geschichtlich erste passive Syntheseformen, die von der
Anstrengung unserer je ,subjektiven Praxis® als unserem lebendigen
Begehren wie Handeln selbst aufgegriffen werden.?®

Der Begriff des Individuums ist infolgedessen prinzipiell an den Begriff
des umfassend affektiv empfindenden Lebens gebunden. Entgegen den

% Vgl. Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die neuere
Internationale, Frankfurt am Main, Fischer, 1995, S. 176f. Anm. 11.; J. A. Sula, La mort
dans la phénoménologie de la vie chez Michel Henry. Une relecture critique de | 'immanence
affective de la chair, Paris, L’Harmattan, 2023, S. 414ff.



KUHN 236

meisten philosophiegeschichtlichen Befunden, von denen wir einige wichtige
angedeutet haben, ist diese Beziehung zwischen Individuum/Leben keine
solche zwischen zwei getrennten Groflen, die beide auch je flir sich oder
dialektisch zueinander existieren konnten. Insofern ist gleichfalls der Begriff
der Synthese innerhalb der phidnomenologischen Passivititsanalyse noch
zweideutig, denn er ldsst weiterhin vermeinen, die Existenz des lebendigen
Individuums entstiinde erst aus der — wenn auch nicht unbedingt pridikativen
— Zusammensetzung von Leben und Individuum. Die hier im weitesten Sinne
dialektisch verstandene Sichtweise bei Hegel, Husserl, Merleau-Ponty, Richir
und Derrida etwa ldsst ndmlich das phdnomenologische Wesen offen, in dem
sich diese Beziehung verwirklicht. Oder genauer gesagt, integriert jede
Dialektik dieses Wesen als die phianomenologische Wahrheit der Welt im
Sinne der ,,Lichtung* (bzw. des Begriffs, der Objektivitit, des Fleisches der
Welt etc.), da sich in ihr angeblich Leben wie Individuum zeigten, und damit
auch ihre Verbindung.

Wenn hingegen nach dem bisher dargestellten Passivitétsverstdndnis
des absolut sich selbst zeugenden Lebens dieses zugleich in seiner rein
inneren pathischen Selbsterprobung eine Ipseitét der je konkreten Affektivitat
des Sich-Erfreuens des Lebens an seinem Sich-Empfangen — einschliefSlich
seines Sich-Erleidens — gebiert, dann besteht zwischen Leben und
transzendentalem Individuum jene schon genannte phinomenologische
Reziprozitat, die jegliche Sichtweise des Lebens als abstrakt universaler
Entitdt oder Allgemeinheit endgiiltig ausschlieft und damit auch jede
Subsumierung des Individuums unter entsprechend vitale oder historische
Totalitdten. Vielleicht haben dies die Religionen, trotz ihres oft gegenteiligen
Handelns, am deutlichsten gesagt, wenn sie zwischen Gott, Mensch und
Leben zumeist eine untilgbar phdnomenologische Einheit voraussetzen,
gleich wie die dogmatischen Symbolisierungen von ,,Fall* und ,,Heil* dabei
je geschichtlich konzipiert wurden. Einen solchen Nachweis fiir das
Christentum in rein phdnomenologischer Analyse zu fiihren, versucht Michel
Henry in seinem schon genannten Buch ,,,Ich bin die Wahrheit.© Fiir eine
Philosophie des Christentums*. Das Christentum selbst erweist sich dabei als
eine bisher ungenutzte Phinomenologie von grofiter Bedeutung, die sowohl
die phdnomenologischen Methoden- wie Sprachprobleme neu sehen ldsst, um
deren Herausarbeitung sich die Lebensphdnomenologie bemiiht. Die
Problematik absoluter Passivitit ist eine davon, ohne zur Theologie zu
werden, auch wenn sie die johanneische Tautologie der ,Ich-Reden* Jesu
aufgreift.%

30 vgl. Kapitel 2: Die Wahrheit, welche , Leben* heifit (S.51-78); Christi Worte. Eine
Phanomenologie der Sprache und Offenbarung, Freiburg/Minchen, Alber, 2010.



KUHN 237

Unter diesem kriteriologischen Gesichtspunkt, der eine unmittelbare
Konsequenz der absolut phdnomenologischen Ontologie der Affektivitét als
Wesen des Erscheinens ist, ohne aus dieser herauszutreten, um anderweitige
Beurteilungskriterien zu {ibernehmen, kann der jeweilige Passivitétsstatus in
einer Philosophie als der diese je leitende MaB3stab selbst verstanden werden.
Wenn beispielsweise Leben, wie in der neuzeitlichen Wissenschaft, nur noch
in der Aufzdhlung jener objektiven Eigenschaften besteht, die sich am
,,Lebewesen® ablesen lassen, dann ist das Leben dabei zundchst noch eine
,dunkle Kraft“, deren phanomenologischer Status aber so ungewiss ist, dass
die  neuere = Wissenschaft ihn  unter  kybernetischen  und
informationstheoretischen Gesichtspunkten alsbald eliminierte. Innerhalb der
Philosophie vor der Entwicklung der heutigen Biologie liegt ein analoger
Sachverhalt vor, denn jenseits der objektiven Eigenschaften der lebendigen
Organismen erscheint das Leben in seiner urspriinglichen Passivitit als eine
geschichtsimmanente oder allgemein transzendente Macht, die spekulativ
thematisiert werden kann, anstatt einfach nur negiert zu werden wie in den
Wissenschaften. Im Denken der Romantik mit ihren Verldngerungen im
deutschen Idealismus erlangt das Leben dadurch eine gewisse
Vorrangstellung, wihrend sein Charakter phidnomenologisch jedoch
weitgehend unbestimmt bleibt. Die einzige wesentliche Bestimmung betriftt
seine Unabhingigkeit vom Individuum, welches es als ,,hohere Kraft” in
anonym vorpersonaler Weise beherrscht. Als universales Prinzip tibernimmt
es die Erkldrung einer metaphysischen Weltsicht mit all ihren Phdnomenen,
aber was noch entscheidender ist: ein solch nicht singulédres Leben als Entitét
ist dem einzelnen Individuum  gegeniiber indifferent.  Als
,Lebensfluss* iiberflutet es alles, was ihm begegnet; nicht nur im hegelschen
Geschichtsprozess, denn auch der husserlsche ,,Bewusstseinsfluss* mit seiner
Einbettung in eine absolute Verzeitlichung als gottliche Teleologie ist trotz
seiner Bestimmtheit fiir Subjektivitdt und Ethik nicht ganz frei von dieser
anonymisierenden Verallgemeinerung.>!

Ohne hier die weiteren Lehren der Post-Moderne als Verzicht auf
Geschichte und Identitédt einfach anzuerkennen, ergibt sich aus der kurzen
ideengeschichtlichen Skizze jedoch, dass das individuierte Sein in der
bisherigen Philosophiegeschichte jeweils nur etwas Voriibergehendes meinte,
um sich stattdessen in eine ,,hohere Realitit™ auflosen zu miissen. Dieses
Aufgehen in eine groBere lebendige Geschichtsmacht bzw. das Aufbrechen

3L Fur entsprechende Einzeluntersuchungen vgl. beispielsweise E. Jain, Das Prinzip Leben.
Lebensphilosophie und Asthetische Erziehung, Frankfurt am Main, Lang, 1993; K. Albert,
Lebensphilosophie. Von den Anfangen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukacs,
Freiburg/Miinchen, Alber, 1995; P. Delhom u. A. Hilt (Hgg.), Das Leben denken.
Philosophische Anthropologie und Lebensphilosophie im deutsch-franzdsischen Gesprach,
Freiburg/Miinchen, Alber, 2018; M. Henry, ,,Ich bin die Wahrheit“, S. 46ff.



KUHN 238

der individuellen Enge, um einen {iiberpersonal lebendigen Allgrund zu
erreichen (auch im fiktiven Freiheitsbegriff des Existentialismus und der
neuerlichen Individualismen) war — und ist zum Teil noch — eine
Heilsvorstellung mitgegeben, die mit dem eigenen origindr passiven Grund
nicht anders umzugehen weiB als in solchen Termini der Uberfiihrung und
Auflosung. Daran wird ersichtlich, dass eine radikalisierte Passivitit als
phédnomenologische Konkretion einer wesenhaften Ipseitét, die der Zugang
als Individuum zum Leben selbst schon immer immanent ist, eine Bedeutung
besitzt, die der Phidnomenologie eine eminente Rolle fiir ein zukiinftig
anderes Denken zuweist, ndmlich die Aufgabe oder Riickgabe bzw. auch die
krampfhafte ,,Selbstverwirklichung® des individuellen Seins zu tiberwinden.
Die Ipseitidt im Sinne der absolut-phinomenologischen Selbstaffektion ist
eine Bedingung des Lebens wie des Individuums, in der beider Wesen als
dasselbe originire Wesen unzerstorbar miteinander verbunden sind. Das
Individuum ist niemals moglich ohne Leben, und das Leben ist nicht gegeben
ohne die Ipseitit des Individuums. Die Phinomenologie der Passivitét hat im
letzten genau jene Aufgabe, diese entscheidende Verkniipfung nicht
anldsslich irgendeiner anthropologischen Empirie zu ergreifen, sondern als
,»Anfang des Anfangs®, das heif3t in jener phdnomenologischen generatio, wo
das Leben sich in seiner wesenhaften Ipseitét ,,ur-impressional selbst zeugt,
um den husserlschen Begriffen ihre letzte Berechtigung zu verleihen, welche
metagenealogisch die bloBe Analogie verlisst.?

Dadurch dass das Leben sich an sich selbst libereignet, wird die Ipseitit
im Leben geboren, denn dieses Sich-Ubereignen ist eine absolut immanente
»Selbstumschlingung®™ (éfreinte) bei Henry, welche die Passivitdt des
,Umschlungenwerdens‘ zum ,,pathischen Fleisch* als Ur-Leiblichkeit dieser
Ipseitdit werden ldsst. Was jedoch zugleich bedeutet, dieses
,Uberbordetsein“ des subjektiven Lebens in der eigenen ,Implosion‘ ist
Steigerung des Lebens in seiner Passivitit selbst und durch diese. Was das
transzendentale Individuum empféngt, ist daher in der Passibilitit dieses
Empfangs nicht nur die absolut anfingliche und unzerstorbar leibliche
Selbstgebung des Lebens als bleibendes Sichgeben ohne objektivierenden
Aufschub, sondern eine dergestalt ipseisierte Ursprungsgebung, dass die
passive Implosion in ihrer origindren Verlebendigung zugleich die
transzendental lebendige Geburt als das Vermogen eines jeden Mehr des
Empfindenkonnens einschlieBt. Allerdings nicht als ein ad-perzeptives plus
ultra in der weiterverweisenden Horizontaufschiebung zunichst, sondern
diese Ipseisierung meint, im eigenen pathischen Fleisch so wachsen zu

%2 vgl. 1. Copoeru, Die Funktion der Analofie in der phanomenologischen
Konstitutionsproblematik, in: A. Noveanu, D. Koch u. N. Weidtmann (Hgg.), Analogie. Zur
Aktualitat eines philosophischen Schlisselbegriffs, Baden-Baden, Nomos-Alber, 2023,
S. 217-226.



KUHN 239

konnen, dass der nie abreilende mich individuierende Lebensempfang
Steigerung als mein verlebendigendes Wachsen aus mir selbst heraus zu
jedem Augenblick moglich ist. Und dies gilt fiir jede Subjektivitdt, da
Subjektivitit als lebendig ipseisierte Individualitit — vor jeder ekstatisch
zeitlichen, existentiell geschichtlichen Individuierung im Raum des
Sichtbaren — ein unverwechselbares Empfindenkonnen als transzendentale
Sinnlichkeit bestimmt. Damit wird eine Differenz zu Anderen benannt, die
insofern als Transzendenz in der Immanenz bezeichnet werden kann, als jeder
im Empfinden sich empfindet, aber — wenn auch anders als bei Levinas —
gerade die ebenso origindre Gemeinschaftlichkeit im rein immanenten Pathos
des Lebens ohne jeden Totalitdtsanspruch nicht ausscheidet, zumal auch jeder
Uberstieg auf Fremdes und Anderes hin von dieser Immanenz selbst getragen
ist. Denn ein Objekt kann sich auf ein anderes Objekt hin nicht
transzendieren, weil es keine Innerlichkeit besitzt, und solche Innerlichkeit
besagt gerade auch Sich-Uberschreiten als Selbstaffektion in der Passivitit
durch sich von sich selbst her, so wie auch die Zeit nach Heideggers
Kantauslegung nicht ohne Selbstaffektion ist. Nur dass eben die Selbst-
Einbildung des Zeithorizontes durch diesen selbst nicht moglich wire ohne
die Kraft dieser Einbildung von sich selbst her als vorzeitlich passiver
Affektion.®

Ich bin daher nicht nur anders, weil alles subjektive Erfahren sich von
der passiven Fleischlichkeit im Sinne der Impressionabilitit her als je
einmalig individuiert gibt, sondern weil die unauthebbare Differenz zum
anderen Individuum in dem einen Leben selbst griindet, das stets eine Ipseitét
ist. Denn die Lebensselbstgeneration als Ipseitit bedeutet gerade, dass die
phénomenologische Wirklichkeit dieser generatio je ein Sich-Erproben ist,
und zwar ebenso absolut wie singuldr. Das heift transzendentale Geburt als
solche Steigerung wie Differenz aus der Passivitit des absoluten Lebens
heraus. Diese macht den Anderen nicht von meiner Primordialitdtssphire wie
bei Husserl abhédngig (auch nicht im Sinne einer urhyletisch ,,passiven
Kommunikation*), weil jeder ein Sich in der Ipseisierung des Lebens selbst
ist. Letztere bedeutet dann des Weiteren auch keine retentionale
,Ewigkeit* oder nur ein relativ ,,Neues* in protentionaler Hinsicht. Da das
ipseisierende Leben in seiner passiven Wesensreziprozitit vielmehr stets die
jemeinige Geburt im Plural bewirkt, wodurch diese Ewigkeit jeweils ebenso
neu, wie jedes Neue ewig in seiner lebendigen Selbsterprobung ist.

Ich kann also nicht nur sagen, dass trotz der Gemeinschaftlichkeit mit
allen existierenden Individuen sowie mit allen auch vergangenen

33 vgl. auch F. Seyler, Der Einfluss der Transzendentalphilosophie Kants und Fichtes auf
die Genese des Selbstaffektionsbegriffs in der Lebensphanomenologie Michel Henrys, in:
Salzburger Jahrbuch fiir Philosophie, Vol. 63, 2018, S. 107-132.



KUHN 240

Generationen kein Individuum, das mir vorausging und aktuell ist, mir
gleicht. Vielmehr kann ich auch sagen, und dies ist das letztlich
Entscheidende der radikalisierten nicht-intentionalen Passivitdt, dass
keinerlei Ursache der Welt jemals diese lebendig geborene Ipseitit erkldren
oder von auflen beschreiben kann. Im Akt der Ipseisierung durch das Leben
und als Leben ist keinerlei Welt, weil diese Ipseitit als Mich-Empfang aus der
origindren Lebensgabe durch diese selbst sich in keinem Da vollzieht und auf
keinerlei Proto-Intention beruht. Zu dhnlichen Formulierungen gelangt die
mafgebliche Untersuchung von Bernard Forthomme: ,,Was hier als Paradox
erscheint (die Freiheit, die Freiheit trotz ihrer Passivitét bleibt), erkléart sich
nur durch den neuen Sinn, den die Passivitét erhélt. Diese wird nicht mehr als
ein Druck des Objekts auf ein Subjekt, der AuBerlichkeit auf die Innerlichkeit,
verstanden; sie ist das Medium der Innerlichkeit, der Freiheit selbst [...]. So
beriihren sich zwei Aussagen [...]: einerseits die Behauptung einer sich selbst-
schaffenden Immanenz und andererseits, dass es in der Immanenz
Ungeschaffenes gibt, ohne dass dieses Ungeschaffene eine naive
Vergottlichung des Menschen wire, denn dieses Ungeschaffene wird als
Passivitit gedacht.*3

Denn Sein, Da, Intention etc. bezeichnen Bewegungsmoglichkeiten der
Existenz in einer einberaumten Weltdistanz, sei es im Sinne der genetisch-
egologisch subjektiven Geschichte oder der mundanen Historie, wéhrend sich
zwischen dem radikalisiert passiven Leben und mir nie irgendeine Kluft
auftun kann. Dieses absolute Hier als origindre haecceitas noch diesseits der
phidnomenologischen ,,lebendigen Gegenwart® oder existentialen Freiheit gilt
es zu ergreifen, um ein weiteres angemessenes Sagen der radikalen Passivitit
in noch anderen Bereichen der Phdnomenologie vorzubereiten, welches
immer nur ein Sich-Selbst-Sagen dieser Passivitdt sein kann und die anderen
Phinomenologien von Sein, Welt, Andersheit, Intentionalitidt und Sprache
nicht ersetzen will. Wohl aber auf den eindeutigsten methodischen
Selbstanspruch der Phidnomenologie nicht verzichten kann, keinen
transzendent intentionalen Letztbegriindungen zu glauben oder sie einfach zu
verneinen, sondern dieselben aufzuklaren.

4) Phantasia und passive Sinnbildung als Vergleich mit Richir

Um diese innerphdnomenologische Aufklarung weiterzuverfolgen, soll
abschlielend der Zusammenhang mit ersten passiven Formen von
Sinnbildung als sens se faisant aufgegriffen werden, wie sie bei Marc Richir®®
durch das Verhéltnis von urspriinglicher Phantasie und ,,symbolischen

34 Manifestation et affectivité, S. 48; vgl. ebd. S. 51ff. mit Bezug auf Fichte und die biblisch-
theologische Tradition.

% vgl. Au-dela du renversement copernicien : la question de la phénoménologie et de son
fondement, Den Haag, Nijhoff, 1976.



KUHN 241

Institutionen‘ analysiert wird. Der Ausgangspunkt ist bei ihm die Kritik einer
jeden Konstitutionsannahme durch das Subjekt, so dass auch die perzeptiven
»Abschattungen® im Sinne Husserls hinfillig werden, sofern sie ein erstes
sinnlich visuelles Feld bilden sollen, welches am Anfang einer
kosmologischen Theorie des Raumes notwendig ware. Da die Abschattungen
als unendliche Antizipationen der Intentionalitdt gegeben seien, vermutet
Richir hierbei einen weiterwirkenden ,,Platonismus‘ seitens Husserl, insoweit
die Welt letztlich die ,JIdee der Ideen* in ihrer , Kompossibilitdt“ von
Horizonten darstelle, wodurch der Raum der ,,unendlichen Plastizitit wie
der chora bei Platon im ,, Timaios* entspriche.® Dadurch trete das reine Ich
als eine Art Absolutes auRerhalb der Welt auf, um diese panoramaartig in
ihrer Schau zu tiberfliegen, was auch Merleau-Ponty®’ bereits in Frage stellte.
Dieser Annahme eines quasi-géttlichen Ichs setzt Richir daher die
Unaufhebbarkeit der Zeit in Bezug auf den Welthorizont entgegen, wodurch
zugleich das transzendentale Subjekt seine absolute
Transzendierungsmdoglichkeit verliert, jede singulare
Wahrnehmungssituation zu Ubersteigen, um nur noch eine kontingente
Position innerhalb mdglicher Gesichtspunkte einzunehmen, womit der
,,Akosmismus“ des Subjekts als metaphysische Sichtweise nicht mehr
gegeben sei.

Das Grundproblem fiir Richir besteht mit anderen Worten in der
Auflosung des Endlichen im Unendlichen, so dass auch der Status des
Sinnlichen dunkel bleibe, um etwa nur eine der Ideen der géttlichen Vernunft
zu sein. Dies wurde zugleich eine Differenz als Kluft innerhalb des
Intelligiblen selbst bedeuten, anstatt die Natur des Sinnlichen an sich zu
klaren. Phénomenologisch impliziert dies flir die Intentionalitit, das
Sinnliche nicht bloB als eine reine Immanenz gegeben sein zu lassen, sondern
mit der Analyse der Leiblichkeit als ,,Fleisch* (chair) zu verbinden, wie wir
dies bereits grundlegend im Zusammenhang mit der Meta-Genealogie des
passiblen Lebens bei Henry festhielten. Fur Richir wie Merleau-Ponty ist
namlich das Unsichtbare als Abwesenheit konstitutiv fur das Sichtbare, denn
es handelt sich bei ihm um eine Negativitat in der Phdnomenalisierung als
solcher, insoweit die Bewegung des Sinnlichen eine stets neue Sichtbarkeit
eroffne, deren meontische Berlihrung wie ein , Nichts“ (rien) auftrete, das
heif3t als ,,Ruinen des Seins und der Wahrheit. Und an dieser Stelle der
Analyse tritt die phantasia gemal Richir als ,,Unentscheidbarkeit” auf, da
solche Einbildung (imagination) nicht das Werk eines Subjekts sei, sondern

3 \/gl. auch J. Derrida, Uber den Namen. Drei Essays, Wien, Passagen, 1993, S. 123-170:
Chora.

37 vgl. Le visible et I'invisible, Paris, Gallimard, 1964 (dt. Das Sichtbare und das
Unsichtbare, Miinchen, Fink, 2004).



KUHN 242

eine ,,Pradimmanenz® im Erscheinen, ohne sich in einem objektiven Seinssinn
zu verdichten.®

Fugen wir diese Betrachtungsweise des Naheren in unsere bisherige
Passivitatsuntersuchung ein, dann ergibt sich daraus ein Selbsterscheinen des
Leiblichen als sein Sich-Selbst-Empfinden, das sich zwischen Differenz und
Indifferenz bewegt sein soll, ohne als Passibilitdit von Leib/Leben im
origindren Sinne selbst zusammenzufallen. Fir Richir handelt es sich um das
Erscheinen von etwas Anderem im Gesehenen wie Empfundenen anstelle
eines urspringlich passiblen Selbstempfindens, so dass das Erscheinen in
seinem Chiasmus von Sichtbar/Unsichtbar durch die schon zuletzt erwéahnte
Negativitdt gekennzeichnet bleibt. Dadurch vermag sich die
Phanomenalisierung grundsétzlich nicht zu stabilisieren, weshalb auch die
Subjektivitat in solcher Bewegung sich selbst verfehle. Nirgendwo gibt es
mithin irgendein absolutes Zentrum als Ursprung, sondern nur eine erratische
Mobilitat als unendliche Sphére einer je moglichen Sinnbildung. Innerhalb
dieser Sphére stellen die leiblichen, geistigen, dsthetischen und
philosophischen Gesten nur eine Raum-Zeit (espace-temps) ohne Beginn und
Ende dar,% wodurch jede Wahrnehmung wie Empfindung stindig sich selbst
zerstreut, um bloBe Peripherie ohne jegliche Mitte zu sein. Es sind ,,wilde
Gesten®, anders gesagt, die der Sprache und Kultur bediirfen, um durch
dieselben als ,,symbolische Institution* im Sinne einer Sinnstiftung in eine
umfassende Kosmologie tberfuhrt werden zu kdnnen. Letztere wird jedoch
stets eine Phanomenologie ohne ein transzendentales Sprechen sein — mithin
geprdagt von einer anfanglichen ,Kluft* (écart), welche bei den engeren
Nachfolgern Richirs zu einer ,,Generativitdt dieser pradiimmanenten Sphére
als notwendig konstruktiver Verhaltnisbestimmung von Gnoseologie und
Ontologie wird.*°

In diesen Weiterentwicklungen der neueren Phanomenologie ist der
Sinn nicht l&nger nur ein noetisch-noematischer Korrelationsbegriff, sondern
es handelt sich um eine spontane Sinnbildung, die sich auf kein intentionales
Bewusstsein mehr zuruickfuhren ldsst. Die Passivitat solcher Sinnbildung
entspricht mithin einem sens se faisant, der sich dem Bewusstsein vor-
immanent aufdrangt und selbstandig weiterbildet, so dass im Hintergrund des
Bewusstseins eine fungierende Rede als parole opérante auszumachen sei.**

38 Vgl. Phantasia, imagination, affectivité, Grenoble, Millon, 2006.

39 vgl. M. Richir, Fragments phénoménologiques sur le temps et | ‘espace, Grenoble, Millon,
2006.

40Vgl. A. Schnell, La déhiscence du sens, Paris, Hermann, 2015; Le clignotement de | ‘étre,
Paris, Hermann, 2021; Wirklichkeitsbilder, Tibingen, Mohr Siebeck, 2015;
Seinsschwingungen. Zur Frage nach dem Sein in der transzendentalen Ph&anomenologie,
Tubingen, Mohr Siebeck, 2020.

4 Vgl. H.-D. Gondek u. L. Tengelyi, Neue Phanomenologie in Frankreich, Frankfurt am
Main, Suhrkamp, 2011, S. 41ff.



KUHN 243

Dementsprechend tritt die genannte Phantasie als jenes ,,archaische Register*
auf, zu dem eine passive Generativitat des Bewusstseins vordringen kann.
Dabei werden die intentionalen Verhaltungen, die Husserl als ,,subjektive
Leistungen auffasste, ndmlich Imagination, Wahrnehmung, Erinnerung,
Einflihlung und sprachlich begriffliches Denken, durch ,,architektonische
Transpositionen® herleitbar. Wie wir schon feststellen konnten, sollen die
fluchtigen nicht objektivierenden Gestalten, die passiv vorintentional
verlaufen und noch nicht einmal zu bildhaften Phantasien wurden, als die
Urquelle aller schopferisch  freien  Beweglichkeit im  Denken
entgegengenommen werden.

An die Stelle einer absoluten Potentialisierung durch eine originare
Passibilitat des Lebens tritt damit eine Produktivitéat des Denkens als kreativer
Ausdruck der Erfahrung. Diese entspricht keiner transzendentalen Erprobung
rein immanenter Affektabilitat mehr, da die Sinninstitution durch
,symbolische  Stiftungen“ die  kulturelle = Vereinnahmung  der
phantasieurspriinglich spontanen Sinnbildungen bewirkt. Sprache (langue)
wie die verschiedenen Zivilisationsformen von Brauchen, religiésen
Ritualen, Wissenschaft und Philosophie bilden dabei Pragungen eines
,wilden Sinns®, der durch einen jeweils bestimmten symbolischen Rahmen
idealisiert wird, aber vom jeweils unvermuteten Sinn seitens der Phantasie als
Einbildungskraft (imagination) genahrt bleibt.*2 Die subjektiven wie kulturell
gemeinschaftlichen Leistungen werden mit anderen Worten jeweils einer
,,Bearbeitung* (élaboration) unterworfen, die als sinnstiftende Gestaltung nie
die passive Vorgegebenheit vollig zu erschopfen vermag. In dieser Hinsicht
entspricht bei Richir die Phédnomenologie einer Kkritisch subversiven
Philosophie der Kultur, wéhrend Henry aufRerdem die Originaritat kulturellen
Ursprungs als nicht aufhebbare Passibilitdt einer transzendentalen
Potentialitdt im Sinne subjektiven wie gemeinschaftlichen Koénnens in den
Mittelpunkt riickt, ohne dabei die Aspekte der ,Barbarei einer
Lebensverneinung zu vernachlassigen.”® Im Vergleich hierzu gibt es bei
Richir keine unmittelbare Gegebenheit, und sei es die originére Passibilitat,
da jede Erscheinung das Produkt einer symbolischen Sinnvermittlung
darstellt. Das Phinomen als ,,blofles Phinomen® muss deshalb aus den
mitbestimmenden Gegebenheitsweisen herausgeschélt werden, wozu
methodisch insbesondere die ,,hpyerbolisch phinomenologische Epoché und
Reduktion® gehort, um jede scheinbar unmittelbare Selbstverstindlichkeit
auszuschalten.

Insofern enthélt die ph&nomenologische ,,Selbstgebung®, wie sie bei
Husserl, Henry und Marion statthat, fiir Richir keinerlei ,,Gabe* (don), und

42Vgl. M. Richir, L institution de | idéalité, Grenoble, Millon, 2002.
4 Vvgl. R. Kiihn, Kultur als Unmittelbarkeit des Lebens, S. 127ff.



KUHN 244

sei es die unzerstorbare Lebensselbstgebung als unmittelbar passible
Immanenz. Denn fir Richir* gilt nicht der Satz, dass eine gegen-intentionale
Reduktion auf die ,,Gebung® (donation) hin 6ffnet, sondern vielmehr im
Gegenteil: ,,Je mehr Reduktion, desto weniger Gegebenheit (und erst recht
desto weniger Gabe).“ Allerdings kann dieser Dissens nicht verdecken, dass
die meisten gegenwadrtigen Phanomenologien mit dem ausschliel3lich
intentionalen Bewusstsein gebrochen haben, um den darin gegebenen
eidetisch transzendentalen Sachverhalt durch eine Phanomenologie
unverflgbarer Faktizitit und Kontingenz zu ersetzen, was seit der
heideggerschen Bestimmung des ,Ereignisses als ,,Entzug des Seins*
eingeleitet wurde. Die Wirklichkeit ist daher nicht langer in der Nachfolge
Kants die begrifflich intuitive Aktualisierung kategorialer Moglichkeiten,
sondern das Sich-Durchsetzen von bisher ungeahnten Maglichkeiten. Darin
bleibt der Passivitatsgedanke im Sinne einer urspringlichen Unverfligbarkeit
durchaus virulent, auch wenn er keine eigene material-phdnomenologische
Bestimmung erfahrt, wie wir dies im Ausgang von Husserl durch eine
metagenealogische  Weiterfiihrung radikaler  Passibilitdit im  Sinne
unaufhebbarer — und nicht nur kontingenter — Sinnlichkeit als originar
selbstimpressionaler Lebensaffektabilitat verdeutlichen wollten.

Denn Passivitat als die Absolutheit unserer transzendentalen
Lebendigkeit ist das Absolute des Erscheinens selbst ohne jede Vermittlung
in der Unmittelbarkeit einer Prasenz, die keine Ausnahme fir unseren
originar gegebenen Lebensvollzug kennt. Die Moderne, wie exemplarisch an
Richir abgelesen werden kann, hat dafiir die Fragmentierung der Subjektivitét
gesetzt. Denn wenn solche Zerstreuung des Sinns auch die VVorstellbarkeit des
Erscheinens zugunsten einer Einbildungsspontaneitat tiberwinden mdchte, so
bleibt dennoch dabei die ,,Kluft* als methodische Voraussetzung bestehen —
mit anderen Worten ein nie einholbares ,,Aufbrechen* von Sinn. Wenn
allerdings das Selbsterscheinen des Erscheinens ein ph&nomenologisch
Absolutes impliziert,* dann ist unsere originare Subjektivitat ein unmittelbar
ontologisches Ego, in dem sich alles Erscheinen vor jeder Représentation
leiblich affiziert, um Uberhaupt erscheinen zu kdnnen. Dadurch wird die
metagenealogische Analyse jeder Manifestation wie Offenbarung zum
Aufweis der Unbedingtheit des Erscheinens, welches sich nicht langer durch
irgendein vermittelndes Medium gibt, sondern als Prasenz lebendiger
Unmittelbarkeit, von der keine Methodologie mehr zu abstrahieren vermag.

4 \qgl. Intentionalité et intersubjectivité, in: D. Janicaud (Hg.), L intentionalité en question.
Entre phénoménologie er recherches cognitives, Paris, PUF, 1995, S. 147-162.

45 Zur Diskussion vgl. ebenfalls J.-D. Fournier, Peut-on penser le transcendantal a partir de
ses limites? Sur la recherche d’un Absolu phénoménologique, in: I. Fazakas u. P. Slama
(Hgg.), La phénoménologie transcendantale aujourd’hui. Autour du ,, Clignotement de
I’étre“ d’Alexander Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 31-58.



KUHN 245

Die Passivitat als originar passible Wirklichkeit der Phanomenalisierung ist
damit Selbstgebung ohne jede transzendente Korrelation oder aufschiebende
VerauRerung. Das Absolute als Pathos offenbart sich demzufolge diesseits
jeder horizonthaften Iteration wie zeitlichen Sinneinschreibung, wodurch
jeder Prozess ontologischer Entfremdung des Absoluten in der Sphére der
Passibilitat aufgehoben ist. Denn es gibt sich hierbei selbst als unsere
unmittelbare  Erprobung  unabhdngig  von  allen  diskursiven
Erfahrungsbedingungen, um Prasenz und originare Verlebendigung je neu in
jedem Augenblick als Pathos von Wirklichkeit und passibler Subjektivitat
zusammenfallen zu lassen. Dies macht zugleich die immanente Selbstfreude
des Lebens als Erscheinen aus, ohne sich an den conatus phantasiegeleiteter
Sinn- wie Selbstbestimmung verduBern zu missen, die der jeweiligen
Vermittlung verpflichtet bleiben.






Das ,,Aufbrechen* des Erscheinens
zwischen Denken und Sein
Zur Frage ontogenetischer Erstelemente
in der jungeren phanomenologischen Diskussion

ROLF KUHN

1) Das husserlsche Erbe und seine aktuelle Weiterentwicklung im
Uberblick

Wenn jedes Handeln und Erkennen auf einen affektiven Antrieb zurlck geht,
der &lter als dieses sichtbare Tun und Denken selbst ist, dann gibt es eine
Vorgangigkeit, der insbesondere die Phdnomenologie verpflichtet ist, sofern
sie das Erscheinen von seinem konkret transzendentalen Ursprung her
aufklaren will. Damit ist die Passivitat der Priifstein der phdnomenologischen
Philosophie als solcher, denn diese Passivitat ist nicht nur umfassender als
alle Bewusstseinsaktualitat, sondern sie verweist auch auf die Grenze
jeglicher intentionalen Reduktion, wo der Ursprung reines Sichgeben ohne
Aufschub sein kann, wodurch zugleich die Frage nach einem
phédnomenologisch Absoluten gegeben ist.

Mit Husserl diesen Weg in die genetischen Konstitutionssynthesen
zuriickzugehen, verhiel} daher fir die nachfolgende Phanomenologie
grundlegend, die Mdglichkeit der Phanomenologie in ihrem Wesen selbst zu
erproben, das heil3t Passivitat diesseits der metaphysischen Dichotomien von
Rezeptivitit und Spontaneitit als ,,reines Leben* bzw. als ,,Aufbruch* in einer
ersten ,,Kluft* auszumachen. Diese Erprobung als Epoché der Reflexivitit der
vorpréadikativen husserlschen Phdnomenologie, der wir nachzeichnend wie
problematisierend nachgehen wollen, endete schon bei Husserl im Bereich
einer spateren Trieb- und Instinktintentionalitdt ohne anfanglich assoziativ
gerichtetes Ziel. Und zwar mit der alleinigen Herausstellung von ersten
vorgegenstandlichen Welten, wobei das tatsachliche Eigenwesen der
affektiven Kraft und urhyletischen Lebendigkeit nicht ausreichend aufgeklart
werden konnte. Limes, Unbewusstes, retentionaler Leerhorizont, Weckung,
Abgehobenheit und ,,schlafende Monade* mussten daher — als weiter
bestehende Problematik der VVorgestelltheit — in den Selbstradikalisierungen
der nachfolgenden Phdnomenologie wie hauptséchlich bei Heidegger, Sartre,
Fink, Merleau-Ponty, Levinas, Richir, Henry, Derrida und Marion
weiterverfolgt werden, um zu erkennen, dass die Sphére einer absoluten bzw.
nicht-intentionalen Passivitat sich immer weiter vertiefen musste, woraus sich



KUHN 248

auch die Notwendigkeit phanomenologischer Konstruktion, Dekonstruktion
wie Hermeneutik einschlieRlich der Riickfragen an den deutschen Idealismus,
Realontologien wie sprachanalytische Kontextualitat ergab.

Methodisch besagt dies, dass die onto-logischen Vorgaben der
bisherigen Ph&nomenologie wie Horizont, Bewusstsein von etwas,
Zeitselbstkonstitution sowie Egologie so reduziert werden, dass sie ihre bis
dahin fungierende Klassische Transzendentalitat verlieren, die als
iiberschiissige Potentialisierung auf die Aktivitit eines urspriinglichen ,,Ich
kann“ bzw. auf die vorgéingige Selbstaffektion des Lebens zuriickverweist.
Letztere oder eine vor-immanente Verschrankung von Sein/Denken ist
insofern in ermdglichender Passivitat gegeben, als in ihr keine
hervorbringenden ~ Synthesen  durch ~ Absonderung,  Feldeinheit,
Konfiguration, Relief, Deckung, Verschmelzung usw. wie bei Husserl am
Werk sind, sondern das rein phd&nomenologische Leben sich als sein eigener
Akt wie Gehalt immanent ergreift und dadurch gleichurspringlich die
Ekstase der Transzendenz erlaubt. Damit ist in einem solch absoluten Leben
die transzendentale Geburt des Ego als Vor-Ich oder Mich rein passiv, ohne
jedoch jener selbstgenerierenden affektiven Kraft zu ermangeln, die aus dem
impressional leiblichen Pathos dieser Lebensiibereignung heraus zur
eigenbewegten Modalisierung von Trieb und Handeln fiihrt.!

Die weitergefiihrte  Auseinandersetzung mit Husserl in der
vorliegenden Untersuchung bildet daher den Hintergrund als Genetische
Phanomenologie von Hyle, Empfindungsdata, Zeit, Affektion etc., um dabei
die systemleitenden Fragen wie Genesis, Statik, Reduktion, Synthese,
Idealismus und Realismus kritisch zu befragen.? Durch solchen Aufriss
husserlschen Erbes ergibt sich, dass dieselben Sachverhalte von
verschiedenen Gesichtspunkten aus oder als variierende Leitfaden jeweils
auftreten, um zugleich das angeborene und sedimentierte Teleologiesystem
des vorpradikativen Ansich als Trieb, Potentialitdit und Apperzeption
ebenfalls auf metaphysische Implikationen hin zu befragen.® Die konkret
deskriptive Arbeitsweise Husserls in diesem protologischen und damit
begrifflich nicht unangemessen zu verobjektivierenden Phanomenbereich
unterliegt damit einer  Weiterfihrung, welche die jlngeren
Phadnomenologieanalysen als angemesseneres Erfassen eines Erscheinens zu
thematisieren versuchen, welches sich aus dem prinzipiellen Zusammenhang

1 vgl. G. Jean, La puissance de |’apparaitre. Etude sur M. Henry, R. Barbaras et la
phénoménologie contemporaine, Dixmont/Wuppertal, Mémoires des Annales de
phénomenologie, 2021.

2 Vgl. R. Kihn, Meta-Genealogie originaren Erscheinens. Zur Reduktion als Genesis,
Dialektik, Archaologie, Genealogie und Dekonstruktion, Bukarest, Zeta Books, 2025.

3 Vgl. A. Dijan, Husserl et I’horizon comme probléme. Une contribution a | histoire de la
phénoménologie, Villeneuve d’Ascq, PU Septentrion, 2021.



KUHN 249

von Ontologie/Gnoseologie ergabe, der immer schon zum Selbstverstandnis
der Philosophie gehort habe.

Die Frage, was geschieht, wenn Denken und Sein aufeinandertreffen,
sich verschranken oder auseinandertreten, ist in der Tat so alt wie die
Philosophie selbst. Mithin werden in den jlngeren phadnomenologischen
Analysen zu den Erstelementen des Erscheinens bzw. des Erscheinens als
Selbsterscheinen die Grundgegebenheiten der Phadnomenalitat als solcher
verhandelt, welche die Problematisierung unverzichtbarer
Originaritatsstrukturen beinhaltet. Gehen wir hier paradigmatisch von
Begriffen wie ,,Aufbrechen* oder ,,Blinzeln‘ (clignotement) bei Marc Richir
und Alexander Schnell aus, so ergibt ein solch angenommenes Verhaltnis
zwischen Sein/Denken notwendige Ruckfragen an die Immanenz, welche als
Prammanenz‘ wie als ,,Vor-sein“ ontologische und gnoseologische Beziige
konstitutiv im Sinne einer (berdachten Transzendentalitdt miteinander
verknupft, das heillt als die Nicht-Konkordanz von Bewusstsein und
Transzendentalitat in klassischer Hinsicht. Der Rickgriff auf Husserl dient
hierbei zur Herausstellung der methodischen Fluchtlinien, die dann im
Einzelnen diskutiert werden sollen, um die Ergebnisse der jlingeren
Phédnomenologie zu evaluieren. Im Vorgriff lasst sich festhalten, dass durch
eine radikalisierte Epoché eine prdimmanente Sphére erreicht werden soll, die
diesseits des Subjekts liege, aber bereits einer Weltbegegnung stattgibt, die
sowohl die Frage nach dem Verstdndnis von ,,Phdnomen* wie nach dessen
transzendentalen Ermoglichungsbedingungen einschlielt, welche im
Unterschied zu Kant die Eroffnung zu einem Wirklichen umfassen und nicht
nur  kategoriale  Erkenntnisrelevanz ~ beinhalten.  Als  generative
Phédnomenologie gesehen, die auf Fichte zuriickgreifen kann, wird daher das
Phénomen selbst zu einem generativen Prozess in urspringlicher Zeitlichkeit,
worin sich ereignender Sinn herausbildet. Solche Sinnbildung und
Generativitat werden dadurch zu Grundkonzepten, die Sinn und Sein vor-
egologisch bereits miteinander vereinen sollen. Und dies nicht als
identifizierte Einheit, sondern eben als ,,Aufspringen von Sinn“ in einer
urspriinglichen ,,Kluft,* welche das neuere Phanomenologieverstandnis seit
Heideggers ,,Seinsdifferenz‘* kennzeichnet.

Es entsteht dann konsequenterweise die Untersuchung, ob ein
dergestalt radikalisiertes Bewusstsein eine Phdnomenologie des Absoluten
impliziert, um im Zusammenhang mit dem deutschen Idealismus durch ein
solches Bewusstsein transzendental ein ph&nomenologisch Absolutes zu

4Vgl. A. Schnell, La déhiscence du sens, Paris, Hermann, 2015; Le clignotement de | ‘étre,
Paris, Hermann, 2021; dazu |. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La phénoménologie
transcendantale aujourd hui. Autour du Clignotement de | ‘étre d ’Alexander Schnell, Paris,
Hermann, 2023.



KUHN 250

erreichen, welches die Quelle fiir die Giltigkeit des Seins wire.> Oder steht
dem das transzendentale Objekt im kontextuellen Sinne gegeniiber, wodurch
die Welt den transzendentalen Leitfaden im Sinne einer praktisch bezogenen
Ph&nomenologie bildet? Diese Fragen kdnnen nicht ohne Rekurs auf eine
Generativitat aufgelost werden, die sich schon bei Marc Richir Gber eine
radikalisierte Epoché ergab, ndamlich als Vor-Immanenz diesseits des
klassischen Bewusstseins.® Dies impliziert zugleich die Instanz der
Negativitit, welche in jenem ,,Vor-sein‘ seit Eugen Fink bereits mitgegeben
sei, welches als phanomenologisch Absolutes den Ursprung der Korrelation
fiir die phédnomenologische Generativitit ermoglicht. Hieraus ergibt sich die
zusétzliche Frage, ob der konstruktive Anteil innerhalb der Generativitét das
Verhéltnis zum Wirklichen in seiner Heterogenitét denken l&sst, wie es in
neueren Philosophien andererseits zum fiktionalen Charakter der Realitét
untersucht wird.”

Die primordiale Faktizitat bleibt notwendigerweise durch eine prekéare
Genese der Sinnbilder gekennzeichnet, da die phanomenologische Instabilitat
des phédnomenalen Aufbruchs zwar eine transzendentale Matrix fir die
Strukturierung der generativen Analyse verlangt, aber die VVorgabe fiir solche
Matrix in einem dynamischen Prozess besteht. Dessen bildhafte
»Schwingungen® als Konkretheit des sich formenden Sinns ist niemals
statisch,® sondern eben stets Aufbruch in einer nie begrifflich abschlieRend
definierbaren Kluft, weshalb verstdndlich wird, dass hier zusétzliche
kontextualistische Kriterien der Sprachpragmatik Wittgensteins etwa in
Anspruch genommen werden kénnen.® Ohne letztere ganz in ihren quasi-
transzendentalen =~ Mdglichkeiten ~ methodischer ~ Bestimmung  von
Transzendentalitit zu verneinen, wie dann auch Karl-Otto Apel
herausarbeitete, bildet solcher Sprachprimat eine Herausforderung fir ein
phanomenologisch postuliertes Absolutes im Aufbruchsgeschehen des
Erscheinens. Denn letzteres ist in seiner Sinnwerdung nicht nur rezeptiv
vorgegeben, sondern solche Rezeptivitat verlangt in ihrer Korrelation zum

5 Vgl. J.-B. Fournier, Peut-on penser le transcendantal a partir de ses limites? Sur la
recherche d’un Absolu phénoménologique, in: I. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La
phénoménologie transcendantale aujourd 'hui. Autour du Clignotement de | *étre d ’Alexander
Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 31-58.

8Vvgl. Phénomenes, temps et étres. Ontologie et phénoménologie, Grenoble, Millon, 2008.
"Vgl. Apres la finitude. Essai sur la nécessité de la contingence, Paris, Seuil, 2012 (dt. Nach
der Endlichkeit. Versuch lber die Natur der Kontingenz, Berlin, Diaphanes, 2018); Warum
es die Welt nicht gibt, Berlin, Ullstein, 2013; (Hg.), Der Neue Realismus, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 2014.

8 vgl. A. Schnell, Seinsschwingungen. Zur Frage nach dem Sein in der transzendentalen
Phanomenologie, Tibingen, Mohr Siebeck, 2020.

°Vgl. C. Gauvry, Du transcendantal au paroissial. La critique contextualiste, in: I. Fazakas
u. P. Slama (Hgg.), La phénoménologie transcendantale aujourd’hui. Autour du
Clignotement de | ‘étre d 'Alexander Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 145-163.



KUHN 251

Wirklichen fiur die generativ verstandene Ontogenese ein kreatives oder
aktives Moment in der Sinnbestimmung, welche sich ebenfalls der Frage des
Fiktionalen stellen muss, wie sie fiir Dichtung und Literatur diskutiert wird.
Mit anderen Worten ist die ideengeschichtliche Kontroverse zwischen
Realismus/Idealismus innerhalb  einer Ph&nomenologie ekstatischer
Verschrankung von Ontologie/Gnoseologie nicht zu vermeiden, sofern das
phanomenologisch Absolute als maligeblich fiir die Konstitution von Sein
wie Denken die Frage der Autonomie von Phanomenalisierung als auch
Phanomenalitat aufbrechen l&sst.

An dieser Stelle des Autonomieproblems des Transzendentalen wie des
phanomenologischen Feldes wird jeder konstruktive wie kreative Versuch
auf jenes Sinnliche oder Leibliche zurlickgeworfen, welche als Hyle bzw.
phédnomenologische Materialitdt von keiner Analyse eines Kkluftartigen
Aufspringens von Sinn geleugnet werden kénnen.!! Anders gesagt, stellt
solch origindr phanomenologische Materialitat nicht nur die Autonomie der
Generativitat in Frage, sondern dariber hinaus auch das angenommene
Apriori von Aufspringen und Kluft. Denn nicht nur besitzt jedes reduktiv
aufgewiesene  Vorintentionale als passive  Vorimmanenz einen
selbstimpressionalen Charakter transzendentaler Sinnlichkeit, sondern selbst
eine vor-egologisch konzipierte Subjektivitit lasst sich nicht ohne die
phanomenologische Absolutheit einer solchen Sinnlichkeit verstehen.!?
Deshalb bleibt in unseren Augen jeder intuitive Vorgriff auf die Sphére eines
Vor-Seins im Sinne der Praimmanenz konstitutiv mit der origindren
Wirklichkeit rein ph&nomenologischen Lebens vor aller inchoativen
Objektwirklichkeit verbunden.

Der kopernikanische Umsturz seit Kant wie Husserl, um die
Weltfiktion in nattrlicher Einstellung aufzuheben, kann daher nicht bei einer
metaphysisch idealistischen oder phdnomenologischen Subjektivitatsfiktion
stehen bleiben, wenn solch origindr phanomenologisches Leben é&lter ist als
jede Subjektivitdt, Heterogenitat des Realen oder der ekstatischen
Sinndifferenz. Von Merleau-Ponty bis Henry tritt hier die Leiblichkeit als
,Fleisch® (chair) an die Stelle jeder formal, reflexiv oder spekulativ
bestimmten Transzendentalitat, worin zugleich die metaphysischen VVorgaben
des Absoluten ihre Begrenzung erfahren, sofern in der Lebenswirklichkeit die
ausschlieBlich selbstaffektive ,,Erprobung® (épreuve) zum Kern eines

10 vgl. F. Zipfl, Fiktion, Fiktivitat, Fiktionalitat. Analysen zur Fiktion in der Literatur und
zum Fiktionalitatsbegriff in der Literaturwissenschaft, Miinchen, Erich Schmidt, 2001.

% vgl. P. Renaudie u. C. V. Spaak (Hgg.), Phénoménologies de la matiére, Paris, CNRS,
2021; R. Kiihn, Materie und Empfinden. Zur Grundgegebenheit von Hyletik, Aisthetik und
Asthetik in Natur und Kosmos, Bukarest, Zeta Books, 2024.

2 vgl. J. Benoist, Kant et les limites de la synthése. Le sujet sensible, Paris, Flammarion,
1997.



KUHN 252

material phd&nomenologisch bestimmten Transzendentalen wird, dem keine
vorstellungsbedingte oder bildhafte transzendentale Illusion mehr anhaften
kann, wie dies auch in Bezug auf Fichte diskutiert wird.*® Hier finden dann
auch nicht nur die Konstitutionsphdnomenologie des Bewusstseins bis in die
konstruktive Generativitat hinein ihre Begrenzung, sondern ebenfalls jenes
Gewicht des Seins, wie dieses auf das anonyme Erscheinensfeld des Seienden
lastet. Eine nuancierte Bewusstseinskonstitution durch Vorsein, wilde Wesen
oder Seinsschwingungen wie bei Fink, Richir oder Schnell stoRen daher nicht
nur auf die unhintergehbare Grenze sinnlicher wie kosmologischer Materie,
sondern auf deren nicht signitiv integrierbaren Gegebenheitsmodus in
unserem impressionalen Selbstempfinden als Anfangserprobung. Hierfir
sind zusétzlich &sthetische Perspektiven zu berlicksichtigen, insoweit Materie
und Kosmos nicht ohne Schonheit bzw. Erhabenheit im poetisch-tragischen
Sinne bedacht werden kdénnen, da Materie/Pathos als archaische Spur des
Empfindens ein originéres Sich-Selbst-Erleiden des Lebens beinhalten, das
ebenfalls bei Nietzsche als ,,Urschmerz® die Offenbarung des Lebens allein
aus sich selbst heraus bildete.

Hinter der Negativitdt bewusstseinsrelativierender Generativitat als
Gleichzeitigkeit gegebenen Seins im aufbrechenden Erscheinen eréffnet sich
damit die Dimension auch der Moderne als Erfahrung vom ,,Tod Gottes* und
»lod des Subjekts® als Nichtsein innerhalb jeder aktuell neu konzipierten
Phanomenologie. Setzt sie dem nur Konstituierten Neukonzeptionen in
verantworteter Reflexivitat gegenlber oder l&sst sie ein originares Nicht-
Wissen in jedem anfanglichen Erscheinen gelten, welches keine Nichtigkeit
irgendeiner Art bedeutet, sondern radikal originare Lebensabkiinftigkeit? An
diese reicht kein werdendes fragmentarisches Sein heran, da die ekstatische
Transzendentalitat im Aufbruch Transzendenz oder Kluft bedeutet,!* die
affektiv lebendige Selbstgebung hingegen distanzlose Autonomie des
Erscheinens in seinem Selbsterscheinen. Dann ist das Transzendentale
ebenfalls nicht langer von einer historisch bedingten Geschichtlichkeit
abhangig, sondern Ausdruck des Originaren selbst, von dem auch die
Moderne aufgrund unaufhebbarer Leiblichkeit und Affektivitat nicht
abgeschnitten bleibt.'® Empirizitit, Kontextualitat wie Episteme sind damit
aus solch origindrer Ph&nomenalisierung nicht herausgenommen, wenn
sichtbar geworden ist, dass plural generatives oder dekonstruktives

13 vgl. G. Rametta, Henry, Fichte et le probléme de la manifestation, in: R. Formasino, F.
Grigenti, I. Malaguti u. G. Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel Henry entre Histoire des
idées, philosophie transcandantale et nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris,
Vrin, 2016, S. 173-168.

14 vgl. M. Richir, L écart et le rien. Conversations avec Sacha Carlson, Grenoble, Millon,
2015.

15 vgl. R. Kihn, Kultur als Unmittelbarkeit des Lebens, Wiesbaden, Springer, 2025.



KUHN 253

Aufbrechen des Erscheinens in einer horizonthaft signitiven Kluft sich nicht
autonom begriinden kénnen, um ideologisch die Moderne allein diskursiv zu
bestimmen. Auch diese Alteritat der jingsten phanomenologischen Analysen
gehdrt dennoch — tber den kulturellen Reichtum der verschiedenen Stimmen
— in das Ethos einer Lebensaffektabilitdt hinein, worin Reflexivitdt und
Erprobung als lebendige Selbstaffektion nicht auseinander fallen. Dies soll
anhand der bisher nur skizzierten Schwerpunkte inhaltlich im Einzelnen
genauer illustriert werden.

2) Transzendentalitat und Generativitat
Die Korrelation zwischen einem reflexiblen  Aufbrechen  der
Phanomenalisierung innerhalb der Transzendenz und dem Vor-sein impliziert
fur die erwédhnte jungere phanomenologische Analyse ein Absolutes, von
dem aus sowohl die Dimension eines Objektalen wie Subjektiven als Quelle
generativer Konstitution beschrieben werden soll. Dadurch grindet sich auf
der Ebene aller Erstelemente von Erscheinen die Immanenz des
Bewusstseinsflusses in einer Prdimmanenz, die zugleich eine originare
Verzeitlichung beinhaltet und methodisch die dabei verlangte
phanomenologische Konstruktion als generative Korrelation an die Grenze
eines phanomenologisch sich als absolut erweisenden Sachverhaltes fiihrt. Da
hierdurch ein regressus in infinitum gebannt werden soll, ist dadurch zugleich
die Abgriindigkeit einer solch phanomenologischen Fundierung angezeigt,
welche die Frage nach der ursprunglich lebendigen Kraft, welche im
Aufspringen jeder Kluft bereits gegeben sein muss, nicht zuriickweisen kann.
Hier ergibt sich dann gleichfalls auch schon der erwahnte Beriihrungspunkt
mit dem deutschen Idealismus, denn eine Grenze in Bezug auf ein Absolutes
der Phanomenalitit erfordert eine Aufhebung, welche nach Kant als
Spekulation die gezogenen kategorialen Grenzen der Verstandesvermdgen
uberschreitet bzw. dynamisiert, wie dies besonders von Fichte und Schelling
durchgefiihrt wurde.*®

Andererseits ereignen sich im AuBersten dieser Grenze als
phédnomenaler Zugénglichkeit jene ,,Schwingungen des Seins®, um einen
ersten bestimmten Kontext zu bilden, auch wenn dieser von einem ganz
fliichtigen Erscheinen gekennzeichnet bleibt, womit die Sphére der generativ
aufzugreifenden transzendentalen Erfahrungen in ihrer Originaritat umrissen
waére. Hier steht jede Ph&nomenologie vor einer Entscheidung, da sie
entweder auf ihre Vollstdndigkeit durch den Aufweis eines Absoluten oder
auf ihre eigene Kohérenz verzichten muss. Als Feld transzendentaler

16 vgl. A. Schnell, Réflexion et spéculation. L idéalisme transcendantal chez Fichte und
Schelling, Grenoble, Millon, 2009; C. Bickmann, Transzendentalphilosophie und
Idealismus. Ausgewahlte Aufsatze, Baden-Baden, Karl Alber, 2021.



KUHN 254

Erfanhrungen wird deshalb die Konstitution zum Vorgriff auf eine
phanomenologische Fundierung von Sinnbildung, wo die Objekte zumindest
in einer Weltstruktur auftreten, welche sowohl die Kluft der Transzendenz
wie eine kontextualisierende Lebenswelt umfasst, wodurch die verschiedenen
Wandlungen des Transzendentalen nach Kant und Husserl legitimerweise
integriert werden konnen,}” um zu bestimmen, welches die Grenze des
Konstituierbaren und der apriorischen Erkenntnis einschlieBlich der ihr
entsprechenden ontologischen Regionen in deren jeweiliger Ontogenese ist.
Dadurch etabliert sich ein transzendentaler Diskurs, dessen Begrifflichkeit als
Reflexibilitat der Ipseitat jenes Mdgliche ermdglicht, das sich im Sinne
Fichtes selbst als Ich der Tathandlung ermdglicht. Mit anderen Worten
Sinnbildung und Generativitadt sind als genetische Auflosung des rein
Faktischen miteinander verbunden, sodass jedes Objekt in seinem
phanomenalen Aufspringen innerhalb der ersten Kluft als Transzendenz wie
Zeitlichkeit ergriffen werden kann. Die Verdoppelung des Transzendentalen
als Synthese von Phénomenologie und Spekulation als generative
Konstruktion erfasst damit die Ermoglichung des Mdoglichen, welches in
jedem inchoativen Erscheinen festzuhalten ist.

Das Teleologische dieses transzendentalen Vorgangs bedeutet
zugleich, zusammen mit einem pré-empirischen Vor-sein des Erscheinens
ebenfalls eine vor-egologische Konstitution in Betracht zu ziehen, die dann
allerdings in die Gefahr einer a-subjektiven Anonymitat gerét. Dies wird auch
dergestalt dargestellt, dass die Subjektivitdt nicht vor aller Generativitat
gegeben sei, sondern sich gleichfalls kontextuell herausbilde, um sich
innerhalb des Prozesses aufbrechenden Erscheinens zu legitimieren. Das
hei3t, es darf der verbindende Faden mit der Ontogenese nicht verloren
gehen, was die Generativitat im Sinne einer pragmatischen Transzendentalitat
zum Tragen kommen lasst, die an die Pluralitat der Erkenntnisweisen in der
Moderne anknilpfen kann, sodass das Absolute der Ph&nomenologie die
jeweilige Relativitdt der Objektbildungen nicht ausschliefen muss. Das
husserlsche Projekt, alle Prozeduren der Sinnbildung transzendental in ihrer
allgemeinen Ermdglichung aufzuweisen, wére damit weitergefihrt, auch
wenn die eidetische Intuition durch weitere methodische Analysen
angereichert wére, wozu die konstruktiven wie spekulativen Elemente einer
phanomenologischen Selbstreflexion im  Aufbruch der Kiluft als
Abgrindigkeit absoluten Lebens gehdren.

Die transzendentale Aufhebung des Bewusstseins, um (Uber eine
radikalisierte Epoché den Ubergang zur Praimmanenz als erster Beriihrung

7 vgl. unter anderem P. Slama, Phénoménologie transcendantale. Figures du
transcendantal de Kant a Heidegger, Dordrecht, Springer, 2021; R. Gebrecht, Wandlungen
des Transzendentalen. Problem des Dings an sich bei Kant und Schopenhauer, Wiirzburg,
Kdnigshausen & Neumann, 2023; siehe zusatzlich Anm. 23, 26 u. 29.



KUHN 255

mit dem Aufspringen des Wirklichen zu erlauben, ist also nicht unabhéngig
von einer generativ gegriindeten Methodologie, welche gleichurspriinglich
eine reflexiv phdnomenologische Reflexion ist, mit anderen Worten in einer
origindren Er6ffnung der Erfahrung wie Negativitat gegenuiber einem
Bewusstsein, welches blind in die Objekte naturlicher Welteinstellung
verloren ist. Es hat deshalb eine Unterscheidung von scheinbar unmittelbarem
Erscheinen und einer transzendental gegebenen Phanomenalitét
stattzufinden, worin nicht nur die intentionalen Konturen des Objektiven
einer Reduktion unterliegen, sondern es ist dabei aulRerdem das jeweilig
sinnliche Erwachen des Urleiblichen bei solcher Erscheinensanalyse zu
berucksichtigen, da die Ontogenese nicht urspringlich von einer
konstituierten Subjektivitdt abhangen kann, sondern von deren Originaritat
als transzendentaler Affektabilitdt. Das teleologische System der
Intentionalititen hat also zurlickzutreten gegentlber der Phdnomenalisierung
als phdnomenalem Aufbruch der Phdnomene in ihrem Eigenerscheinen
innerhalb des genannten pathisch leiblichen Erwachens. Solcher Aufbruch im
Leiberwachen bildet keine klassische Korrelation im Sinne von
Noese/Noematik, sondern die prozessuale Eroffnung stets neuer
Phédnomenalisierung transzendentaler Phanomenalitdt von einer jeweils
origindren Anfangsimpressionalitat aus, wobei dann im weiteren Verlauf
singuléare Mdglichkeiten des Erscheinens erschlossen werden kénnen, die —
wie etwa bei den vorbeiziehenden Wolken — immer neu sich verédndernde
Formbildungen zulassen. Solch ph&nomenale Individuierung tritt perzeptiv
als Kontingenz auf, aber deren unendliche Endlichkeit entspricht der
sinnlichen UnabschlieRbarkeit der Lebensselbstgegebenheit als solcher,*® die
sich darin keineswegs anonym, sondern als autonom in ihrer absoluten
Originaritat erweist. Die reflexive Antizipation kann dabei objektive wie
subjektive Vorausformen ergreifen, aber eben keiner eidetischen
Vorstrukturierung unterliegen, sondern tber die angefuhrte radikalisierte
Epoché die je neue Aktualisierung einer ,,lebendigen Gegenwart® ausmachen,
wobei jedoch der ontologische wie transzendentale Status derselben einem
notwendigen Riickzug des konstituierenden Ichs unterliegt.

Idealitdt wie Realitat des Erscheinens vermoégen daher nicht ohne
Negativitat gedacht zu werden, falls keine transzendentale Illusion stattfinden
soll. Denn ein Nicht-Erscheinen, wie schon Heidegger betonte, durchzieht
jedes Erscheinen, was man als die Kluft zwischen Phd&nomenologischem und
Ontologischem im Sinne einer Negativitidt bezeichnen kann, welche die
Negativitat des Bewusstseins in seinem Ich-Ruickzug als Konstitutionsinstanz
mit beinhaltet. Solches Nicht-Erscheinen gehort daher ebenfalls zur Kohérenz

18 vgl. L. Tengelyi, Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phanomenologischer Metaphysik,
Freiburg/Miinchen, Karl Alber, 2014.



KUHN 256

transzendentaler Ursprunglichkeit in ihrer Absolutheit, auch wenn dieses
Absolute — insbesondere als rein phanomenologisches Leben — keiner
Thematisierung im reflexiven Sinne zuganglich ist, sondern nur als Grenze
der Generativitdt angezeigt werden kann. Anders gesagt, ergibt sich als
ontologischer Aufbruch wie als sinnlich leibliches Erwachen des Erscheinens
eine Oszillation zwischen Présenz und vorstellungshafter Nicht-Prasenz,
worin sich gleichurspriinglich der Bezug von Affekt/Welt manifestiert. Als
»Stimmigkeit“ sind Ich und affektiv bestimmte Welt stets schon miteinander
verwoben,'® wobei gerade eine &sthetisch reflektierte Phinomenologie
herauszuheben vermag, dass der Affekt nicht von auRen affiziert, sondern in
seinem Aufbrechen ontologischer Aufbruch von Welt selbst ist, sofern sie
empfindungsgemaR als heiter, bedrohlich etc. erscheint. Keine theoretisch
abschlieBende Begrifflichkeit kann das FlieBende solcher Sinnbildung
einfangen, wo ontologische wie affektive Implikationen des Sichgebens des
konkreten Erscheinens am Werk sind, sodass reduktive Generativitét eine
Dynamik festhélt, in der Empirisches, Immanentes und Vor-Immanentes
transzendental fiir die Erfanrung zusammenspielen.?® Dadurch kann die
Generativitat durch keine apriorische Synthese fixiert sein, so dass Zugang
und ,,Sachen selbst“ im Sinne einer Sinnbildung als stindigem
Vollzugsgeschehen kein faktisch vorausgesetztes Sein festhalten kodnnen.
Dies entspricht zugleich der Betrachtungsweise jener affektiv leiblichen
Modalisierungen, welche permanent in der inneren Ankdnftigkeit des Lebens
als werdender Sinnlichkeit in der origindren Immanenz desselben grinden.
Die formalen und signitiven Erscheinensbedingungen des Seins kénnen
deshalb der Wirklichkeit solchen Lebens nicht duRerlich sein, weshalb
ebenfalls jeder Begriff von Aufspringen, Kluft oder Differenz davon getragen
bleibt, um letztlich die Generativitat als Transzendentalitét des Lebens selbst
zu verstehen. Das Nicht-Erscheinen desselben ist dann das Konkreteste, aber
nicht durch einen allgemeinen Begriff wie das Sein bestimmt, selbst wenn
dieses pra-objektiv oder pré-subjektiv wie in der neueren Phanomenologie
gefasst werden sollte. Die Wirklichkeit des Nicht-Erscheinenden im
Erscheinen impliziert dann fir die Sinnbildung eine reflexive Aufhebung des
Bewusstseins in seiner genetisierenden Reflexivitdt als ,,Plastizitit®, damit
nicht die Konstruktionen eines phanomenalen Feldes allein in dessen
Variationen zurtickbehalten werden, sondern letztlich als Hinweis auf eine
transzendental lebendige Originaritat zu verstehen sind. Die transzendentale
Potentialisierung des Erscheinens kann ndmlich nicht nur eine projekthafte
Ph&nomenalisierung im transzendierenden Aufbruch sein, sondern verlangt
eine sie ermdglichende Materialitat als stets lebendigen Vollzug. Ein pré-

¥ vgl. A. Schnell, Le clignotement de | *&tre, Paris, Hermann, 2021, S. 240f.
20vgl. R. Barbaras, Dynamique de la manifestation, Paris, Vrin, 2013.



KUHN 257

ontisches Apriori als tberschissig aufbrechendes Sein genligt deshalb in der
Tat keineswegs jenem leiblichen Pathos, welches selbst affektiv stets mit
solchem Exzess im Anfangserscheinen verbunden ist.

3) Sinnbildung und Kontextualitat

Ist die Er6ffnung der Aulenheit als Kluft in ihrem Aufbrechen an das
komplexe Spiel von Einbildungskraft, Affektivitdt und Schematismus im
kantischen Sinne gebunden, dann werden dadurch die Wahrnehmungsakte
stabilisiert, ohne ihren individuiert bestimmten Vollzug zu verlieren, der an
eine  origindr  transzendentale  Sinnlichkeit des  Impressionalen
zuriickgebunden bleibt, wie wir schon ausfiihrten. Die Tatsache des
Wirklichen tritt mithin in einer selbstaffektiven Erprobung auf, welche die
leiblich bestimmte Bewegung eines je neuen Aufbrechens im Aufbruch als
Wiederholung beinhaltet, um eine stets augenblickliche Weiterfiihrung der
perzeptiven Erfahrung zu ermdglichen. Diese standige Selbstwiederholung
solch anfanglich lebendiger Bewegung, die nach Maine de Biran, Nietzsche,
Husserl wie Henry als ,,Ich kann* erprobt wird, enthilt nach Richir?! keine
anfanglich gegebene Positivitat als ontologische Konsistenz, wodurch
zugleich mit Recht ausgeschlossen bleibt, dass die Welt ein abstrahiertes
Ansich darstellt. Dadurch bleibt die Phdnomenalisierung eine selbstgenerierte
Phanomenalitdt diesseits jeglicher  Zeitlichkeit, Raumlichkeit wie
Dinghaftigkeit, um die Mdglichkeit einer effektiv transzendentalen Praxis der
Ph&dnomenologie als solcher abzugeben. Die Konstruktion als reflexible
Visibilisierung der Phdnomene schliefl3t dabei eine spekulative Faktizitat im
Aufbruch des Erscheinens aus, um dennoch eine Zusammengehdrigkeit von
Notwendigkeit/Kontingenz gegeben sein zu lassen, welche unsere Existenz
als gleichurspriingliche Erfahrung des Denkens und als eine Seinseréffnung
bestimmt, welche in der neueren Phanomenologie als die bisher befragte
Anfangskluft im Erscheinen umkreist wird. Dieser Zusammenhang lasst
daher die Frage nach dem spekulativen Bezug von Transzendentalem und
Metaphysik aufkommen, da jedes Sein bereits faktisch auftritt, insoweit jedes
Sein von einem vorhergehenden Sein ausgesagt wird. Diese Dimension ist
daher sowohl phanomenologisch wie proto-ontologisch, und die prekare
Rechtfertigung der reflexiven Begrifflichkeit als Faktizitat, Notwendigkeit,
Kontingenz und Beweglichkeit im Sinne des hier untersuchten

2L vgl. Fragments phénoménologiques sur le temps et | ‘espace, Grenoble, Millon, 2006; dazu
F. Forestier, La phénoménologie génétique de Marc Richir, Dordrecht, Springer, 2014;
aullerdem D. Franck, La constitution du temps, Paris, Vrin, 2020.



KUHN 258

Erscheinensaufbruchs ist dabei zugleich Infragestellung jeglicher fixierten
Dingheit als metaphysisch ontologischer Zuordnung der Seienden.?

Der Gefahr, dass das phdnomenologisch Absolute im Aufbruch des
Erscheinens als Nichtverbildlichung des Nicht-Erscheinens darin verloren
gehen kann, da es diskursiv nicht statthat, tibergeht das Denken daher durch
die schon ofters erwahnte Mdglichkeit, sich dem Faktischen als fertiger
Dingkonstitution zu entziehen und ebenfalls das Ich nicht an ein fixiertes
Denken zu binden, so dass eine Kreativitdt als Bewegung zwischen
Konstruktion und Generativitat gewahrt bleiben kann. Hat das Metaphysische
innerhalb der flieBenden Sinnbildung eine gewisse Berechtigung, dann ware
dies die in sich selbst wiederum metaphysische Einsicht, dass all ihre
traditionell  prinzipientheoretisch verfolgten Konzeptualisierungen ein
dynamisches Erscheinen Uberhaupt bleiben, welche der Phé&nomenologie
nicht nur aktuell eine Berechtigung angesichts metaphysischen Fragens
zuordnen, sondern zugleich auf die Risiken transzendentalen Denkens als
Philosophie schlechthin aufmerksam machen, welches unter der formalen
Technizitéat seiner Begriffsdifferenzierungen nicht nur bei Derrida, sondern
postmodern Uberhaupt ein Aufheben nahe des signitiven oder rhetorischen
Zusammenbruchs andeuten.?

Kluft, Aufbruch und vielféltige Kontextualitdt aufbrechenden Sinns
schliel3t folglich eine abschliel’ende Stabilisierung aus, so dass die generative
Matrix aufspringender Sinnbildung nur eine verstreute Textur des
Erscheinens zulésst, so wie Ich/Horizont sich selbst in eine transzendentale
Eroffnung einschreiben, deren Variationsstrukturen stets als eine Emergenz
auftreten, die kaum unter einen ,Leitsinn“ gemifl Markus Gabriel®
subsumiert zu werden vermag. Solch ,,spekulativer Realismus* fordert die
Phédnomenologie in ihrem Hinweis auf nicht eidetisch vorgezeichnete
Konvergenzen auf, deren Potentialisierung dann nur im Nachhinein genetisch
einholen zu konnen, so dass auch die Annahme einer Erscheinensmatrix
problematisch bleibt, insofern von Beginn an eine gnoseologisch-
ontologische Teilung am Werk ist, sobald es um ein Etwas als etwas im
gegensténdlichen Sinne Uberhaupt geht. Denn wie schon einmal erwéhnt,
kann in der mikro-transzendentalen Sphare kaum mehr zwischen Sachen und
Zugang zu denselben unterschieden werden, so dass Generativitat und
schopferische Performativitét ineinander Gbergehen. Die genannte Emergenz
ist dabei bildhaft zu sehen; als Einbildungskraft mithin weder nur egologisch

22 Zur weiteren Diskussion siehe auch M. FuR (Hg.), Die Wiedergewinnung der Metaphysik
fir die heutige Systematische Theologie. Neue Perspektiven zur Bedeutung der Metaphysik
fir die Systematische Theologie, Munster, Aschendorff, 2024.

2 vgl. S. Jullien, La phénoménologie en suspens. Derrida et la question d’apparaitre,
Dixmont/Wuppertal, Mémoires des Annales de Phénomenologie, 2020.

2 \/gl. Sinn und Existenz. Eine realistische Ontologie, Berlin, Suhrkamp, 2016, S. 369f.



KUHN 259

oder ontologisch, sondern als eine in sich schwankende Wirklichkeit der
Welt, in der sich die noetisch-noematische Gestaltung von Sinn dann weiter
vollziehen kann, um auf der einen Seite fiktionale Elemente und auf der
anderen Seite eine Stabilisierung zuzulassen, welche dann das Bild —
ideengeschichtlich gesehen — zwischen Heraklit, Sophisten, Parmenides und
Platon epistemisch ansiedelt. Wahrheit und fluktuierende Einbildung sind
dann je neu zusammen in einem generativen Prozess gegeben und zu
bestimmen.?®

Von daher ist es verstandlich, dass die chiasmatische oder kontextuelle
Analyse bei Merleau-Ponty und Wittgenstein unterschiedlich als
transzendentaler Beitrag zur origindren Ph&nomenalisierung gewdrdigt
wird.?® Bei letzterem ist die Begrenzung des Denkens an die Begrenzung der
Sprache gebunden, was zusammen mit dem Gemeinschaftsaspekt der
Lebensformen ein transzendentales Wir zu implizieren scheint, so dass die
Kriterien fir den Gebrauch von Begriffen an unterschiedliche Kontexte
gebunden sind, welche das klassische Verstandnis des Transzendentalen als
apriorischer Regel zur Vereinheitlichung des Vielfachen unter dem
kategorialen Gesichtspunkt von Quantitét, Qualitat etc. relativieren. Insofern
lassen sich Kontextualitdt, Chiasmus wie Generativitdt auch in der
phanomenologischen Perspektive der Kreativitat weiterfiihren, da hier eine
Aktivitat ins Spiel kommt, welche auf ein blofRes Sein als Rezeptivitat
verzichtet, um es in der Bewegung aktiven Koénnens selbst werden zu
lassen.?’” Damit ware die Hervorbringung von Wissen ein Hervorbringen
desselben als Sein, wodurch auch Kontextualitdt und Absolutes als
transzendentale Einheit von Tun und Sinn im erkennenden Vollzug
einschlieBlich Affekt und Leiblichkeit gegeben waren, ohne behaupten zu
missen, ein phanomenologisch Absolutes vorstellungsméalig oder generativ
erkennen zu kénnen. Unsere Seinszugehdrigkeit ware daraufhin die flieRende
Riickseite des Aufbrechens von Erscheinen, in dem Sinn zu Tage tritt.8

Die sich transzendental durchziehende Frage, ob die Philosophie sich
auf ein absolutes Prinzip zu stutzen oder in eine absolute Autonomie zu
installieren hat, wird letztlich durch die origindar phanomenologische

% Siehe ebenfalls J. H. Petersen (Hg.), Die Fiktionalitat der Dichtung und die Sinnfrage der
Philosophie, Minchen, Brill, 2002.

Z\/gl. A. Inkpin, Was Merleau-Ponty a ,, transcendental “ phenomenologist?, in: Continental
Philosophy Review, Vol. 50, 2017, S. 27-47; K. Andermann, Spielrdume der Erfahrung:
Kritik der transzendentalen Konstitution bei Merleau-Ponty, Deleuze und Schmitz,
Paderborn, Brill, 2019; M. Kélbel u. B. Weiss (Hgg.), Wittgenstein’s Lasting Signifiances,
New York, Routledge, 2004.

2 Vgl. G. Jean, Le , Miracle de la créativité*, in: |. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La
phénoménologie transcendantale aujourd 'hui. Autour du Clignotement de | *étre d "Alexander
Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 167-202.

28 \/gl. auch schon R. Kiihn, Seinserfahrung durch Lebenserprobung, Wiesbaden, Springer,
2023.



KUHN 260

Leibwirklichkeit erhellt, da das Wirkliche nicht auf eine &ul3ere Realitét fir
sich jenseits oder diesseits der Leiblichkeit im Sinne transzendentaler
Sinnlichkeit aufzutreten vermag. Dies bestimmt ebenfalls die Grenzen des
kantischen Autonomiebegriffs, insoweit die apriorischen Regeln fir die
Verstandesbestimmung in deren eigener Freiheit und Kreativitat erstellt
werden sollten, wogegen schon Deleuze geltend machte, dass die notwendige
Sinnlichkeit fur die Anschauung sich rezeptiv gibt. Als ein solch passives
Vermogen scheint sie der Freiheit eigenverfiigter Regelhaftigkeit zu
widersprechen, da sie in phanomenologischer Hinsicht immer schon tber
jeden leeren Begriff hinaus ist, um dessen Formalitat aufzubrechen und die
diskursive Einengung der Sinngebung aufzulockern, wo die Kreativitat als
immanente Intensitdt durch die autonom gedachte Grenzziehung der
Verstandesvermogen bedroht ist.?°

Zieht man hierzu auflerdem Kants Bestimmung zum &sthetischen Urteil
als einer reflektierenden Urteilskraft ohne Begriff hinzu, welche dennoch a
priori gegeben ist, so folgen wir dabei einer affektiv beurteilenden oder
einschatzenden Asthetik, in der kein vorher gegebener Primat des Denkens
herrscht. Vielmehr treten Einbildungskraft/Erscheinen in einem freien Spiel
miteinander auf, so dass hier eine Sinnbildung ohne vorherige subjektive
Sinngebung stattfindet. Diese Dimension einer apriorischen Synthesis ohne
Verstandesprimat hat dabei zugleich eine Gultigkeit in universaler Hinsicht,
welche die transzendentale Philosophie auf den Weg eines radikal kreativen
Denkens verweist.*® Diese asthetische Urteilskraft entfaltet sich folglich ohne
aul3ere Legitimierung, wobei die Synthese in ihrer universalen Notwendigkeit
rein subjektiv ist, ohne dass solche Subjektivitat in ihrem material lebendigen
Empfinden sich auf eine welt- oder werthafte Objektivitat stiitzen wirde, wie
sie Scheler forderte. Eine solche Selbstbestimmung der Urteilskraft
unterbricht den Autonomiecharakter der anderen Verstandeskrafte, da sie rein
im origindren Empfinden begriindet ist, welche dem Gefiihl des Schonen oder
Erhabenen innewohnt und eine freie Reflexion als ,,Geschmack® erlaubt, so
dass hier eine altere transzendentale Wirklichkeit beruhrt wird, die
geschmeidiger als alle Verstandesurteile ist und in unseren Augen daher auf
die stets immanente Empfindungsmodalisierung des Lebens verweist. Diese
macht die origindre Subjektivitdt aus, welche uns die leiblichen wie
heteroaffektiven Differenzen innerhalb von Empfinden/Materie in einem

% vgl. G. Rametta, Le , transcendantal” chez Deleuze, in: G. Rametta (Hg.), Les
métamorphoses du transcendantal. Parcours multiples de Kant a Deleuze,
Hildesheim/Zirich/New York, Olms, 2009, S. 217-243.

30 vgl. J.-F. Lyotard, Lecons sur |’Analytique du sublime. Kant, Critique de la faculté de
juger 88 23-29, Paris, Galilée, 1991 (dt. Die Analytik des Erhabenen. Kant, Lektionen Kritik
der Urteilskraft, 8§ 23-29, Miinchen, Brill, 1994).



KUHN 261

geeinten Vollzug der Originaritat als phanomenologisch asthetischem ,,Ich
kann* verstehen lésst.

4) Produktivitat und Transitivitat

Eine Erfahrung a priori muss also mdglich sein, ohne sich erst durch einen
bestimmten Sinn zu rechtfertigen, und dies beinhaltet zugleich die Ipseitét der
origindren Subjektivitat, welche als Lust, wie sie besonders mit der Erfahrung
des Schonen gegeben ist, auch als Lust auf jede Phanomenalisierung
auszuweiten bleibt, da schon nach Aristoteles bereits jede Wahrnehmung von
einem solchen Lustempfinden begleitet ist. Generativitat wie Kreativitat der
Phédnomenalisierung bergen dergestalt eine Transitivitdt, welche ein
Kennzeichen des transzendental Sinnlichen als solchem darstellt, welches
daraufhin in immer tieferen Gegebenheitsspuren aufgegriffen werden kann,
die letztlich an die Selbstgebung des Lebens riihren, worin die originére
Ipseisierung der Subjektivitat in ihrer leiblich affektiven Unaufhebbarkeit
statthat. Transzendentales Wissen wird dann greifbar als regressive Genese,
welche alle Formen der Gnoseologie und Ontologie durchlauft, um deren
egologische Verankerung einschlieBlich des passiven Vorichs fiir jede Weise
von Sinnwerdung aufzuschlisseln. Der Seinssinn solcher Gegebenheiten ist
als Prozess der kontinuierlichen Ph&nomenalisierung, die Briiche und
Hemmungen nicht ausschlieBen muss, einerseits an keine spezifische
Objektregion gebunden wund fihrt andererseits Uber die genannte
unthematische Lust der Phanomenalisierung auf eine je unmittelbare oder
praktische Motivation zuriick, die als fundamentales ,,Ich kann* von keinem
Horizontgeschehen mehr abhéngig ist, welcher nur die Vorstellbarkeit
betrifft. Vielmehr flihrt solch origindres Koénnen das generative Aufbrechen
des Erscheinens selbst mit sich, so dass Kluft und Erscheinen nur methodisch
eine nachtréglich notwendige begriffliche Unterscheidung bilden, um die
phadnomenologisch origindre Erprobung jeder Erfahrung ontologisch-
gnoseologisch zu kennzeichnen, sofern Bewusstsein formal nicht ohne
Distanz zu denken ist — die Seins- wie Lebenserfahrung jedoch in einem
einheitlichen Empfinden wurzelt.

Solches Einheitserleben durchgehender Erfahrung kann letztlich nicht
aufgehoben werden, sofern philosophische Differenzierungen als
Konstruktion, Spekulation, Generativitat, Dekonstruktion wie Kreativitat,
wie wir sie bisher als Methodenfragen aktuell transzendental orientierter
Ph&nomenologie aufgegriffen haben, sich gerade letztlich nicht vor einem
,,phdnomenologischen Zuschauer* im Sinne Eugen Finks®! vollziehen.
Vielmehr innerhalb einer durchgéngig lebendigen Produktivitét, welche nur

3L vgl. VI. Cartesianische Meditation, Teil 1: Die Idee der transzendentalen Methodenlehre
(Husserliana Dokumente 2), Dordrecht, Kluwer, 1988.



KUHN 262

als theoretischer Blick unterschiedliche Aspekte wie Vorich, Eidos und
ontifiziert reine Mdglichkeiten unterscheiden kann, da Fink selbst zugesteht,
dass es trotz aller analogischen Sinnerhebung ein letztes unsagbar
Transzendentales gibt.3? In diesem fallen Subjektivitat, Leiblichkeit als
Empfinden und Produktivitdt zusammen, welche insgesamt vorsprachlich
sind und daher auch keiner Kontextualitdt, sondern die Ur-Situativitat
transzendentaler Lebendigkeit unterliegen.®® Hierin gibt sich das
Transzendentale seine ihm eigenen Gesetze als Modalisierungen jener
permanent inneren Transzendentalitat, welche Uber Bedirfen, Begehren,
Anstrengung und Tun jene Lust als innere Selbstfreude des Lebens impliziert,
welche mit dessen Vollzug jeweils gegeben ist und begrifflich nicht intendiert
werden kann. Auch wenn phanomenologische Analysen solch lebendige
Transsitivitat bewusstseinsbezogener Ubergange wie Vor-Immanenz,
Immanenz, Transzendenz oder Kluft im ontifizierten Sinnaufbruch diskursiv
festzuhalten vermogen, ohne dabei schlieflich auf transzendentale oder
hermeneutische Verstandlichmachung bestehen zu kénnen, weil das Nicht-
Erscheinende vor jeder Schau und Intuition die Einheit in irgendeinem
Grenzerleben nicht aufhebbar macht. In dieser Hinsicht ist die originér
phanomenologische Reflexibilitat die reduktive Offenheit fur die lebendige
Selbstermoglichung des Erscheinens als Selbsterscheinen, woran die
Subjektivitat in ihrer origindren Ipseisierung als Selbstempfinden partizipiert.
Dass wir in jeder Erfahrung Sinn und Sein beriihren, ist eine transzendentale
Ur-Gegebenheit,3* welche in der Empfindung des Lebens als solchem
wurzelt, insofern dieses als transzendentale Ermdglichung immanente
Erdffnung von allen Seinsdimensionen bedeutet und dabei zugleich auf das
Absolute solcher Potentialisierung durch unsere transzendentale
Verlebendigung als unverzichtbare Ipseisierung zurtickverweist.

In einer Kluft, Distanz oder Differenz als konstitutiver Aul3enheit lielRe
sich niemals eine Stimme vernehmen oder eine Farbe empfinden, da eine
Transzendenz als Ent&dulRerung der AulRenheit keinen Laut oder eine Farbung
enthalten kann, deren Gegebenheit sich dem leiblich Impressionalen allein
verdankt.®® Folglich tiberwindet ein aufbrechender Sinn keine entsprechende

%2 Vgl. I.Cooperu, Die Funktion der Analogie der phanomenologischen
Konstitutionsproblematik, in: A. Noveanu, D. Koch u. N. Weidtmann (Hgg.), Analogie. Zur
Aktualitat eines philosophischen Schliisselbegriffs, Baden-Baden, Karl Alber, 2023, S. 217-
226.

3 Vgl. R. Kihn, Leben als Prasenz und Immanenz. Hinfilhrung zu Grundfragen der
Phanomenologie, Dresden, Text & Dialog, 2021, S. 209ff.

34 Zur Phanomenologie der Gegebenheit vgl. M. Staudigl (Hg.), Der Primat der Gegebenheit.
Zur Transformation der Phanomenologie nach Jean-Luc Marion, Freiburg/Munchen, Karl
Alber, 2020.

% vgl. R. Vaschalde, Suivant Michel Henry, Paris, L’Harmattan, 2022, S. 180-192: Ici,
maintenant, la-bas: pour une phénoménologie de la (non) distance.



KUHN 263

Abstandigkeit im Erscheinen, sondern hat dieselbe originadr in der leiblich
affektiven Immanenz ermdglicht, insoweit jede Seinserdffnung Gber
Intentionalitat, Begriff wie Anschauung permanent durch eine materiale
Transzendentalitdt gegriindet sein muss, welche verhindert, dass eine solche
Transitivitat durch zeitlich-rdumliche Abstandigkeit wie Sukzession hindurch
nicht in sich selbst zusammenbricht, anstatt in ihrem Bei-Sich-Bleiben
fortgezeugt wird. Dass diese origindre Impressionalitat als Selbsterscheinen
des Erscheinens ebenfalls unmittelbare Bewegung im Sinne von Koénnen,
Aktivitdt oder Produktivitat ist, ergibt sich aus der immanenten
Selbstbewegung des Lebens, in welcher sich alle Modalisierungen moéglichen
Erscheinens vollziehen. Damit erweist sich ein als a-subjektiv
angenommenes Bewusstseinsfeld, worauf wir schon verwiesen, als
irreflihrend, da es nur auf eidetische Erscheinung bezogen ist, welcher in der
Tat keine radikale Originaritdt zukommt, da Bewusstsein als Intentionalitét
keine urspringliche  Selbstgegebenheit des Erscheinens darstellt.
Generativitat, Reflexibilitat oder Plastizitdt im Zusammenhang mit der
Bildhaftigkeit der Sinnbildung beziehen sich daher bereits auf eine diskursive
— und damit spatere — Ebene der Phdnomenalisierung. Dort erhalten sie ihre
relative Berechtigung, welche als Generativitat zusammengefasst werden
kann, um eine solche Analyse durchzufiihren, wie sie Husserl bereits
exemplarisch fiir die ,,Abschattungen® als Identifizierungen von
Dingwahrnehmungen in potentiellen Horizonten im intentionalen Aufen
durchfihrte.

In diesem Sinne war die Kklassische Ph&nomenologie als
Kompossibilitdt von Horizontverschrankungen im Innen wie AuBen der
Raumdinge noch platonisch, weil sich darin eine teleologische Idee der Ideen
abzeichnete, die von der Welt als Gesamthorizont — oder ,,Lichtung* spéter
bei Heidegger — Gberwdlbt wird. Man kann dann argumentieren, dass das
reine Ich bei solcher Sichtweise die Auflenposition einer die Welt — als
Panorama — uberfliegenden Instanz einnimmt, wie sich eine diesbeztgliche
Kritik solcher Weltapperzeption schon bei Merleau-Ponty oder Richir findet.
Ein solches Ich ware ein nahezu géttliches Subjekt, welches zuvor Nietzsche
bereits durch seine Lehre vom Sinn- und Wertperspektivismus aufhob, da
eine solche Allprédsenz nicht moglich ist, insofern Transzendenz und
Kontingenz ineinander spielen. Ein solches Ich verstoRt zudem nicht nur
gegen die ,,Jeweiligkeit* welthafter Situation, sondern vor allem auch gegen
die Ur-Situativitat des impressional origindren Lebens, welches jedoch nicht
durch die Perspektive, sondern durch das Pathos bestimmt ist, wodurch sich
eine Produktivitat des Erscheinens ergibt, die durch solch pathische
Transitivitdat des Impressionalen gekennzeichnet ist, welche auch eine
reflexible Plastizitat der Sinnbildung nur begrenzt einfangt. Das je Faktuelle



KUHN 264

einer apperzeptiv unendlichen Endlichkeit als Kontingenz ist daher nicht nur
als transzendentale Dunkelheit zu betrachten,® in die noch kein genetisches
Verstandeslicht als Generativitat eingedrungen ist, sondern bildet als die
materiale Dunkelheit des sinnlich Affektiven die origindre Wirklichkeit
selbst. Dieselbe ist in keinem Begriff zu fassen und unterliegt daher auch
nicht einer Ambivalenz des Intentionalen, welches an unabgeschlossene
Horizonte gebunden bleibt. Die lebendige Ursprungswirklichkeit fallt nie
unter einen Blick — wohl aber verweist sie als von Husserl aufgesuchte
,lebendige Gegenwart™ in deren transzendentale Verlebendigung, welche mit
Merleau-Ponty, Levinas oder Henry die originar subjektive Leiblichkeit an
die Stelle ideengeleiteter Uberfliige der Welt treten lasst. Mit anderen Worten
wird damit die Transzendentalitdt an eine Unsichtbarkeit verwiesen, die
jedoch gerade in ihrem rein sinnlichen Vollzug jene Pro-duktivitat impliziert,
in die sich jede Ontologie des Sichtbaren einschreibt.

Begriffe wie ,,Ruin der Vorstellung™ bzw. ,,Ruinen des Seins* oder
,Ruinen der Wahrheit* wie bei Levinas und Richir®’ beschreiben daher die
nicht aufhebbare Unendlichkeit der Weltapperzeption oder deren
Unterschiedenheit im Erscheinen als eine Anonymitét desselben, um dem Ich
seinen Narzissmus illusionarer Uberschau des Seins als Sinn zu nehmen. Dies
besitzt als Hinweis auf eine nicht mdogliche Stabilisierung des
Wahrnehmungsflusses seine metaphysische wie phanomenologische
Berechtigung, falls gegen ein als absolut angenommenes Ich polemisiert
wird, welches die Negativitat in seiner Weltkonstitution schlie3lich kaum
leugnen kann, da ihm weder der Charakter von arché noch télos zukommt,
die nur in einem absolut phanomenologischen Leben der Selbstgebung liegen
konnen. ,,Kopernikanische Wende* seit Kant oder Generativitit ausgehend
von einem spekulativ Absoluten bei Fichte bleiben deshalb transzendentale
Diskurse, welche eine phdnomenologische Kosmologie suggerieren wollen,
indem das ontologisch-gnoseologische Gesamtbild einer Architektonik des
Wissens entworfen wird, welches seine unhintergehbare Ermdéglichung im
Nicht-Wissen des Lebens ignoriert. Letzteres ist in keinem Bild sowie in
keiner Sprache zugénglich, ohne diese aus dem Bezug von Pathos/Sprache
streichen zu miissen, sofern die ,,Selbstexplikation* des Lebens denselben
benutzt, um seine immanent praktischen Verwandlungen im ,,Sagen des
Lebens‘ durch die Oszillation von Freude/Schmerz hindurch vernehmbar und
vollziehbar werden zu lassen, ohne allerdings hierbei eine Hermeneutik des
different verbleibenden Sinns im Sein zu benétigen, welches transzendente
AbschlieBbarkeit verheiRen wirde bzw. nur eine durch konzeptuelle und

3% vgl. M. Bitbol, Maintenant la finitude. Peut-on penser |’Absolu?, Paris, Flammarion,
2020.

37 vgl. Au-dela du renversement copernicien: la question de la phénoménologie et de son
fondement, Den Haag, Kluwer, 1976, S. 59f.



KUHN 265

kulturell ,,symbolische Institutionen* sofort gepragte
Erfahrungsunmittelbarkeit.®

Ergénzen wir noch die bisherige Untersuchung durch die vorzeitliche
wie vorontische Sichtweise Heideggers des ,,Es gibt“, dann ergibt sich
zusammen mit der Korrelation von Sein/Dasein im ,Ereignis® eine
transzendentale Bestimmung, welche Présenz und Seinsvergessenheit
gleichermalien verwirklicht wie das Nicht-Erscheinen im Erscheinen. Die
Parallele von generativer Phanomenologie und Fundamentalontologie enthalt
einen Uberschneidungspunkt von Negativitat und Seinsfaktizitit als Entzug
und Aletheia, welche den Aufbruch von Sinn fir das Dasein an dessen
Begegnungsoffenheit fur die Seienden schlechthin bindet. Das heif3t, es findet
keine Reduktion fur das Bewusstsein mehr statt, sondern Dasein und Ereignis
sind seinsgeschichtlich miteinander verkniipft, so dass die Begegnungen mit
dem Seienden unter gnoseologischen Vorentscheidungen wie Idee, perceptio,
Vorstellung, Machenschaft der Technik etc. statthaben, die das Sein in seinem
Erscheinen begrenzen, so wie ein methodischer Primat der Objektivitét die
immanente Manifestation des rein phanomenologischen Lebens beschrankt
oder sogar verunmoglicht. Mithin hat die Transzendentalitdt von ,,Es gibt*
oder ,Ereignis“ eine kritische Funktion, welche eine grundsatzliche
phanomenologische Besinnung erfordert, welche dem Zusammenhang von
Generativitat/Absolutem einerseits und Empfinden/Materialitat andererseits
zugutekommt, insoweit Heidegger®® stets darauf verwies, dass das, was im
Mittelpunkt der Ph&nomenologie zu stehen habe, gerade das Nicht-
Erscheinen oder ,,Unscheinbare® wire.

Damit gewinnt neben der origindr aisthetischen wie d&sthetischen
Wirklichkeit ~ des  Erscheinens  ebenfalls  der Bezug  von
Transzendentalitidt/Geschichte zusétzlich an Bedeutung, da der ,,Riickzug der
Gotter, um an Holderlin ernecut zu erinnern, in der Moderne deren
dekonstruktiv oder genealogisch bestimmten Methodenfragen nicht
ubersehen werden kdnnen und tber die Problematik begrenzter Diskursivitat
noch hinausgehen. Der tragische Fehler in Philosophie und Dichtung wére
danach entweder die spekulative Uberschreitung der kantischen
Erfahrungsgrenzen oder die wahnsinnige Verknupfung mit dem
Unmittelbaren wie bei Odipus, um in beiden Fallen eine Hybris zu
beschwdren, die sich im kongenitalen Verhéltnis von Phdnomenologie und
Transzendentalitat nicht wiederholen soll, wodurch die Herausstellung von
anonymen und vor-ontischen Erscheinensstrukturen im modernen Kontext

38 vgl. M. Henry, Inkarnation. Eine Phanomenologie des Fleisches, Freiburg/Muinchen, Karl
Alber, 2002, 194ff.; M. Richir, Phénoménologie et institutions symboliques, Grenoble,
Millon, 1988.

3% Vgl. Beitrage zur Philosophie. Vom Ereignis (HGA 65), Frankfurt am Main, Vittorio
Klostermann, 2003, S. 69ff.



KUHN 266

eine gewisse Plausibilitat erhalt. Endlichkeit der Existenz wird dadurch zur
ihrer unendlichen Vermittlung, da das Pathos als originare Wunde erlebt wird,
welche aus der Epoché eine Katharsis des Bezugs von Affekt/Vorstellung
werden lasst, um die Nichtigkeitserfahrung der Trennung von
Gottlichem/Menschlichem bzw. die Unkalkulierbarkeit der Sinnbildungen
ertraglich zu machen.

Die Transzendentalitat des Sinnlichen beinhaltet ebenfalls die Faktizitat
des Schmerzes, welcher jede Mdglichkeitsbedingung begleitet und wie die
Lust des Asthetischen zur affektiv leiblichen Materialitit wvon
Pathos/Erscheinen gehért, die als originare Passibilitat gerade die Moderne
als technisch-wissenschaftliche Machbarkeit prinzipiell herausfordert. Das
Verhaltnis von Geschichtlichkeit und immer oszillierender Historialitat von
Freude/Schmerz findet keine welthafte Antwort, so dass Transzendentalitét
per se ein Absolutes als Abgrundigkeit mit sich fuhrt, die ebenfalls
methodisch oder begrifflich nicht eingeholt werden kann. Insofern ist
Transzendentalitdat stets auch die sékulare Sprache metaphysischer
Letztbegrindungsversuche durch Stellvertretung, die in Konstruktion und
Spekulation gegeben ist. Die Katharsis ist Zerrissenwerden der
phanomenologischen Mdglichkeiten, die im Aufbrechen des Sinns ihren
Nullpunkt besitzen, dem intentional die Erfillung verweigert ist, sofern die
Machtigkeit der unendlichen Verschiebungen sich im Endlichen bekundet,
welche dekonstruktiv die Moderne charakterisiert, um das Erscheinen zur
bloBlen ,,Spur wie bei Derrida werden zu lassen. Dadurch ist stindig eine
operative Aufhebung am Werk, welche fir jede Produktion zugleich stete
Dissemination bedeutet, weshalb die Generativitdt weder arché noch télos,
wie erwahnt, aufzufinden vermag. Damit kann jeweils nur das AulRen der
Transzendenz signiert werden und sich die Katharsis der transzendentalen
Reduktion als schicksalhafte Thanatologie im Sinne eines faktisch
endgiiltigen ,,Mangels* herausstellen, an dem jedes Begehren nach
erfiilllender Objektsuche zerbricht, wie schon Jacques Lacan*® solche
Deontologisierung aller Signifikanz fir die praktische wie theoretische
Analyse als existentielle und therapeutische Grundwahrheit erhob.

Aber zugleich breitet sich das origindre Pathos subjektiver
Affektabilitdt Gber die ganze Zeitlichkeit aus, um jede Eidetik zu
desavouieren, welche das Erscheinen begrifflich beherrschen mdchte, da das
Pathische als materiale Originaritat der Phanomenalisierung von jeder
Vorstellbarkeit leert, welche an die Stelle des Selbsterscheinen des
Erscheinens treten maochte. Insofern ist die Phdnomenologie gleichfalls eine
Korrektur jener Anthropologie, welche in einer geschichtlichen Humanitas
allein deren Verwirklichung oder sogar Vollendung wéhnt. Denn das

40Vvgl. Le Séminaire XVII: L envers de la psychanalyse, Paris, Seuil, 1991, S. 61ff.



KUHN 267

originare Erscheinen ist weder intentionales Ich-Subjekt noch Mensch mit
einer vorausgesetzten metaphysischen Natur, sondern Kkonstitutive
,unmoglichkeit, sich in irgendeiner Transzendenz als Vermittlung zu
vollenden, wie besonders Georges Bataille*' durch seinen Begriff der
HSouverdnitit unterstrich, die eine Autonomie in der Immanenz meint,
welche im Leben als reinem Begehren statthat, fiir das keine Sinngebung zur
Verfugung steht. Nur so kénnen Produktivitat und Transitivitat in einem
originaren ,,Ich kann“ zusammenfallen, welches als Potentialitit keine
Mdoglichkeit im Sein ausklammert, was demzufolge dessen eigentliches
Apriori als Transzendentalitdt praktischer Phanomenologie vor jeder
Diskursivitat einschlieft.*2

Wenn daher in der gegenwartigen phanomenologischen Diskussion die
Position vertreten wird, die Immanenz wirde von der Transzendenz
durchstofen, da Transzendentalitat und Wirkliches sich anfanglich einander
durchdringen, dann gilt dies nur fur den Bereich einer ekstatischen
Sinnbildung, weil das eigentlich Wirkliche und Transzendentale allein in
einem sich selbst grindenden Leben gegeben sein kénnen. Die urspriingliche
Korrelation kann dann nicht langer die Verflechtung von Sein/Denken sein,
weil jeglichem Sein wie Denken das Leben in seinem immanenten
Selbsterscheinen  vorausliegt.  Unsere  kritisch  phdnomenologische
Untersuchung zur gegenwartigen Frage des origindren Aufbrechens des
Erscheinens verweist daher auf eine Duplizitat in der Phanomenalisierung
von Welt/Leben zurlck, die nicht einfach ignoriert werden kann. Denn sonst
bleibt die Frage nach der Transitivitat bei einer Kluft stehen, welche nur die
Negativitat der intentionalen Prozesse erklart, ohne den fundamentaleren
Bezug von Transzendentalitat und Subjektivitat aufgeklart zu haben, wo
Aktivitat/Passivitat zwar die ontischen Erscheinungen bestimmen, aber selber
in einem abyssalen Pathos wurzeln. In diesem ergreift das Leben sich selbst
gleichurspriinglich passiv wie aktiv, um diesseits jeder Bildlichkeit zunachst
leiblich unaufhebbarer Vollzug zu sein, der niemals von irgendeiner
generativen Methode sichtbar gemacht werden kann oder sogar aus dieser
hervorgehen wirde. Die Dynamik der Sinnbildung ist mit anderen Worten
folglich material ph&nomenologisch bestimmt, so dass alle Praxis- und
Transzendentalitdtsformen an dieser origindren Materialitdt zu messen
bleiben und nicht ausschlieflich an ontologisch-gnoseologischen wie
geschichtlichen  Sinnkonfigurationen,  woriliber alle  methodischen
Differenzierungen nicht hinwegtduschen koénnen, auch wenn sie
bewusstseinsbezogen eine relative Berechtigung besitzen.

41 vgl. Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveranitat, Miinchen, Matthes &
Seitz, 1978, S. 45-86.

42Vgl. D. Popa, B. Kanabus u. F. Bruschi (Hgg.), La portée pratique de la phénoménologie.
Normativité, critique sociale et psychopathologie, Bruxelles, Peter Lang, 2014.



KUHN 268

Heben Epoché und reduktive Generativitat tendenziell schlieBlich
ebenfalls jede gesellschaftliche Entfremdung als Anspriiche eines
symbolischen oder gewaltorientierten AuRen auf, wie Michel Foucault*
seine Diskurs- und Machtanalysen in epistemischer Transzendentalitét eines
historischen Wissenschaftsfeldes analysierte, dessen Ursprung auRerhalb
eines solchen Aufen nicht aufweisbar ist, dann stolRen wir auf eine Praxis,
welche die Phanomenologie ermdglichen will. N&mlich nicht nur als
gesellschaftliche und geschichtliche Hermeneutik der Dingbewandtnis als
Gebrauch und daran gekniipften alltaglichen Redens,** sondern dartiber
hinaus als jene gegenreduktive Praxis, wie sie sich als transitive Produktivitat
aus den konkreten Vermdgen des Lebens ergibt, die vor allen
Verstandesvermdogen liegen. Denn im Pathos des origindren Lebens ruht eine
unzerstorbar subjektive Praxis, welche keine methodologisch transzendentale
Universalitat gesellschaftlicher Transzendenz zundchst ist, sondern
immanente Vollzugswirklichkeit als je unmittelbar leibliches Kénnen. Darin
vereinen die Materie der Welt und die Empfindungsmaterialitat unseres
Leibes sich in einer lebendigen Bewegung, in welcher unsere origindre
Potentialisierung je neu verwirklicht wird, wie schon Sartre die Dialektik
zwischen  Individuum, Gesellschaft und Welt herausarbeitete.*
Diesbeziiglich von einer ,,Kluft* zu sprechen, welche das Nicht-Ich im Sinne
Fichtes als Freiheit integrierter Kausalitat in sich aufnehme, l&sst offen, wie
eine Kluft originarer Praxis zugleich Kraft oder Energie des Lebens selbst zu
sein vermag, falls die pathische Immanenz an irgendeiner Stelle oder zu
irgendeinem Augenblick auch nur einmal kurz unterbrochen wirde. Wie
beim bewusstseinsbezogenen Sinnaufbruch arbeitet auch ein in der Differenz
begrindeter individueller sozialer Handlungsbegriff mit einer an der
Andersheit orientierten Begrifflichkeit, welche die Vermittlung von
Trennung und Freiheit innerhalb einer Bildhaftigkeit denkt, welche von einer
,.Erschiitterung* (choc) durch die Transzendenz ausgeht.*®

Jegliche Beriihrung, Erschutterung oder praktische Kreativitat Iasst sich
demzufolge nicht aus der Differenz von Ich/Sein aufweisen, da dabei ein
mapriorischer Widerstand“ gedacht wird, welcher nicht der origindren

4 vgl. L’ordre du discours, Paris, Gallimard, 1971 (dt. Die Ordnung des Diskurses,
Frankfurt am Main, Fischer, 1991).

4 \Vgl. B. Liebsch (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Paul Ricceurs Werk
im historischen Kontext: Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte, Teil Il: Praxis.
Selbstsein und Alteritét, Ethik und Politik, Baden-Baden, Karl Alber, 2024, hier S. 2021ff.
4 vgl. V. De Cooregyter, Sartre et la vie de la matiére, in: 1.-J. Renaudie u. C. V. Spaak
(Hgg.), Phénoménologies de la matiére, Paris, CNRS, 2021, S. 247-268.

4 Vgl. P. Slama, Phénoménologie transcendantale et histoire. Sur trois figures de la
philosophie transcendantale, in: |. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La phénoménologie
transcendantale aujourd hui. Autour du Clignotement de | ‘étre d ’Alexander Schnell, Paris,
Hermann, 2023, S. 321-353.



KUHN 269

Widerstandigkeit als je unmittelbarer Passibilitat von Leib/Leben entspricht.
Anders gesagt, kann dulRerer Widerstand nur erfahren werden, wenn die
innerleibliche Widerstandigkeit immer schon zuvor erprobt wurde, mit der
das Leben als ,,Anstrengung‘ (effort) auf sich selbst lastet, wie schon Maine
de Biran deutlicher als Fichte herausstreichen konnte.*’ Eine ,,selbstgegebene
Notwendigkeit, wie die transzendentale Spekulation bei Fichte wie
Schelling lautet, und auch bei Hegel dialektisch als Weg des absoluten
Denkens fiir das Bewusstsein als Erfahrung phanomenalisiert wurde,
versohnt Endlichkeit/Freiheit nur begrifflich — ldsst das Denken nur
theoretisch zur Handlung werden, wéhrend im origindr phdnomenologischen
Sinn das Sein selbst Tun als Leben in standiger Produktivitit eines vom
letzteren ungetrennten ,,Ich kann“ transzendentale Subjektivitdt ist. Das ist
keine ,,psychologisch-theologische* Hypostasierung unserer Potentialitét,
wie Paul Slama mit Bezug auf Kant unterstreichen méchte,*® sondern die
praktische Historialitat eines Absoluten, welches in seiner Phdnomenalitat
weder einen ontologischen Gottesbeweis noch eine Idee des Unendlichen
impliziert, wie Kant vor allem an Descartes kritisierte.*® Da im pathischen
Leben jede Objektvorstellung originédr aufgehoben ist, wird hier mithin keine
Kraft als subjektive Praxis onto-theologisch oder vitalistisch vergéttlicht,
sondern Leben in seiner permanenten Selbstbewegtheit radikal
phanomenologisch durch alle affektiven Modalisierungen ohne Bildlichkeit
in seiner je transzendentalen Wirklichkeit erprobt.

Im je unmittelbaren Tun als immanentem Selbstvollzug subjektiver
Praxis ,,blinzelt” (clignote) demzufolge letztlich kein Sinn oder Sein, um den
phanomenologischen Leitbegriff von Alexander Schnell paradigmatisch fir
die gnoseologisch-ontologische Differenzanalyse als aufbrechender
Sinnbildung abschlieRend nochmals zu erwahnen. Vielmehr ergreift sich im
Tun das Leben als subjektive Transzendentalitat in seiner Autarkie oder
Autonomie selbst, was Kant als theoretischen Gottesbegriff fir die
transzendentale Illusion eines intuitiven Hochsten Seins destruieren wollte,
aber die ,falsche Selbstbefriedigung™ des Verstandes dabei auf ein
pathologisches Geflhl zurlckfuhrte, nédmlich die Abgrindigkeit der
Erkenntnisbegrenzung durch ,schauderhaft erhabene* Ewigkeit mittels

47Vgl. C. Canullo, Corps subjectif et ipséité charnelle. Vers une subjectivité affective, in: B.
Michel, D. Pradelle u. F.-D. Sebbah (Hgg.), Immanence et incarnation. Sur la pensée de
Michel Henry, Paris, Manucius, 2024, S. 107-125; R. Kihn, Meta-Genealogie origindren
Erscheinens, S. 49-88: Kraft und leibliche Bewegung geméal Maine de Biran.

48 Phénoménologie transcendantale et histoire. Sur trois figures de la philosophie
transcendantale, Paris, Hermann, 2023, S. 338ff.

4 Vgl. A. G. Lind, Dieu a | épreuve. Lecture henryenne de la preuve anselmienne et ses
répercussions phénoménologiques, Toulouse, Parole Silence, 2023, S. 225ff.



KUHN 270

kosmologischer Erkenntniskritik iiberwinden zu wollen.>® Es blieb fiir die
moderne Folgezeit daraufhin nur die Mdoglichkeit, innerhalb eines
Differenzdenkens der Abgrindigkeit als Kluft diese sich im Bewusstsein
eroffnende Andersheit als in die Immanenz sich vertiefende Vor-Immanenz
weiter zu denken, ohne damit den Abgrund der Endlichkeit jedoch in einer
Présenz verankern zu kdnnen, wo diese keine Fremdheit mehr bedeutet,
sondern die durch nichts aufhebbare ,,Nacht des Fleisches* als je absolute
Gegenwartigkeit des absoluten Lebens ohne Zeit.>!

Alle Begriffe wie ,,ewiger Widerstand*“ der Transzendenz, generative
Sinnbildung durch Alteritdt oder gegenseitige ,,Farbung® von Ipseitit/Welt
als ,,Spalt“, um ,,Spekulatives im Transzendentalen aufzuerlegen, das niemals
transzendental sein wird*,> pladieren daher fiir eine ,, Trennung*, welche seit
Heidegger — neben  den  dargestellten  ph&dnomenologischen
Vorentscheidungen — auch eine geschichtliche ,,Not*“ zum Ausdruck bringt,
die das Dasein in seiner Grundstimmung als ,,Geworfensein* durchzieht und
sich in der Moderne epochal ausgebreitet hat. Um daraus methodische
Legitimierungen zu schopfen, denen als individuelle wie kulturelle Erfahrung
nicht zu widersprechen ist, da sie je in einem Affekt griinden, der allerdings
seine eigene immanente Erprobung nicht bis in den Grund mdglicher
materialer Phanomenalitat selbst weiterverfolgt hat. Darauf prinzipiell
hinzuweisen, war einer der Leitfaden dieser Untersuchung, um aufzuweisen,
dass die Phanomenologie nicht bei wissenschaftlichen Konventionen stehen
bleiben muss, wie sie einem diskursiven Konsens entlehnt sind, der alles
Unsichtbare nur als Chiasmus mit einem Sichtbaren wahrnimmt, ohne diesem
Unsichtbaren eine autonome Erscheinenssphare zuzuerkennen, in der es sich
allein verwirklichen kann. Dabei kann es ebenfalls mit keinem naturhaft
,Unbewussten® identisch sein, wie dieses seit der Romantik, Schelling und
Freud die originér transzendentale Verlebendigung als Wirklichkeit einer je
konkreten Lebenshestimmung ersetzen will,>® um sie in das Anderswo einer
Transzendenz zu verlegen, welche solche Wirklichkeit nicht kennt.
Demzufolge folgt die Ph&dnomenologie niemals einem Unbewussten im
ontischen Sinne, sondern sie ist aufgerufen zu Gberprifen, ob sie die originare
Phadnomenalisierung in Bereiche verlegt hat, die von ihrer ekstatischen
Struktur her keine Originaritat zulassen, sofern darin eine Abstandigkeit die
Unmittelbarkeit des Erscheinens fir sich selbst verhindert. Neben

0'vgl. Kritik der reinen Vernunft, 2. Auflage 1787 (Kants Werke Akademie Textausgabe I11),
Berlin, De Gruyter, 1968, S. 409 (B 641), dazu P. Slama, Phénoménologie transcendantale
et histoire, S. 341.

5L vgl. M. Henry, Inkarnation, S. 412.

52 p, Slama, Phénoménologie transcendantale et histoire, S. 351f.

% Vgl. R. Kiihn, Affekt und Triebschicksal. Radikal phanomenologische Verortung
metapsychologischer Grundbegriffe: Nachtraglichkeit — Todestrieb — Sublimierung,
Bukarest, Zeta Books, 2024, S. 107ff.



KUHN 271

Unbewusstem und Transzendenz schlie3t dies gleichfalls den angenommenen
Primat von Zeitlichkeit ein, welche insgesamt die Generativitat diskursiv
beherrschen. Diese orientiert die juingere Phanomenologie, ohne selbst all ihre
malgeblichen Entscheidungen ermessen zu haben, wie es einer
transzendentalen Ph&nomenologie und ihrer unternommenen Negation
zugemutet werden kann. Wie L&szl6 Tengelyi iiber Richir schrieb, wird ,,von
den neuen Phanomenologen das Phdnomen als ein Ereignis behandelt, dem
keine vorgegebenen Moglichkeitsbedingungen Schranken setzen kénnen®.>*
Dies als ,unsagbare Faktizitit und Kontingenz* angesichts klassisch
eidetischer Phanomenologie anzuerkennen, haben wir fir den Aufbruch der
Sinnbildung als sens se faisant plausibilisiert. Aber fallt damit auch die

radikal phdnomenologische Bedingung eines origindren Lebens fort?

5 Richir, Marc, in: T. Bedorf u. K. Rottgers (Hgg.), Die franzésische Philosophie im 20.
Jahrhundert. Ein Autorenhandbuch, Darmstadt, Herder, 2009, S. 288-291, hier S. 291.






La phénoménologie transcendantale : phénoménologie initiatique
ou phénoménologie thérapeutique ?

Charles-André Mangeney

Ce qui apparaissait déja si nettement chez
Kant vaut encore pour Husserl:
l"impuissance de cette philosophie a rompre
avec la forme du sens commun.

G. Deleuze, Logique du sens

La thése sur laquelle nous voudrions revenir est celle dont nous
emprunterions volontiers la formulation au Michel Henry de Phénoménologie
materielle, puisqu’il y écrivait que « toute phénoménologie est en tant que
telle transcendantale »*. Or une telle thése — que I’on pourrait qualifier de
« méta-phénoménologique », puisqu’elle n’est pas une affirmation de la
phénoménologie sur ses objets, mais une affirmation portant sur la
phénoménologie elle-méme ressaisie comme objet, c’est-a-dire comme
doctrine — est en réalité trés contraignante, puisqu’elle établit un rapport
analytique, c’est-a-dire d’inclusion nécessaire, de la phénoménologie et du
transcendantalisme. Ce qui signifie réciproquement, comme Husserl 1’a
formulé lui-méme au § 87 des Ideen I, que « faute d’avoir saisi le caractere
propre de I’attitude transcendantale [...] on peut certes employer le mot
“phénoménologie”, on ne tient pas la chose?», autrement dit, inclure
analytiquement le transcendantalisme dans la phénoménologie implique en
quelque sorte fout aussi analytiquement qu’une phénoménologie qui
prétendrait pouvoir demeurer ce qu’elle est tout en faisant 1’économie du
transcendantal ne serait en réalité plus phénoménologique du fout : autant
prétendre user d’un concept de « triangle » duquel on aurait par ailleurs retiré
la propriété d’avoir trois cotés distincts.

Or, ce que l'on nommera a présent la «thése analytique
transcendantaliste » eu égard a la nature de la phénoménologie® vient se
heurter trés brutalement, on le sait, et surtout en contexte francophone, a une

1 M. Henry, Phénoménologie matérielle, Paris, P.U.F., coll. « Epiméthée », 1990, p. 25.

2 E. Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie pure et une philosophie
phénoménologique, trad. fr. J-F. Lavigne, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 2018, p. 267-268.
3 Thése qui est donc la thése méta-phénoménologique d’inclusion analytique du
transcendantalisme dans la phénoménologie.



MANGENEY 274

stratégie de réception de la phénoménologie husserlienne consistant a
soutenir la thése contradictoire, a savoir une « thése synthétique » : la
phénoménologie n’aurait qu’été accidentellement transcendantale puisqu’elle
aurait, en réalité, effectué un « tournant transcendantal » que J-F Lavigne a
pu dater trés précisément de décembre 1906%, et qui consiste en la substitution
d’un idéalisme transcendantal a la seule « psychologie -eidétique
immanentiste » qui valait jusque 1a. On retrouvera cette « thése synthétique »
chez bien des post-husserliens qui en profiteront généralement pour ajouter
que le « tournant transcendantal » de la phénoménologie aura été pour elle
une manicre de singuliérement mal tourner : Ricceur a par exemple pu, tres
tot, y voir un « nouvel idéalisme » exposé radicalement par son auteur dans
les Méditations cartésiennes et pour lequel « le monde n’est plus seulement
“pour moi”, mais tire de “moi” toute sa validité ontologique »°
encore le cas, a I’heure actuelle, chez Jocelyn Benoist :

, C€ qui sera

La promotion de la phénoménologie qui, au départ, n’était qu’une méthode,
au rang de science ayant son domaine d’objectivité propre, constitue en fait
I’enjeu du tournant transcendantal. D’une prise en compte systématique de la
facon dont les choses apparaissent afin d’élucider leurs concepts a I’idée d’une
science de I’apparaitre, constitué en domaine autonome et clos sur soi : ainsi
faut-il décrire le devenir du concept de « phénoménologie ».°

4 J-F. Lavigne, Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). Des Recherches
logiques aux ldeen : la genese de I’idéalisme transcendantal phénoménologique, Paris,
P.U.F, coll. « Epiméthée », 2005, p. 549-562.

5 P. Riceeur, A |’école de la phénoménologie, Paris, Vrin, coll. « Bibliothéque d’histoire de
la philosophie », 2004, p. 15.

6 J. Benoist, L adresse du réel, Paris, Vrin, coll. « Moments philosophiques », 2017, p. 207.
On s’apercevra aisément de la vivacité actuelle de cette fagon d’accueillir I’idéalisme
transcendantal husserlien en se référant au dernier livre en date de Claude Romano, ouvrage
pour lequel la phénoménologie husserlienne échoue dans son projet de rendre raison de
I’« attitude naturelle » en raison méme de son transcendantalisme : « La réduction
transcendantale, affirme Husserl, ne conduit pas & “perdre” le monde, mais a le retrouver
dans I’époché en le réinterprétant comme le pur corrélat de sa “constitution transcendantale”
par le sujet. Mais il s’ensuit alors que le monde perdu et le monde retrouvé ne sont justement
pas les mémes. Le monde avec lequel on renoue au terme de la réduction n’est pas celui dont
on est parti, celui dont nous parlait le réalisme (ou “I’attitude naturelle”) quand il prétait aux
choses une existence indépendante de la nétre. On n’a rétablit un lien direct avec le monde
qu’au prix de son sacrifice, en le changeant subrepticement en un systéme d’apparences
subjectives, c’est-a-dire en identifiant son é&tre et son apparaitre ». C. Romano,
L ’appartenance au monde, Paris, Seuil, coll. « L’ordre philosophique », 2025, p. 50-51. On
pourrait toutefois se demander si cette interprétation de I’idéalisme transcendantal, surtout
dans la version trés caricaturale qu’en dessine I’ouvrage de Claude Romano, ne se heurte pas
de toute facon a la distinction eidétique posée par Husserl dés les Recherches logiques et sur
laquelle il ne reviendra jamais vraiment, distinction qui consiste justement a différencier
radicalement le vécu de perception — dont le propre est que son étre se confond avec son
apparaitre — et le percu lui-méme dont nous vivons la perception — dont le propre est, cette
fois, que son étre excéde nécessairement son apparaitre. Si vraiment le fin mot de la
phénoménologie consistait a réduire le réel a n’étre que son phénoméne, le
transcendantalisme de Husserl I’ameénerait a une confusion qu’il a tenté d’éviter toute sa vie,



MANGENEY 275

On peut d’ailleurs faire ici une remarque incidente d’histoire de la
phénoménologie : seuls les phénoménologues qui refusent 1’idée de
« phénoménologie  transcendantale »  thématisent le  « tournant
transcendantal » de la phénoménologie — ce « tournant » étant toujours, pour
ainsi dire, un dévoiement —, 1a ou, a I’inverse, les phénoménologues qui
pronent la transcendantalité de la phénoménologie refusent I’idée méme de
« tournant », comme si, en réalité, la phénoménologie avait toujours été, en
un certain sens, transcendantale, et ce, méme avant de se thématiser
explicitement comme telle. Ainsi par exemple de Fink qui, dans «La
philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl face a la critique
contemporaine », voit le transcendantalisme comme le zelos nécessaire des
Recherches logiques elles-mémes :

[...]ladémarche des Recherches logiques : attitude « objective » vis-a-vis des
formations logiques et retour « subjectif » aux vécus [...] recelait, dans
I’obscurité de sa fondation méthodologique, un motif qui conduisit a la
« réduction phénoménologique », par laquelle I’intention philosophique de
Husserl vient a elle-méme.’

En d’autres termes, pour Fink, parler de « transcendantalisme » ou
« d’idéalisme transcendantal » n’aurait en rien altéré, voir trahi ’esprit de la
phénoménologie, mais 1’aurait simplement clarifié et parachevé.

Or, cette alternative — dont nous ne sommes en réalité¢ toujours, et
désespérément, pas sortis — entre « these analytique transcendantaliste » et
« these synthétique anti-transcendantaliste » va poser un probleme insigne,
probléme au sujet duquel nous souhaiterions essayer aujourd’hui de proposer,
autant que possible, une solution. Formulons ce probleme comme suit :

D’un cété, les tenanciers de la « thése synthétique » mise au service
d’un anti-transcendantalisme ont toujours la méme stratégie consistant a jouer
la phénoménologie contre le transcendantal. 1. argument est partout le méme,
et peut s’exprimer selon le syllogisme suivant :

(1) Par « philosophie transcendantale » on dira généralement qu’on
entend une « théorie de la constitution au sens large », et par « constitution au
sens large » on désignera 1’activité subjective — méme si son sujet n’est pas
empirique — subreptice et cachée de synthése, en amont de I’expérience, de
I’objet de cette expérience, et ceci afin qu’on puisse en faire I’expérience,
activité cachée a I’« attitude naturelle » et a laquelle on n’accédera que par
une « réflexion transcendantale », qu’il s’agisse, comme chez Kant, d’une

celle précisément qui consiste a confondre le phénoméne et la chose que ce phénoméne
phénoménalise.

" E. Fink, «La philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl face a la critique
contemporaine » in De la phénoménologie, tr. fr. D. Franck, Paris, Les Editions de Minuit,
coll. « Arguments », 1974, p. 95.



MANGENEY 276

déduction transcendantale, ou comme en phénoménologie, par exemple chez
Husserl et Fink, d’une expérience propre du transcendantal. Le philosophe
transcendantal investiguera donc non pas comment nous faisons
cognitivement ce que nous faisons avec le donné (ce que Husserl nommerait
« genése active »®), mais bien comment nous faisons cognitivement le donné
lui-méme (la « genése passive »°), et, 1 encore, il n’importe aucunement que
cette « genése passive » soit seulement morphogeénétique comme chez Kant,
ou il s’agit pour I’entendement de donner une forme intellectuelle aux
données sensibles, ou ontogénétique, comme chez Fink ou Alexander
Schnell, ou la question est celle de la détermination transcendantale de
I’« origine du monde »'° lui-méme.

(2) Or, dirons ensuite les « anti-transcendantalistes synthétiques », si la
phénoménologie se fonde, comme le dit le « principe des principes »'%, sur la
donation en chair et en os comme source fondamentale de validité, a savoir
sur ce que nous pouvons vivre dans une évidence indubitable, alors il faut
bien concéder que, en réalité, nous ne vivons jamais véritablement les
syntheses de [’objet de [’expérience, tout simplement parce que toute
expérience commence par tre expérience d 'un objet, d’un donné déja la. Ou
encore, parce que toute conscience est conscience de quelque chose, il n’y
aurait pas de sens a aller chercher la conscience en amont du quelque chose
dont elle est conscience, quelque chose dont elle serait paradoxalement
conscience de la formation, ou de son devenir-quelque-chose-pour-elle.

(3) Donc D’exigence phénoménologique exclut par elle-méme la
constitution, et a fortiori le transcendantalisme.

Un tel syllogisme est exactement enveloppé dans I’argument donné par
Jocelyn Benoist a I’encontre de la phénoménologie transcendantale :

Tout se passe comme si nous avions d’abord, par quelque jugement ou
quelque pratique, a rendre 1’objet tel que nous puissions lui appliquer une
norme donnée, cette norme ne pouvons étre appliquée qu’a un objet qui, pour
ainsi dire, lui a été rendu propre. Ce n’est pourtant pas ainsi que les choses se

8E. Husserl, Méditations cartésiennes. Introduction a la phénoménologie, trad. fr. G. Pfeiffer
et E. Levinas, Paris, Vrin, coll. « Bibliotheque des textes philosophiques », 1992, p. 231.

® 1bid., p. 233.

10 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 119. Sur la question de la « productivité » de
I’apparaitre chez Fink, dans son aspect « cosmologique » et plus particulierement
« ontogonique », nous renvoyons a A. Schnell, Monde et phénoménalisation. La
phénoménologie spéculative d’Eugen Fink, Dixmont, Mémoires des Annales de
Phénoménologie, 2024, p.148 et 149 notamment.

1 E. Husserl, Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). Des Recherches
logiques aux lIdeen : la genése de I’idéalisme transcendantal phénoménologique, op. cit.,
p. 71.



MANGENEY 277

passent [...]. Il n’y a rien comme des méta-jugements, ou des jugements a
priori « constitutifs ».12

Ainsi, si I’'un des mots d’ordre de la phénoménologie est donc bien « autant
d’apparaitre, autant d’étre »*3, et si la constitution transcendantale 7 ‘apparait
pas («ce n’est pas ainsi que les choses se passent»), alors le
transcendantalisme déforme notre rapport vécu aux choses, et n’a donc pas sa
place en phénoménologie.

Pourtant, une telle option théorique va venir buter sur une difficulté
qu’Alexander Schnell a parfaitement formulée :

[...] si la corrélation noético-noématique est comprise en ce sens que les
phénomeénes en tant qu’événements arrivent a la conscience vivante, mais
qu’en méme temps toute formation de sens s’accomplit non seulement de
fagon anonyme, mais encore de fagon « asubjective » (ce qui signifie
nécessairement « indépendamment d’une opération constitutive relevant de la
conscience transcendantale »), alors le volet « subjectif » de cette corrélation
se réduit a un procédé passif, a un subir purement réceptif, voire méme a un
voir totalement désintéressé, ce qui reviendrait a un simple empirisme et ce
qui rendrait compréhensible pourquoi I’un des représentants les plus jeunes de
cette « nouvelle phénoménologie en France » (Benoist) déclare ouvertement
défendre une « philosophie réaliste ».14

Le raisonnement d’ Alexander Schnell semble étre ici le suivant : dés lors que
I’on identifie, comme le font d’ailleurs conjointement Alexander Schnell et
Jocelyn Benoist, le transcendantalisme et la thése que toute expérience
suppose une « opération constitutive relevant de la conscience
transcendantale », refuser une telle opérativité constituante impliquera de

12 3, Benoist, L 'adresse du réel, op. cit., p. 75. Nous soulignons. Bien avant Jocelyn Benoist,
cette critique du transcendantalisme au nom du descriptivisme phénoménologique était déja
mise en place par Merleau-Ponty lui-méme, puisqu’il voyait justement dans ce qu’il nommait
un « idéalisme de la synthese » consubstantielle a la philosophie transcendantale une théorie
qui « déforme [...] notre relation vécue avec les choses », déformation contre laquelle la
phénoménologie devait précisément s’élever. Voir ici M. Merleau-Ponty, Phénoménologie
de la perception, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 1945, p. 376.

13 Voir par exemple M. Henry, «Quatre principes de la phénoménologie » in
Phénoménologie de la vie, t. I, De la phénoménologie, Paris, P.U.F, coll. « Epiméthée »,
p. 77. Ce principe ne signifiant pas, comme on le croit parfois, qu’il s’agirait pour la
phénoménologie de réduire I’étre a son apparaitre (conformément a une forme d’idéalisme
subjectif phénoméniste), mais tout au contraire d’établir I’a priori universel de corrélation
conformément a I’eidos duquel il n’existe pas d’objet qui ne soit susceptible d’apparaitre
d’une certaine fagon, et pas d’apparaitre, c’est-a-dire de phénomene, qui ne donne un objet
qui est justement autre que lui. La contrainte que recele ce premier principe
phénoménologique est celle d’une descriptibilité de droit des modes de donation de tout
objet, et rien de plus.

14 A, Schnell, Le clignotement de | ‘étre, Paris, Hermann, coll. « Le bel aujourd’hui », 2021,
p. 98. Nous soulignons.



MANGENEY 278

refuser ’idée méme de transcendantal — ce qu’assume parfaitement Jocelyn
Benoist, de méme d’ailleurs que Claude Romano — mais, et sur ce point le
raisonnement d’Alexander Schnell semble inattaquable, refuser ainsi foute
idée du transcendantal au motif qu’il impliquerait une opérativité constituante
descriptivement introuvable revient a entériner, quoi qu’on affirme ou qu’on
en dise par ailleurs, un empirisme pur et simple, empirisme lui-méme fondé
sur une réceptivité seulement empirique (puisque non transcendantale) et qui
sera, des lors, la réceptivite située d’un étre réal et factuel, donc
fondamentalement contingent.

Et c’est, selon nous, ce refus du transcendantalisme dans son principe,
motivé par le refus subséquent de toute forme de constitution, qui permet de
comprendre cette tendance, omniprésente au sein de la phénoménologie
contemporaine, a identifier celle-ci avec un retour a 1’expérience faite « en
premiere personne », en tant que cette « expérience en premicre personne »
ne serait rien d’autre que le correspondant subjectif de ce que nous serions
par ailleurs objectivement, ¢’est-a-dire, au fond, I’expérience de [’effet que
cela ferait d’étre cet étre que nous sommes par différence d’avec les étres que
nous ne sommes pas, étant entendu que si nous étions autre chose que cet étre
que nous sommes nous aurions une autre « expérience » que celle que nous
avons. Et c’est de cette fagon qu’on a tendance a donner aujourd’hui a la
phénoménologie sa « juste place » dans I’économie interdisciplinaire des
savoirs, comme méthode ayant pour prérogative de renflouer le savoir en
« phénomenes subjectifs » injustement oubliés par I’analyse positive. C’est
notamment un point de vue de ce type qu’exprimait déja Merleau-Ponty dans
I’article « Le philosophe et la sociologie », puisqu’il y établissait qu’il existe
toujours, en droit, « un parallélisme entre savoir positif et philosophie, qui
fait qu’a chaque affirmation de 1’un correspond une affirmation de I’autre »*,
ce qui permet « de ne jamais couper la recherche sociologique de notre
expérience de sujet sociaux »*°. La phénoménologie aurait alors la fonction,
dans la division du travail scientifique, qui est celle que Garfinkel donnait a
I’ethnométhodologie, consistant a « apprendre aux sciences sociales a ne pas
perdre leurs phénoménes »'’, fonction dont on trouverait une déclinaison
générale dans le projet trés contemporain d’édification d’une
« phénoménologie critique »8 et un exemple particuliérement saisissant dans

15 M. Merleau-Ponty, « La philosophe et la sociologie » in Signes, Paris, Gallimard,
coll. « Folio essais », p. 166.

16 |bid., p. 164.

1" H, Garfinkel, « Le programme de I’ethnométodologie », trad. fr. L. Quéré in M. de Fornel,
A. Ogien et L. Quéré (éds.), L ethnométhodologie. Une sociologie radicale, Colloque de
Cerisy, Paris, La découverte, coll. « Recherches », 2001, p. 37.

18 Nous renvoyons sur ce point aux remarquables travaux de Mickaélle Provost sur la
« phénoménologie critique », et notamment au passage suivant qui, a partir des perspectives
de Beauvoir et Fanon, entend redéfinir I’idée méme de phénoménologie : « Or si ce rapport



MANGENEY 279

le projet de réalisation d’une « phénoménologie de la proie » mené par Elsa
Dorlin dans Se défendre, en tant que celle-ci entend y décrire « I’intimité
vécue, introspective, vaincue et désespérée [...] de cette expérience charnelle
d’une patience a bout » qui correspond a « ce que cela fait que d’étre une
femme »'° dans une société patriarcale.

Aussi utiles et importants que puissent étre par ailleurs ces comptes
rendus descriptifs, nous aurions tendance a penser qu’en raison méme du
geste qui les signe — geste consistant a subordonner la texture?® vécue de la
phénoménalité et de I’expérience a la nature réale du sujet qui la vit — ils ne
ressortissent pas aux prérogatives de la phénoménologie, puisque celle-ci ne
consiste precisément pas dans 1’ouverture ou la ré-ouvertue de la dimension
subjective proprement expérientielle de la réalité en tant que cette dimension
ferait référence ou correspondrait a ce que se trouve étre le sujet qui en fait
I’épreuve?’. Comme 1’a admirablement écrit Alexander Schnell : « 1’époché

indénouable entre conscience et monde peut nous aider a concevoir la relation expérience-
oppression, il suppose de mettre en crise les concepts husserliens de “monde” et de
“conscience” en proposant une phénoménologie véritablement critique de la réalité qu’elle
entend décrire : une réalité traversée par des violences sociales, ancrée ans des contextes
d’oppression post-esclavagistes, (post)coloniaux et sexistes. Ainsi, le geste réalisé par
Beauvoir et Fanon dans leur appropriation de la phénoménologie existentielle ne cherche pas
a questionner les structures universelles de I’expérience vécue qui étaient au cceur de
I’investigation husserlienne. 1l ne s’agit pas non plus de “mettre entre parenthéses” le monde
social et politique par la réduction phénoménologique qui s’accomplit grace a I’épocheé [...]
afin de revenir aux conditions subjectives transcendantales qui les rendent possibles. Chez
Beauvoir et Fanon, les contextes politiques affectent en profondeur les dimensions de
I ’expérience vécue, les possibilités de se mouvoir ou de s’orienter, les rapports intersubjectifs,
la conscience du temps passé ou a venir. Une pluralité de mondes — “monde des hommes”
ou “des femmes”, ou “Umwelt martiniquais” — sont ainsi visés par une multitude de corps
et de subjectivités ». L’on voit bien ici que le refus explicite du transcendantalisme conduit
a une indexation et une subordination de la phénoménalité au type de sujet historico-social,
et donc empirique, qui en est le lieu. Ce qui revient, en réalité, comme Alexander Schnell le
disait plus haut, a une forme d’empirisme. Voir M. Provost, L ‘expérience de | ‘oppression.
Une phénoménologie du sexisme et du racisme, Paris, P.U.F. (hors collection), 2023, p. 30.
Nous soulignons.

1 E. Dorlin, Se défendre. Une philosophie de la violence, Paris, La découverte,
coll. « Poche », 2017, p. 195.

20 Nous reprenons a Levinas la notion de « texture » pour thématiser non pas le contenu réal
donné a la perception — la chose percue — mais pour circonscrire le contenu immédiat qui
caractérise la perception elle-méme en tant que nous la vivons : en méme temps que nous
percevons un objet, nous vivons également cette perception de telle maniére que cette
perception en tant que telle a certaines caractéristiques irréductibles a ce qu’elle percoit. Si,
pour le dire avec Husserl, la chose est pergue alors que la perception de la chose est vécue,
la « texture » désignera ici ce que nous vivons de la perception que nous avons. Levinas
parlera par exemple de la « nature » des « fils » qui cousent « la texture du constituant »,
donc de la perception. Voir E. Levinas, « In Memoriam Alphonse de Waehlens » in Hors
sujet, Saint-Clément-De-Riviére, Fata Morgana, 1987, p. 148.

2L En réalité, un tel refus doit d’abord étre motivé par le fait que, comme I’a parfaitement vu
Alexander Schnell dans le texte cité plus haut, la négation du transcendantalisme aboutit
nécessairement a la promotion de son contradictoire, |’empirisme : affirmer, comme le
propose par exemple la « phénoménologie critique », qu’il y a autant de « mondes » que de
types de sujets (« monde des hommes », « monde des femmes », « Umwelt martiniquais »,



MANGENEY 280

et la réduction ne consistent précisément pas dans 1’ouverture d’une sphere
qui aurait un méme type de réalité¢ que la réalité objective — simplement sous
le signe d’un accés subjectif»?®. S’il apparait donc qu’a refuser le
transcendantalisme, c’est en réalité la phénoménologie elle-méme que nous
refusons, il nous faut a présent distinguer deux interprétations distinctes du
motif transcendantal en phénoménologie : ce que nous nommerons, d’un
coté, le transcendantalisme initiatique, et de 1’autre, le transcendantalisme
therapeutique.

Nous appellerons, d’abord, « initiatiques » les phénoménologies qui,
¢tant attachées au transcendantalisme, vont tenter de répondre a la question
transcendantale des conditions de possibilité de 1’expérience en organisant
une tentative de sortie hors de 1’« attitude naturelle » déterminée comme la
forme humaine d’une expérience deés lors caractérisée par sa relativité, sa
finitude et donc sa réceptivit¢ — ce que le §8 de I'« Esthétique
transcendantale » nommait « intuitus derivatus »** — de telle facon qu’il
devienne possible d’accéder, par une nouvelle expérience, a la maniére dont
I’« attitude naturelle » est elle-méme engendrée ou constituée
phénoménologiquement par une « subjectivité » qui n’a plus rien de fini, de
relatif, d’humain, de réceptif — donc par ce que la méme « Esthétique
transcendantale » nommait « intuitus originarius ».

Nous repartirons ici de Fink, qui semble en étre le meilleur représentant,
pour faire le portrait robot de cette phénoménologie transcendantale
Initiatique :

La premiere theése soutenue par Fink est celle qui consiste a affirmer la
texture anthropologiquement et empiriquement déterminée de |’expérience
correspondant a '« attitude naturelle », réduisant celle-ci a n’avoir d’autre
statut que celui de intuitus derivatus kantien. Aussi peut-il écrire, dans
I’ensemble des textes qui entourent la rédaction de la Sixieme Méditation
cartésienne :

etc.) revient en effet & soutenir une dérivation de la connaissance ou de la perception & partir
du connu ou du percu, c’est-a-dire a partir de I’empirique lui-méme. Si ¢’est toujours « en-
tant-que-X » que je connais, vois ou percois, alors méme que ce X désigne ce que je me
trouve étre, cela signifie que ma connaissance du monde procéde du monde que je connais.
C’est donc bien I’empirisme comme thése génétique qui se trouve réactualisé ici, celui-ci
n’étant rien d’autre que « cette thése génétique qui identifie dans I’expérience la source
véritable de toutes nos représentations » (A. Grandjean, Métaphysiques de |’expérience.
Empirisme et philosophie transcendantale selon Kant, Paris, Vrin, coll. « Histoire de la
philosophie », 2022, p. 11). C’est donc la notion méme d’« a priori universel de corrélation »
qui se trouve congédiée.

2 A. Schnell, Qu’est-ce que la phénoménologie transcendantale ? Fondements d’un
idéalisme spéculatif phénoménologique, Grenoble, Millon, coll. « Krisis », 2020, p. 165.

% E. Kant, Critique de la raison pure, trad. fr. A. Renaut, Paris, G.F., 2006, p. 141.



MANGENEY 281

Je me comprends toujours en tant qu’homme a partir de la donnée
d’expérience qui m’est a chaque fois propre ; je considére donc mon
expérience actuelle comme déja insérée dans I’ensemble de 1’existence.
L’humanité de mon moi est ’ensemble de 1’horizon aperceptif a I’intérieur
duquel j’accomplis en général des expériences de moi-méme.?*

C’est la raison pour laquelle, distinguant trois egos ou sujets, il définira celui
de I’« attitude naturelle » comme « 1’ego engagé dans le monde (je, ’homme
comme principe unificateur ayant validité, et ma vie d’expérience intra-
mondaine »%. Autrement dit, au quotidien, je vivrais [ ’expérience que je fais
du monde comme étant intrinsequement humaine et déterminée par mon
humanité, a savoir par ce que je suis et me sais étre réellement. Preuve,
d’ailleurs, aussi bien du fait que pour Fink notre humanité¢ infuse dans
I’expérience naturelle, que du fait qu’il réinvestit en réalité 1’opposition
kantienne des intuiti, I’« attitude naturelle » ne se vivrait, selon lui, que
comme réceptive et impuissante, donc humaine et finie : « le moment de la
réceptivité [...] constitue ’essence intime de 1’expérience humaine »%.

D’ou, par conséquent, le fait que la réduction phénoménologique aura
pour prérogative de faire « éclater » notre « emprisonnement » a 1’égard de
I’humanité (expression de Fink) de notre expérience naturelle, pour nous
permettre d’accéder, par une expérience nouvelle, a la vie transcendantale
absolue ou « se construisent non seulement le monde en tant qu’ensemble des
objets donnés dans 1’expérience humaine, mais aussi “/’humanité” de cette
expérience elle-méme (donc par exemple “son impuissance”, etc.) »?’. Et il
écrira encore :

Le passage de l’interprétation intentionnelle provisoire des actes de la
subjectivité a la clarification de I’intentionnalité ne s’accomplit pas seulement
sous la forme d’une différenciation et d’un dévoilement de leurs implications
intimes, mais avant tout celle d’une légitimation du caractére productif de
Uintentionnalité  transcendantale. Ce qui accentue [’opposition a
lintentionnalité  donnée intra-mondaine. L’intention psychique est
essentiellement réceptive, elle s’accomplit dans I’évidence d’un accés a un
étant en soi indépendant d’elle. La réduction nous reconduit, nous I’avons déja
dit, & une vie intentionnelle pour laquelle I’auto-interprétation de la vie intra-
mondaine comme vie réceptive est un «corrélat de validité ». Seule
Iinterprétation constitutive de cette vie 1’identifie comme création®.

24 E. Fink, Autres rédactions des Méditations cartésiennes, trad. fr. F. Dastur et A. Montavont,
Grenoble, Millon, coll. « Krisis », p. 258.

% E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 142.

% |bid., p. 160. Nous soulignons.

27 E. Fink, Autres rédactions des Méditations cartésiennes, op. cit., p. 90. Nous soulignons.
2 E, Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 163. Nous soulignons.



MANGENEY 282

Accomplir la réduction, ¢’est donc sortir de I’ « attitude naturelle » et par suite
de intuitus derivatus dans lequel nous vivions naivement, pour découvrir,
dans I’« attitude transcendantale », de quelle facon cette expérience naturelle
est en fait engendrée par une subjectivité transcendantale absolue qui n’est
autre que ’intuitus originarius.

Et c’est cette facon de thématiser le passage de I’« attitude naturelle » a
I’« attitude transcendantale » qui justifiera, par suite, 'usage du concept
d’initiation que nous mobilisons pour qualifier cette définition de la
phénoménologie : par la réduction, le phénoménologue est initié a une toute
autre expérience du monde que celle qu’il faisait ordinairement, puisqu’il
s’agit de I’expérience de la création transcendantale du monde qu’il ne faisait,
jusque la, que recevoir en tant que sujet humain et empirique. La
phénoménologie n’est au fond rien d’autre que ce par quoi nous dépassons
notre propre condition, elle est « 1’effort le plus extréme d’auto-dépassement
théorétique de 1’homme »?°. Et c’est pourquoi Fink insiste beaucoup sur
I’expérience initiatique, c’est-a-dire sur 1’expérience dont le propre est de
changer a jamais le sujet qui [’a faite, qu’est la réduction phénoménologique :

Or lorsque la réflexion philosophique parvient au dégagement du soi le plus
profond et oublié, qui ne peut nullement s’identifier au moi connu de
1I’« homme », cette méditation sur soi peut alors avoir pour résultat un tournant
de notre vie qui la transforme de fond en comble.*

L’on ajoutera, enfin, que la fameuse theése finkéenne de 1’immotivation
radicale de [’époche phénoménologique découle directement de sa
conception initiatique de la phénoménologie : c’est justement parce que
I’« attitude  transcendantale », qui est celle du  «spectateur
phénoménologisant » de la Sixieme méditation, offre une expérience
radicalement incommensurable avec celle qui correspond a 1’« attitude
naturelle » — «étre prisonnier du monde, étre coupé de la dimension
“transcendantale”, cela appartient a I’essence de I’attitude naturelle »*! — que
le passage de '« attitude naturelle » a I’« attitude transcendantale » reléve
d’un miracle inexplicable dont ’'inexplicabilit¢ méme constitue justement le
certificat d’élection du philosophe. Pour lui en effet, «la réduction
phénoménologique n’est en rien une possibilité de notre étre-1a humain »%2,
Et on le sait, Fink donne ici une belle ré-interprétation phénoménologique du
mythe platonicien de la caverne, en tant que ce mythe pose pour la premicre
fois la these d’apres laquelle I’activité philosophique n’est possible qu’a se

2 1bid., p. 154.

30 E. Fink, Autres rédactions des Méditations cartésiennes, op. cit., p. 42. Nous soulignons.
3L E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 131.

32 |bid., p. 129.



MANGENEY 283

présupposer elle-méme : puisque rien dans la caverne ne rend nécessaire la
sortie hors de celle-ci, cette sortie n’est en fait rendue possible que sous
I’impulsion pédagogique de philosophes antécédents, ce qui présuppose
naturellement leur existence et rend impensable la genése du premier
philosophe®. Or, ¢’est avec ce mythe platonicien que se noue pour la premiére
fois — a notre connaissance — la connexion de [’activité philosophique et du
requisit initiatique, puisqu’il y va justement de 1’essence de 1’« initiation »
que de toujours supposer que le néophyte soit introduit par d’autres initiés a
des activités ou expériences qui, en raison de leurs différences de nature avec
la trame quotidienne et ordinaire de sa vie, lui demeureraient, sans eux,
inaccessibles par principe.

Or, ce que nous voudrions suggérer, pour finir, est qu’il semble possible
de comprendre autrement le motif transcendantal et sa fonction en
phénoménologie, de telle maniére que nos options ne se limitent guére a
devoir choisir entre un empirisme qui refuse le transcendantalisme, et un
transcendantalisme de I’initiation qui identifie I’« attitude naturelle » a ce
méme empirisme qu’il refuse pour présenter le transcendantal comme sa
congédiation et son dépassement®*.

Le nerf du basculement que nous proposons réside dans la conception
qu’il est possible de se faire de I’« attitude naturelle ». En effet, le litige avec
le transcendantalisme initiatique porte sur le point suivant : est-il si certain
que D’«attitude naturelle » soit le lieu d’un recouvrement de la vie
transcendantale « par son auto-aperception en tant qu”homme »* nécessitant
justement que 1’on s’en délivre pour accéder a I’absolu ? La these portée par
I« attitude naturelle » est celle, on le sait, de la « croyance au monde »
(Husserl) ou de la « foi perceptive » (Merleau-Ponty). Et son contenu est aussi
simple que renversant, comme le dit Merleau-Ponty dans les premieres lignes

33 Platon Iécrivait lui-méme dans le mythe de la caverne : « Et de plus, si on le [I’habitant de
la caverne non encore initié] forcait a regarder en face la lumiére elle-méme, n’aurait-il pas
mal aux yeux et ne la fuirait-il pas en se retournant vers ces choses qu’il en mesure de
distinguer ? [...] Si par ailleurs, dis-je, on le tirait de la par la force, en le faisant remonter
la pente raide et si on ne le lachait pas avant de I’avoir sorti dehors a la lumiere du soleil,
n’en souffrirait-il pas et ne s’indignerait-il pas d’étre tiré de la sorte ?» (Platon, La
république, trad. fr. G. Leroux, Paris, G.F., 2004, p. 360, 515e-516a. Nous soulignons). Il
faut donc que I’on force le néophyte a gravir la caverne pour en sortir, de telle fagon que sans
cette coercition extérieure qui le contraindrait, la sortie se révélerait inconcevable : il faut
donc qu’il y ait toujours déja des initiés pour initier ceux qui ne le sont pas, de telle fagon
que la genése du premier initié demeure aporétique.

34 Le présupposé commun a ces deux approches, on le voit, consiste a croire que 1’on
commence toujours dans | ’empirique — au sens ou I’on commencerait dans une expérience
qui ne serait expérience de I’empirique que parce qu’elle serait elle-méme une expérience
empirique, expérience dont la texture serait de méme facture que celle de I’expérimenté —,
ou bien pour y cantonner I’expérience (empirisme ou « phénoménologie critique »), ou bien
précisément pour en sortir grace au transcendantal (« transcendantalisme initiatique »).

%5 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 154.



MANGENEY 284

du Visible et l'invisible : « nous voyons les choses mémes, le monde est cela
que nous voyons », Or, soutenir que, tous et toutes autant que nous sommes,
lorsque nous vivons, c’est aux choses mémes que nous prétendons avoir
affaire, ¢’est également dire qu’'a méme la moindre donation du donné le plus
ordinaire et le plus quelconque est incluse l’'indépendance de principe de ce
donné a l’égard de la donation qui le donne. Voir « naturellement » le monde,
c’est voir ce qui est vu de telle fagon que ce voir porte en lui, dans sa texture
méme, la certitude aussi invincible qu’exorbitante de 1’indifférence du vu a
I’égard de ce voir qui, pour cette raison seulement, peut prétendre le voir tel
qu’il est.

Husserl a parfaitement capturé ce que [’on pourrait nommer la
« prétention absolutoire » immanente a I’« attitude naturelle » : elle est cette
conviction que « le monde est ce qu’il est, en soi et pour soi, que nous vivions
ou que nous mourions, que nous le connaissions ou non »*’ de telle fagcon que,
comme le disait magnifiquement Derrida, « ma présence n’est la que pour
révéler ce que seraient les choses en mon absence »°2, tant et si bien qu’il
faudrait en conclure que nous vivons toujours notre vie « naturelle » depuis
£*°, en tant que morts, et que cette mort est le sens

méme de notre vie perceptive’.

le point de vue de notre mor

% M. Merleau-Ponty, Le visible et I’invisible, suivi de Notes de travail, Paris, Gallimard,
coll. « Tel », 1979, p. 17.

37 E. Husserl, Philosophie premiere, t. 1, Histoire critique des idées, trad.fr. A. Kelkel, Paris,
P.U.F., coll. « Epiméthée », 1970, p. 308.

38 J. Derrida, L "animal que donc je suis, Paris, Galilée, 2006, p. 219

39 « Pour avoir un rapport au soleil tel qu’il est, il faut que, d’une certaine maniére, j’aie un
rapport au soleil tel qu’il est en mon absence et c’est en effet comme cela que se constitue
I’objectivité, a partir de la mort. Avoir rapport a la chose, a supposer que cela soit possible,
telle qu’elle est en elle-méme, c’est I’appréhender telle qu’elle est, telle qu’elle serait méme
si je n’étais pas la. Je peux mourir, ou simplement sortir de la piéce, je sais que cela sera ce
que c’est et restera ce que c’est. C’est pourquoi la mort est aussi une ligne de démarcation si
importante, c’est a partir de la mortalité et de la possibilité d’étre mort que I’on peut laisser
étre les choses telles qu’elles sont [...] », ibid.

40 Une telle fagon de concevoir I’« attitude naturelle » tend nécessairement a relativiser
résolument la thése d’une « identité originaire de la conscience et de la vie » qui définit, on
le sait, le projet barbarassien d’une « phénoménologie de la vie », phénoménologie pour
laquelle la prestation transcendantale du vécu doit s’enraciner dans la vie du vivant qui
I’éprouve. L’homonymie de la vie serait donc, dans la perspective de Renaud Barbaras, une
homonymie heureuse : « En frangais, ce verbe [le verbe « vivre »] est utilisé en un double
sens : vivre, c’est étre en vie (leben) mais c’est aussi éprouver, faire I’expérience de quelque
chose (erleben). [...] Le sujet de la corrélation a ceci de propre qu’il vit : il est a la fois un
vivant, et il fait partie en cela du monde, et un sujet qui vit le monde, ¢’est-a-dire pour lequel
il y a ce monde ». Ce qui signifie donc que non seulement la perception est bien vécue
(erleben), mais qu’elle se vit toujours comme celle d’un vivant (leben), de telle facon que
c’est toujours en tant que vivants que nous percevons quoi que ce soit : « [le sujet] ne se
rapporte a quoi que ce soit comme vivant, ¢’est-a-dire activement, qu’en le vivant [...] ». Voir
R. Barbaras, Introduction a une phénoménologie de la vie, Paris, Vrin, coll. « Problemes &
Controverses », 2008, respectivement p. 21, et p. 19-20. Or, ce que nous apprend la texture
de I’expérience qui correspond a I’« attitude naturelle » semble étre justement tout le
contraire, a savoir qu’il n’y a d’erleben qu’a la condition que cet erleben n’ait plus rien d’un



MANGENEY 285

Mais cela signifie également, par voie de conséquence, que, si I’« attitude
naturelle » suppose bien a chaque instant un acces au réel tel que celui-ci se
manifeste comme étant indépendant de 1’acces par le truchement duquel nous
y accédons, il est également nécessaire de penser cet acces de telle fagon qu’il
n’enveloppe plus aucune détermination relative au type d’étre qui en est le
lieu : si nous voyons et percevons les choses telles qu’elles sont, donc les
choses en soi (« en soi » signifiant ici « sans nous »), c’est bien que nous ne
vivons pas, dans 1’« attitude naturelle », nos perceptions comme étant
relatives au type de réalité que nous sommes. Rien de ce que nous sommes
n’infuse dans I’expérience du réel que nous avons. Ce que Wittgenstein avait
parfaitement vu : « Et rien dans le champ visuel ne permet de conclure qu’il
est vu par un ceil »*1. L’on pourrait méme ajouter que c’est précisément parce
que rien dans le champ visuel ne se rapporte a I’ceil qui en est la source que
ce champ visuel peut précisément prétendre saisir le réel tel qu’il est, et non
pas seulement relativement a ce que cet ceil humain ou vivant, avec ces cones
et batonnets, son spectre limité de couleurs, nous permet de voir. On est donc,
conformément a ces prémisses, autorisé a renverser la proposition de Fink :
bien loin que « croire au monde et croire a soi comme homme sont une seule
et méme croyance »*, il faut dire bien plutot qu’on ne peut croire au monde
que parce qu’on ne croit jamais a soi comme homme.

Cela signifie donc que /’absolu est au principe, qu’il est 1a des le départ,
et non pas au terme d’une forme d’initiation. L’absolu est la matiere méme de
notre quotidienneté. D’ou une double rotation a I’égard du schéma initiatique
de la phénoménologie transcendantale :

(1) Ce qui, des lors, sera profondément étonnant ou miraculeux, ce ne
sera plus, justement, le fait que nous soyons capable de nous hisser au-dessus
de notre humanité en parvenant a nous extraire de I’« attitude naturelle » en
direction d’un absolu prenant la forme d’une subjectivité créatrice, mais ce
sera [« attitude naturelle » elle-méme et son acces immédiat a I’absolu. 11

\

s’ensuit que la question proprement transcendantale a laquelle la

leben. Et ce serait également la raison pour laquelle la sous-détermination phénoménologique
du concept de vie que critique Renaud Barbaras ne serait peut-étre pas tant le fait d’une
négligence de la phénoménologie historique, que celui d’une thése positive : non seulement
la « vie » transcendantale n’a rien a voir avec la vie « vitale », mais, bien plus, elle suppose
sa négation radicale sur le plan phénoménologique. En ce qui concerne la possibilité d’un
renversement de la « phénoménologie de la vie » en une « phénoménologie de la mort »,
nous nous permettons de renvoyer a notre article co-écrit avec Jean Leclercq « La
phénoménologie, I’érds et la seconde mort de Dieu » dans C.-A. Mangeney et J. Leclercq,
La phénoménologie contemporaine et la question du désir. Le phénoméne entre éros et
thanatos, Louvain-La-Neuve, Presses Universitaires de Louvain, coll. « Empreintes
philosophiques », 2025, p. 36-37.

4L L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, trad. fr. G.-G. Granger, Paris, Gallimard,
coll. « Tel », 1993, p. 94.

42 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 134.



MANGENEY 286

phénoménologie s’efforcera de trouver une réponse n’est plus : « comment
est-il possible que nous puissions sortir de I’“attitude naturelle” pour accéder
a I’absolu ? », mais bien « comment est-il possible que I’ “attitude naturelle”
puisse prétendre accéder d’emblée a I’absolu lui-méme ? ».

(2) Par suite, I’« attitude transcendantale » ne sera plus thématisée
comme ’acces a autre chose que I’expérience naturelle, elle ne sera pas
critique de [’« attitude naturelle », mais, tout au contraire, elle se constituera
comme /a critique systématique de la critique de |’« attitude naturelle ». Il ne
s’agira donc plus de critiquer les insuffisances de 1’« attitude naturelle » (son
empirisme, par exemple), mais de critiquer les insuffisances des théories qui
la présentent précisément comme insuffisante. En d’autres termes, la fonction
transcendantale de la phénoménologie sera de protéger la « prétention
absolutoire » de '« attitude naturelle » contre ce que Husserl a nommé la
« réflexion naturelle »*3 et dont le propre est justement d’attaquer, au nom de
son hubris constitutive, la « foi perceptive ». Merleau-Ponty décrit trés bien
sa facon de procéder :

Car enfin, autant il est sOr que je vois ma table, que ma vision se termine en
elle, qu’elle fixe et arréte mon regard de sa densité insurmontable [...] autant
cette conviction est combattue, dés que j’y fait attention, par le fait méme qu’il
s’agit 1a d’une vision mienne*,

En d’autres termes, deés lors que nous y réfléchissons, cette certitude
expérientielle est théoriquement combattue par le savoir que nous avons de
ses conditions d’effectuation, car nous savons bien, en réalit€, que nous ne
sommes que des hommes, de telle fagon que nous devons bien en conclure
que cela ne peut étre « les choses mémes » (sans « nous ») que nous voyons.
Et c’est en ce point précis que I’idée de phénoménologie transcendantale au
sens d’une théorie transcendantale de I’« attitude naturelle » se justifie
pleinement, puisque le propre du geste transcendantal, et ce, déja chez Kant,
est de déterminer les conditions de possibilité d’une expérience en tant que
cette expérience donne infiniment plus que ce qu’elle devrait étre a méme de
donner étant donné ce que nous connaissons de ses conditions
d effectuation™.

43 Voir E. Husserl, L’idée de phénoménologie. Cinq legons, trad.fr. A. Lowit, Paris, P.U.F.,
coll. « Epiméthée », 1970, p. 43, ainsi que E. Husserl, Méditations cartésiennes, op. cit.,
p. 65 et suivantes (815).

4 M. Merleau-Ponty, Le visible et I'invisible, op. cit., p. 19.

4 Ce qui revient a dire que la connaissance de | 'empirique n ‘est pas empiriquement possible,
ou, comme le dit Antoine Grandjean : « Il va s’agir pour Kant de montrer que I’expérience
(au sens plein) doit receler une dimension d’apriorité, précisément parce que sa dimension
purement expérientielle ne saurait rendre raison d’elle : la connaissance empirique ne saurait
procéder intégralement de I’empirique dans la connaissance ». Voir A. Grandjean,
Meétaphysiques de | ’expérience, op. cit., p. 68. Pour ce qui est de cette redéfinition minimale



MANGENEY 287

Par transcendantalisme thérapeutique nous entendrons donc donc cette
phénoménologie qui, luttant contre toutes les théories réflexives nous
démontrant justement que I’« attitude naturelle » nous €loigne de 1’absolu et
nous enjoignant de renouer avec lui par initiation transcendantale, nous
permet de comprendre au contraire que 1’« attitude naturelle » ne manque de
rien et n’a donc aucunement besoin d’étre transcendée, 1 « attitude
transcendantale » n’ayant dés lors plus d’autre fonction gue de nous initier a
I’inanité de toute forme d’initiation en établissant le bien fondé de la
prétention absolutoire de 1’« attitude naturelle ». Ou comme le disait
admirablement Grégori Jean: «l’enseignement fondamental de la
phénoménologie [...] pourrait se résumer par cette simple formule : il n’y a
pas d’ailleurs »*®. Le transcendantalisme ne fait donc rien d’autre que de
verrouiller le non-sens de tout « ailleurs ».

De sorte que ce transcendantalisme-ci pourrait faire sien la déclaration
suivante de Wittgenstein :

On ne peut défendre le sens commun [1’attitude naturelle] contre les attaques

des philosophes qu’en résolvant leurs énigmes, c’est-a-dire en les soignant de
‘]‘47

la tentation d’attaquer le sens commun [..
La phénoménologie transcendantale serait donc thérapeutique au sens
wittgensteinien du terme, en ce sens qu’elle aurait pour fonction de soigner
nos tentations d’attaquer [« attitude naturelle », aussi bien celles provenant
de la « réflexion naturelle » visant a la relativiser, que celles qui, se fondant
sur cette prétendue relativisation, en tireraient la conclusion qu’une initiation
a autre chose que ce qu’elle propose serait nécessaire. S’il y a donc une seule
chose dont il serait bon de « sortir », ce n’est pas de '« attitude naturelle »,
mais justement de 'idée qu’il serait bon de sortir de I'« attitude naturelle ».*3

du transcendantal, nous nous permettons de renvoyer a C.-A. Mangeney, Vers une
phénoménologie de I’action, Paris, P.U.F., coll. « Philosophie frangaise contemporaine »,
2025, p. 368-393.

46 G. Jean, « Phénoménologie verticale » in G. Jean, C. Pavan et R. Terzi (éds.), Idées de la
phénoménologie, Alter (hors-série), 2023, p. 160.

47 L. Wittgenstein, Le cahier bleu et le cahier brun, trad. fr. M. Goldberg et J. Sackur, Paris,
Gallimard, coll. « Tel », 1996, p. 113.

“8 En un certain sens, par conséquent, le verdict rendu par Deleuze a I’égard de la philosophie
transcendantale et de la phénoménologie est le bon, puisque ce verdict établissait
« I’impuissance de cette philosophie a rompre avec le sens commun ». 1l faut simplement
ajouter deux précisions. D’une part, il ne s’agit pas réellement d’une impuissance, donc d’un
échec, puisque la philosophie transcendantale ne se donne pas nécessairement pour objectif
d’étre initiatique — si rompre avec le sens commun n’est pas ce qu’elle veut, ne pas le faire
ne veut pas dire échouer a y parvenir. D’autre part, il semble tout a fait problématique
d’affirmer que la philosophie transcendantale « se contente d’élever au transcendantal un
exercice seulement empirique dans une image de la pensée présentée comme “originaire” »,
et ceci parce que Husserl « inféere un “Voir” originaire et transcendantal a partir de la “vision”
perceptive ». Car justement, la perception correspondant a I’« attitude naturelle » n’est



MANGENEY 288

En ce sens, et pour finir, au lieu du mode¢le initiatique platonicien opposant
I’« attitude naturelle » et '« attitude transcendantale », ou encore la caverne
a sa sortie, nous proposons ici un modele pascalien qui serait cette fois
ternaire, construit sur le modele de la distinction du « peuple », des « demi-
habiles » et des «habiles*® ». L’«attitude naturelle» et I« attitude
transcendantale », donc le « peuple » et les « habiles » chez Pascal, on le sait,
font exactement la méme chose, a ceci prés que les « habiles » savent
pourquoi ils le font, et le font pour ainsi dire en « connaissance
transcendantale de cause »*°, toute I’habileté des « habiles» résidant
précisément dans le fait d’avoir compris que cela n’a aucun sens de chercher
a faire autre chose que ce que fait le peuple, celui-ci correspondant ici,
analogiquement, a '« attitude naturelle ». De la méme fagon que les
« habiles » ont simplement compris la 1égitimité du comportement populaire,
I’« attitude transcendantale » n’ajoute rien d’autre a '« attitude naturelle »
sinon 1’¢élucidation transcendantale de ses conditions de possibilité, c¢’est-a-
dire sa fondation, et donc son inexpugnabilité.

jamais empirique, sans quoi elle ne pourrait justement pas prétendre a I’absolu comme elle
le fait effectivement. Si donc la phénoménologie transcendantale se contente du « sens
commun », elle ne se contente nullement de I’empirisme, et ceci parce que notre moindre
perception est déja métaphysique — elle prétend accéder au réel sans nous, donc aux choses
en soi. La phénoménologie transcendantale est donc une théorie de I’ordinaire métaphysique.
49 Voir ici B. Pascal, Pensées, Paris, Gallimard, 1977, p. 97 (Lafuma 83).

%0 G. Jean, « Le mondain, le transcendantal, I’absolu — et le reste », in Bulletin d’analyse
phénoménologique, 1/3, décembre 2005, p. 51.



Le tempo des neutrinos

AURELIEN ALAVI

We are bits of stellar matter that got cold by accident, bits
of a star gone wrong.
Sir Arthur S. Eddington®

Il arrive, certaines nuits d’une transparence presque douloureuse, que le
regard se laisse happer par une étoile solitaire, basse sur I’horizon. Ce regard,
que Pétrarque chanta et que Richir médita, peut-&tre sous le méme ciel du
Vaucluse, ne cherche aucun repére astronomique. Il s’abandonne a la
vacillation silencieuse de la lumiére. L’étoile tremble, non qu’elle défaille,
mais parce que I’atmosphere la diffracte, la disperse, 1’émiette. Elle clignote.
Et dans ce clignotement quelque chose vacille avec elle. Pergoit-on encore
une source réelle ou I’émanation différée d’un astre déja mort dont la lumicre
chemine dans le vide depuis des éons ? Voit-on un soleil ou seulement un
éclat sans assise, suspendu entre apparition et disparition? ?

Pour nous, poussieres d’étoiles que ces derniéres ont faites « de si
sensible terre »3, cette vacillation dépasse 1’illusion optique. Elle nous fait
pressentir, sinon nous remémorer, la phénoménalisation elle-méme dans sa
nudité. L’astre tremblant ne donne pas un objet a voir. Il laisse paraitre le
bougé de I’apparaitre, ce frémissement ou quelque chose, lambeau de sens et
d’affectivité, s’esquisse pour aussitot s’effacer. Il symbolise ainsi ce régime
de phénoménalité que Richir nomme les « rien que phénomenes » : nuées de
concrétudes instables, hors espace et hors temps, oscillant d’une concrétion
informe vers I’illusion d’un apparaissant. Que ce mouvement s’interrompt, et
les voila devenus signes ou simples figurations®. Mais dans leur teneur nue

1 New York Times Magazine, 9 Octobre 1932.

2 Si I’on ignorait, faute d’appareils et de cadres théoriques aptes a établir sa nature, que cette
tache brillante est un corps céleste, le regard demeurerait pris dans une hésitation perpétuelle
entre la présence effective d’un objet lumineux et la phénoménalité d’une lueur dépourvue
de substrat.

3 « Quando la sera scaccia il chiaro giorno, et le tenebre nostre altrui fanno alba, miro pensoso
le crudeli stelle, che m’anno facto di sensibil terra [...] », Francesco Petrarca, Canzoniere,
sestina 22, nous soulignons.

4 Signe, c’est-a-dire manifestation d’un étant, phénomeéne de « quelque chose ». L apparence
cesse de scintiller sitét qu’elle se fixe, se travestissant alors en I’apparition d 'un apparaissant,
et s’abimant dans cette téléologie. On reconnaitra donc, avec Richir, que le phénomeéne « ne
fait que battre en éclipses, clignoter entre son apparition fugitive comme anonymat
phénoménologique transcendantal, par rapport auquel la réduction met a I’écart, et sa



ALAVI 290

ils ne cessent de vibrer comme une lumiére sans origine, toujours menacée
d’étre absorbée par I’objectité qu’elle appelle.

Le neutrino appartient a ce méme ordre d’ambiguité. Ce n’est pas une
pierre signalétique dans 1’espace-temps. Il se manifeste comme une excitation
quantique discréte, d’une discrétion extréme. Des milliards d’entre eux nous
traversent chaque seconde et pourtant, sauf dans de trés rares circonstances,
aucun ne laisse la moindre trace. Leur masse est infinitésimale, bien inférieure
a celle de I’électron®, et leur couplage aux forces usuelles si ténu qu’ils
franchissent des épaisseurs de matiére ordinaire comparables a des échelles
astronomiques avant qu’une interaction survienne®. Ce sont les passants
muets de I’univers, des €tres sans inscription apparente, irréductibles a des
corps mobiles ou a des supports perceptibles.

C’est cependant leur instabilité interne qui les rend vraiment singuliers.
Le neutrino’ n’est pas ce qu’il est, ou ne I’est jamais tout a fait. Sans cesse il

disparition dans I’abstraction psychologique, c’est cela justement qui rend le phénoméne
insaisissable, sinon sous la figure illusoire et pervertie de I’identité psychologico-logico-
eidétique. [...] Un phénoméne ne se phénoménalise qu’en clignotant, ou en flottant (en
allemand on dirait schwebend), ou en vibrant (schwingend) entre I’apparition et la disparition.
Si I’apparition se stabilisait, ce serait comme apparaitre, se montrer au sens de Heidegger, et
cette monstration se confondant avec une manifestation, la manifestation de quelque chose
d’autre que le phénomeéne, I’apparition y disparaitrait en étant occultée par cet autre. Le
phénomeéne n’est donc rien que lui-méme, ou plutdt, dans la mesure ou, on I’a vu, il est
inidentifiable, il est rien que phénomene [...] » in « Qu’est-ce qu’un phénomene », Les
Etudes Philosophiques — n°4 : Le Phénoménal et sa tradition, Paris, P.U.F., 1998, p. 449.
Pour une description approfondie de la trans(pos)ition du « rien que phénomene » au
phénoméne de quelque chose, et du clignotement comme «schéeme» de la
phénoménalisation, on consultera notamment Phénoménologie en esquisses. Nouvelles
fondations, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2000, p. 480, et L ’expérience du penser.
Phénoménologie, philosophie, mythologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1996, p. 8.
5 Un dix-millioniéme de celle de I’électron (m, /m, ~ 10~7), pour étre précis. Certes, nous
ignorons leurs masses absolues exactes, mais les différences de carrés de masse qui
gouvernent leurs oscillations sont tres faibles — environ 10° a 103 eV2.

® Les neutrinos n’interagissent que par I’interaction faible, leurs sections efficaces étant donc
extrémement réduites et croissant avec I’énergie. A titre d’ordre de grandeur, on trouve
0~10* cm? pour des neutrinos de quelques MeV, et 6=10% cm? & I’échelle du GeV.
Autrement dit, a ces énergies typiques la probabilité d’interaction est si faible qu’un neutrino
traverserait sans encombre une épaisseur de plomb équivalente a plusieurs dizaines d’années-
lumiére avant d’avoir une chance moyenne d’interagir. Pour des énergies beaucoup plus
élevées, ou ¢ augmente, la longueur de libre parcours diminue certes, mais n’en reste pas
moins considérable au regard des dimensions d’un laboratoire.

"1l convient enfin de préciser deux choses. 1) D’une part, tout ce que nous disons du neutrino
concerne son état quantique, que I’on peut légitimement considérer comme sa teneur d’étre,
pour ainsi dire son essence. C’est cet état global qui ne présente jamais d’identité stable. Né
dans une saveur donnée, le neutrino oscille constamment entre configurations de saveur,
comme si aucune détermination unique ne pouvait le retenir. Avant toute mesure il demeure
en superposition, ni entierement ceci ni entiérement cela, mais assemblage de composantes
dont les poids évoluent selon la dynamique imposée par I’hamiltonien. Ce n’est donc pas la
particule-point dans |’espace-temps qui vacille mais I’état global, logé dans I’espace de
Hilbert qui porte sa dynamique, qui change d’aspect. En ce sens, son état quantique est
analogue au « rien que phénomene » ou a la « lumiére sans source ». 2) D’autre part, affirmer
que I’état est la vraie teneur d’étre du neutrino reste une position interprétative du formalisme



ALAVI 291

oscille entre plusieurs états, et ne se fixe qu’au moment rare ou un détecteur
interrompt son devenir. Tant qu’il voyage, il demeure un halo de potentialités,
suspendu hors du temps, entre substance et souffle sans corps. Ce n’est pas
son éclat qui tremble, mais son étre méme, sa consistance ontologique. A la
maniére du scintillement résiduel d’une étoile éteinte, le neutrino incarne une
présence sans support existant, tout entiere dans le passage.

L’homologie devient alors pensable entre la phénoménalité du rien que
phénomene, ce vacillement qui préceéde toute saisie intentionnelle, et
I’indétermination propre de I’état quantique du neutrino. L'un et 1’autre
¢chappent a la cloture de I’identité et du sens. Ils n’ont ni lieu assignable ni
étre stable. Ils n’existent que dans I’acte de transiter, de s’altérer, de clignoter
sans jamais s’établir.

I.  Principes de méthode et homologie structurelle

Cette premicre homologie oriente une méthode et permet d’énoncer ce qui,
en profondeur, fonde la démarche ici entreprise.

Nous défendons d’abord le principe d’une correspondance structurelle
entre les cohésions phantastiques et affectives de I’expérience humaine et les
configurations de la maticre et du rayonnement a I’échelle quantique. Veillons
a ne pas réduire cela a une simple métaphore suggestive. 1l s’agit d’une
véritable analogia proportionalitatis, d’une homologie formelle entre
structures dynamiques exprimées par des langages différents®. A cette parenté
structurelle s’ajoute une identité fonctionnelle des éléments en jeu. Les
concrétudes de 1’expérience phénoménologique remplissent, au sein de ces
cohésions, le méme role que les états quantiques dans les systémes physiques.
Leurs fonctions dynamiques, leurs modes d’émergence et leurs relations
d’interférence releévent, a cet égard, du méme ordre.

Nous irons plus loin et soutiendrons une thése métaphysique forte. Les
structures dynamiques profondes du vivre, notamment celles qui s’exhalent
dans I’art ou dans la genese du sens, ne surgissent pas du néant. C’est 1a, du
reste, un point de convergence entre Richir et la physique contemporaine qui

quantique, parfaitement défendable pour les tenants d’Everett et des approches y-ontiques
mais contestée par d’autres lectures (y-épistémiques ou Qbism), qui n’y verraient qu’un outil
prédictif, sans portée ontologique et limitant son rdle a traduire notre connaissance ou nos
paris expérimentaux. Nous préciserons ces enjeux plus loin.

8 Sur ce principe, nous nous permettons de renvoyer a notre contribution aux actes du
Collogue de Cerisy, consacrée a Richir : « Richir, Feynman et les autres. Une conjecture
urbinienne pour que le physicien s’accorde avec le phénoménologue », La pensée de Marc
Richir. Une phénoménologie du réel, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », novembre 2025,
p. 211-225.



ALAVI 292

s’accordent autour de la vénérable sentence de Parménide, ex nihilo nihil fit.
Tirant les conséquences de cet anti-créationnisme, nous postulons que ces
structures sont des déformations cohérentes, humanisées, d’un régime
ontologique plus fondamental dont les systémes quantiques offrent des
exemplifications. Il est vrai que nous n’y prenons guére part car ce régime
s’estompe dans la vie ordinaire, victime d’un processus nommé décohérence
qui voile ses manifestations. Par le contact continu avec I’environnement, les
corrélations de phase qui fondent des interférences se dégradent, ce qui
stabilise des apparences classiques et masque les structures subtiles que nous
cherchons & mettre au jour °. Pourtant le voile peut se rompre et il n’abolit
pas ce qu’il recouvre; quelque chose, serait-ce leur souvenir, « palpite
encore » par en-dessous, une empreinte ténue de ces structures qui persistent
malgré tout. La décohérence ne signifie pas leur destruction pure et simple,
elle en altére la visibilité et la puissance d’action. Il est donc licite de postuler

® C’est a un principe que le premier s’est toujours tenu, principe formulé ainsi: « Le
créationnisme a partir de rien est exclu de la phénomeénologie », Variations sur le sublime et
le soi, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2010, p. 15. Il n’y a au mieux qu’un simulacre de
creatio ex nihilo, simulacre que Richir attribue a la figure critique du « Malin Génie », ce
rusé trompeur qui substitue a la matiéere et a la texture concréte (sachlich) du phénomeéne un
« pseudo-étre ». Pour contrer ses jeux de dupe, et fidéle en cela a I’intuition de Fink, il
s’efforce de réinvestir la question de proprement phénoménologique de |’origine du monde
(naturel mais aussi intentionnel et doxique), et I’aborder par un approfondissement de
I’entreprise génétique husserlienne. Toutes les données, hylétiques, kinesthésiques ou
noétiques, que retient la mise entre parenthéses doivent elles aussi étre reconduites a leur
base préintentionnelle —s’il est vrai qu’elles procédent d’une transposition des concrescences
et des concrétudes (phantasiai-affections et kinesthéses schématiques) relevant des rien que
phénomenes.

La physique contemporaine se montre, sur ce point, tout aussi réticente au créationnisme
absolu. Dans son langage les lois de conservation de I’énergie, du moment et des charges,
ainsi que les descriptions continues des transformations, gouvernent I’apparition des
phénomeénes observables. Lorsqu’un photon parait, il ne jaillit pas ex nihilo mais résulte
d’une conversion et d’une redistribution d’énergie ou d’excitations d’un champ. Des
processus tels que la production de paires dans un champ électromagnétique intense, le
rayonnement de Hawking a la périphérie d’un trou noir ou certains effets de type Casimir
dynamique peuvent donner I’illusion d’une création a partir de rien, mais une lecture attentive
montre que leur nouveauté repose toujours sur un transfert d’énergie, un couplage a un champ
ou une géométrie d’espace-temps déja structurée. Ce qui apparait se présente comme une
transformation au sein d’un fond préexistant. 1l existe, bien sdr, des zones conceptuellement
délicates, la mécanique quantique relativiste et la cosmologie en offrent plusieurs exemples,
ou la question d’une origine absolue reste ouverte. Sur le plan empirique et opératoire,
néanmoins, la physique moderne raisonne selon une continuité causale et transformationnelle
qui fonde, heuristiquement, I’axiome ex nihilo nihil fit dans le discours scientifique.

10 La décohérence est le processus par lequel les corrélations de phase d’une superposition
s’amenuisent quand le systéme s’entrelace (au sens d’une intrication quantique) avec une
guantité considérable de degrés de liberté (soit les grandeurs de nombreux systémes
physiques). Dans la description réduite du systeme cela se manifeste par I’effacement des
termes hors diagonale de la matrice densité et par I’émergence de bases préférentielles
stables, ce qui rend les franges d’interférence inobservables ; tout se passe comme si le
systeme considéré se comportait dés lors comme un objet classique. Le mécanisme explique
la « classicalité » apparente du monde macroscopique tout en laissant subsister, de jure et a
un niveau hors attestation, des superpositions.



ALAVI 293

que nos formes les plus archaiques d’expérience sont peut-€tre des
survivances transposées de ces structures, rendues essentiellement
inopérantes par la décohérence, mais susceptibles d’étre « réactivées » lors
d’expériences liminaires!!. Le « moment » du sublime chez I’enfant et ses
répliques chez D’artiste, le mathématicien ou le révolutionnaire pourraient
marquer la résurgence, sous une forme transfigurée, de ces dynamiques
premieres — qui n’agissent plus sur des « états » strictement physiques mais
sur des phantasiai-affections. Ce que Richir nomme le « fantome de la
transcendance absolue », figure spectrale de I’affectivité et antérieure a tout
schématisme, se trouverait ainsi, mutatis mutandis, réincarné dans les gestes
mémes de la genese de ’expérience, précisément dans 1’« instant » ou le
sublime se révéle et se dissout a la fois?.

Cette mise en correspondance permet aussi de corriger une certaine
présomption d’ineffabilité imputée au discours richirien. A vouloir trop
protéger I’irréductibilité de ses structures, Richir les confine quelquefois du
coté d’un mystére muet, « concevables mais incompréhensibles » a la
manicre de I’infini cartésien. Le schématisme, pour ne citer que lui, passe
alors pour « irréprésentable », « sans figure », « sans topologie possible ». Il
faut pourtant reconnaitre qu’un formalisme existe qui rend compte, avec
rigueur, d’une cohésion mobile partageant tous ses traits essentiels : une
évolutivité interne, une simultanéité active, une irréversibilité antérieure a
toute succession, et des interférences qui conditionnent 1’attestation. Le
langage mathématique du quantique n’emploie pas les mémes mots — il parle
d’états, de superposition, de phases, d’évolution unitaire — mais il donne
forme a une dynamique que la phénoménologie isolée peine parfois a articuler
sans glisser vers 1’aporie. La physique peut donc, en retour, proposer une
mathématisation de ce que la phénoménologie approche a tatons.

L’échange n’est toutefois pas univoque. Le formalisme quantique, aussi
précis soit-il, demeure ontologiquement sous-déterminé. Les équations
décrivent des corrélations et des amplitudes sans prescrire une interprétation
unique. De Bohm a Everett, des réalismes structuraux aux approches
dispositionalistes, plusieurs lectures métaphysiques coexistent, et le choix

11 La phénoménologie richirienne corrobore cette perspective. Si ’on refuse que les
concrétudes surgissent du néant, on doit aussi refuser que les schématismes qui les
soutiennent soient eux-mémes sans origine. Si les phantasiai-affections résultent de
réactivations sublimées de signaux somatiques latents, puisés a ce que Richir nomme « I’autre
source des phantasiai » — ce conglomérat inchoatif et indifférencié de « ce qui n’est méme
pas encore Wesen sauvages » — alors les cohésions schématiques qui les rendent possibles
doivent étre comprises comme des reprises transposées de structures dynamiques plus
fondamentales, demeurées latentes et imperceptibles a I’état brut, précisément a cause de la
décohérence. Voir « Quatre essais sur I’origine transcendantale des phénomenes », Annales
de phénoménologie, n°14, 2015, p. 152-157.

12 Art. cit., p. 155.



ALAVI 294

entre elles exige une direction conceptuelle extérieure au formalisme. C’est
la que la phénoménologie, et singuliérement celle de Richir, peut jouer un
role critériologique en aidant a discerner quelles interprétations rendent le
mieux justice a ce qui, dans notre expérience la plus profonde, résonne avec
les structures mises en jeu. La correspondance structurelle offre ainsi un
double avantage en fournissant un instrument pour formaliser
I’irreprésentable et un ancrage pour penser I’ontologie du formel.

C’est précisément dans D’instabilité oscillante du neutrino, dans le
suspens de son état entre plusieurs saveurs, que ce principe de correspondance
devient sensible.

II. Oscillation et trouble identitaire : le neutrino dans tous ses états

Quand un neutrino nait au cceur du Soleil, il se présente sous la forme dite
« ¢lectronique ». On appelle saveur cette modalité quantique de I’identité, qui
se définit par la particule chargée avec laquelle le neutrino peut interagir lors
d’une collision. Mais a peine ce souffle solaire s’¢loigne-t-il du plasma que
la saveur commence a se déliter. Sans croiser la moindre matiére, ils seront
nombreux a se voir détectés sur Terre sous une autre forme différente,
« muonique ». Sitdt que nous modifions les parametres de la mesure, les
probabilités varient et la composante mesurable peut envelopper une part
« tauique » 13, sinon retrouver sa saveur premiére. D’aucuns pourraient étre
tentés de dire que le neutrino « change » de nature, qu’il cesse d’étre
¢lectronique pour devenir muonique puis tauique. D’autres soutiendront au
contraire qu’il demeure le méme en soi, et que seule la probabilité d’observer
telle ou telle saveur varie a mesure. Ces deux lectures, I'une naivement
réaliste et I’autre strictement positiviste, se limitent aux effets de surface.
Elles ne saisissent pas ce que [ ‘oscillation révele de plus profond, a savoir une
unité qui n’a pas d’identité fixe, un mode d’étre fondé sur la non-coincidence
constitutive.

Le neutrino n’est pas une substance stable a laquelle viendraient se
greffer des attributs. Il n’est jamais pleinement « ce qu’il est », sauf a I’instant
fugace d’une mesure lorsque l’interaction le fige dans une apparence

13 Le matériau solaire agit comme un milieu réfringent. Par diffusion cohérente sur les
électrons il modifie les phases des composantes de I’état et, a certaines densités, déclenche
une résonance (I’effet MSW) qui privilégie et amplifie certaines conversions de saveur —
comme si la salle de concert faisait vibrer une voix et en changeait le timbre. Par ailleurs, une
composante « tau » peut tout a fait habiter I’état quantique sans se laisser repérer : révéler un
lepton 1 exige une énergie de 1’ordre de 1,78 GeV, bien au-dela des quelques MeV portés par
les neutrinos solaires, de sorte que ce « visage tau » reste souvent présent mais inaudible.
Ainsi, certaines facettes de I’étre du neutrino demeurent dans I’ombre et ne se manifestent
qu‘a travers leurs effets.



ALAVI 295

déterminée. En dega de cette saisie ponctuelle il habite un entrelacs de
possibles, un espace de tensions ou chaque saveur, toujours virtuelle, guette
son moment et veille dans I’ombre de ses alternatives. Ce trouble quantique
de I’identité fait du neutrino un cas-limite : il est ceci et cela et simultanément
rien de tout cela. Dans la langue phénoménologique, il incarne une présence
qui ne coincide jamais avec elle-méme.

Penser un tel étre exige un déplacement radical. Le neutrino ne se laisse
ni assigner ni fixer dans I’espace-temps, il persiste dans un devenir ou I'unité
ne se déduit plus d’une essence, mais d’un équilibre mouvant de tensions. I1
réclame, en ce sens, une disposition analogue a celle que nécessite la pensée
du phénomene comme rien que phénomene. Se résoudre, dirait Richir, « a
penser hors du régime de 1’identité et de I’identification — tache a laquelle,
déja, nous ont initiés Platon dans le Parménide et Kant dans la troisiéme
Critique'* » avec leur pensée du clignotement et du libre jeu schématique,
respectivement.

Qui veut saisir la non-identité du neutrino doit d’abord exhumer ce
qu’est un état quantique. Il s’agit d’un vecteur dans un espace de Hilbert, ou,
pour le dire autrement, d’une « onde » abstraite qui évolue dans un réseau de
potentialités. Chaque direction de cet espace représente une possibilité
d’existence. De tout évidence, 1’état n’habite pas 1’espace ordinaire, mais se
déploie dans un tissu dynamique de virtualités qui se modulent sans cesse.

Les saveurs électronique, muonique et tauique apparaissent alors dans
ce tissu comme des formes émergentes. Elles résultent de la combinaison
d’ondes plus fondamentales : trois états dits « de masse », chacun vibrant
selon sa propre pulsation liée a sa masse. Lorsque la masse effective d’une
composante est plus élevée, sa phase interne s’accumule plus rapidement.
Toute onde quantique en effet porte en elle un angle silencieux, une phase qui
mesure son avancée périodique et c’est cette progression muette qui scande
sa présence™®.

Ce ne sont cependant pas les phases isolées qui décident du jeu mais
leurs différences!®. Ces écarts dessinent la dynamique réelle en déterminant

4 M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique. Phénomeénes, temps et étres II,
Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1988, p. 11.

15 Chacun de ces états de masse porte une pulsation de phase E; /&, que I’on peut appeler par
commodité fréquence. Pour des neutrinos ultra-relativistes, I’énergie se décompose

2

approximativement comme E; ~ E + rzn—; et les différences pertinentes pour les oscillations
font intervenir essentiellement les différences de carrés de masses Am?j divisées par
I’énergie.

16 La phase d’un état quantique encode sa « vitesse » d’évolution temporelle dans I’espace
de Hilbert. Ce n’est pourtant qu’en comparaison avec celle d’une autre composante que la
phase acquiert un effet physique. Les différences de phase entre plusieurs composantes
superposées engendrent des interférences et structurent ainsi le rythme réel du systéme. En
d’autres termes, la phase agit a la fois comme vitesse ou pulsation muette d’une onde isolée



ALAVI 296

la maniere dont les composantes « battent » les unes contre les autres — tantot
en accord, tantot en neutralisation partielle. L’état global du neutrino devient
ainsi un lieu d’interférence continue, un champ de modulation interne ou se
composent, selon des rapports variables, les contributions de chacun des états
de masse.

La saveur mesurée a un instant donné n’est donc pas une propriété
préexistante libérée une fois pour toutes. Elle nait d’un agencement provisoire
des phases entre états de masse, d’'une synchronisation passagére ou d’un
désaccord. Lorsque certaines composantes interférent de maniére
constructive dans la direction correspondant a une projection de saveur, celle-
ci domine momentanément. A mesure que les phases relatives évoluent, le
réseau d’interférences se recompose et la saveur dominante change. L’¢état
devient successivement plus électronique, puis davantage muonique, puis
tauique, et ¢électronique a nouveau, sans qu'aucune ne S’impose
définitivement. Somme toute, les oscillations de phase induisent directement
celles de saveur, et I’évolution temporelle du profil d’interférence fait naitre
la périodicité observable!’. Bien loin d’étre un défilé de particules successives
dans le temps, I’oscillation désigne précisément ce balancement intérieur des
rapports de phase. La variation des saveurs visibles, du Soleil a la Terre,
n’¢étant que la projection phénoménale de ce rythme invisible.

Cette structure de tensions et cette dynamique de coexistence évoquent
jusque dans leur logique la rythmique des phantasiai-aftections chez
Richir : concrétions instables, toujours proches de se figer en figures sensibles
et cependant maintenues dans leur virtualité. Tant que durent leurs rapports
mutuels dans la mélodie ou le poeme, I’aventure de leurs accords
(condensations) et de leurs désaccords (dissipations) fait surgir ici ou la un
conglomérat phantastico-affectif plus ou moins saillant sans qu’il s’effondre
pour autant en simple affect ou en image'®. Si une telle fixation advient —

(si I’état est une telle « onde ») et comme rapport relationnel dynamique (dés qu’elle se
compare a celle des autres).

17 Ce qui « oscille » réellement est donc le systéme de phases relatives entre les états de
masse. Ces variations gouvernent la maniéere dont la dominance relative des saveurs évolue
dans le temps, et elles déterminent le phénomene d’oscillation (va et vient périodique)
observé. Les états de saveur ne sont jamais que des configurations momentanées ou certaines
composantes de masse, par leur interférence constructive, dominent provisoirement. Le
neutrino apparait ainsi tour a tour davantage électronique, muonique ou tauique, non parce
gu’il changerait d’essence, mais parce qu’il traverse un cycle d’interférences réglé par la
mécanique des phases.

18 Richir n’avait certes pas envisagé de telles homologies entre les rapports réversibles des
phantasiai et les interférences quantiques, non plus qu’entre le caractére constructif ou
destructif de certaines d’entre elles, et la rythmique des condensations/dissipations. De la
premiére, il sera question plus loin dans cet article. Concernant la seconde, bornons-nous a
souligner qu’il est fécond de penser les moments d’accrétion (micro-systole) et de décrétions
(micro-diastoles) comme résultant de rapports entre composantes, et non d’une intensité
isolée des concrétudes. Cette maniére de faire évite tout physicalisme auquel Richir lui-méme



ALAVI 297

brisant I'unité poétique ou mélodique — ce n’est pas le rythme interne qui en
est la cause, mais une « interférence » venue d’ailleurs, distraction de I’artiste
ou du public, exces d’affectivité ou défaut technique. De méme, 1’observation
d’un neutrino interrompt, ou semble interrompre a notre échelle, la course
oscillante de son état et I’arrime provisoirement & une saveur donnée®.

III. Des saveurs aussi chez Parménide

C’est lui I’axe invisible autour duquel tout vibre,
Et loscillation dans I'immobilité ;

Oscillation sombre au cercle illimite,

Qui va, prodigieuse, une, inouie, étrange,

Des oreilles de I’dne aux ailes de [’archange.
L’étre sans cesse en lui se forme et se dissout ;
11 est la paralléle éternelle de tout®.

Mais pour entendre la portée ontologique de ce « phénomene », 1’oscillation
des saveurs du neutrino, leur métamorphose réciproque a I’intérieur d’une
méme unité dynamique, il faut encore opérer un déplacement du regard. Tant
il est vrai qu’il ne s’agit pas seulement d’une succession d’identités, mais
d’apparences qui surgissent et s’effacent / 'une dans [’autre, de phases qui se
désalignent et tissent un flux continu d’antithéses. Lesdites « saveurs » ne
sont que des figures provisoires, nées d’un battement incessant entre trois
poles toujours en désaccord. Le neutrino clignote. Il vacille — comme I’Un

semble parfois céder, notamment dans De la négativité en phénoménologie, ou les affections
privilégiées semblent marquer la phase de langage d’une empreinte quasi-signalétique
(op. cit., Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014, p. 107). Se concentrer sur les structures
d’ensemble nous met a I’abri de cet écueil. A I’instar de la physique quantique, ol le rapport
de phase décide de la dominance ou de I’affaissement d’une saveur, c’est la relation interne
qui porte la dynamique du phénomeéne de langage et fait ressortir le relief de certaines de ses
« parties concretes ». Notons cependant que le Richir tardif s’est tenu fort pres de cette
intuition lorsqu’il a affirmé que I’intensité plus ou moins grande des affections devait étre la
résultante des mouvements, eux-mémes plus ou moins vifs, induits par les revirements de
I’instant cartésien entre ses deux p6les (« Quatre essais... », art. cit., p. 163-164). Bref, c’est
la structure dynamique qui engendre ce qui, dans d’autres textes, pouvait passer pour une
propriété interne a I’affection de phantasia, des lors quasiment confondue avec un signal,
individué, mesurable. Il suffira de prolonger cette intuition pour I’appliquer a la situation ou
des affections revirent ensemble dans une méme phase, que celle-ci soit de langage ou hors
langage, et pour penser accrétions et décrétions comme conséquences de ces revirements
conjoints.

19 ’interaction détectrice met fin localement a la combinaison linéaire en projetant I’état sur
une base de saveur, ce qui, a notre échelle, a I’effet apparent de couper court a I’oscillation
et de fixer une saveur.

20 Victor Hugo. La citation appartient a la seconde section, « L’Océan d’en haut », du poéme
inachevé Dieu, publié a titre posthume en 1891.



ALAVI 298

dans I’hypothése désavouée?’ du Parménide que Richir évoquait tantot.
Rappelons la seconde hypothése du Parménide?®. Si 1’Un est, alors tout
peut lui étre prédicat, unité et multiplicité, mouvement et repos, temporalité
et atemporalité, et cela simultanément. Il est a la fois plus vieux et plus jeune
que lui-méme, identique a soi et différent de soi. Tout est vrai de I’Un, sitot
qu’il est. L’aporie s’impose, dont on ne s’extirpe qu’en insufflant dans la
simultanéité une « métabole », un mouvement paradoxal entre les
antithéses?®. Soit Iunité et la multiplicité®*. Lorsqu’il surgit comme Un dans
I’étre, I’Un est déja en voie de pluralisation, et se fragmente en une infinité
de parties. Lorsqu’il apparait comme multiple, il tend a se totaliser et a
reparaitre comme Un unifiant pour se perdre de nouveau dans cette
unification. Ces « mouvements » ne sont possibles et compossibles que si
1I’Un ne se fige jamais dans 1’unité ni dans la multiplicité, mais oscille, revire
sans tréve de 'une a I’autre. Les deux mouvements n’en forment alors qu’un
seul, au gré duquel 1’Un, incessamment bascule de la mobilité vers un pdle a
la mobilité vers 1’autre. Et dans ce va-et-vient apparemment impossible, ou il
reparait par revirements ininterrompus, il demeure toujours ailleurs que 1a ou
il semble se donner?. Il s’ensuit que la métabolé se poursuit indéfiniment —

2L || est désormais courant, au moins depuis I’exégése de Francis M. Cornford, de minimiser
I’originalité de la « troisiéme » hypothése et de n’y reconnaitre qu’une excroissance de la
seconde, ou la variante d’un méme mouvement dialectique. Selon cette lecture, le Parménide
proposerait une architectonique de huit hypothéses dont quatre sont réfutées et quatre
validées par la réfutation des opposées. Cette interprétation, largement dominante en France,
rompt avec I’exégése traditionnelle, néoplatonicienne — rupture que Luc Brisson signale avec
quelque « nostalgie » dans son édition. La lecture de Richir, nourrie des travaux de Joseph
Trouillard et de Joseph Combes, refuse cette réduction critique.

22 e lecteur intéressé par I’approche richirienne se reportera a L ’Expérience du penser, op.
cit., p. 59-75. L’auteur y propose un commentaire serré des seconde et troisieme hypothéses
en partant du postulat que la troisieme laisse, dans I’architectonique platonicienne, la trace «
de I’architectonique phénoménologique des rapports entre le langage et la langue » (p. 72),
le clignotement de I’Un singeant celui des concrétudes de langage (les phantasiai-affections
et les Wesens formels) dans les signes de la langue philosophique. Plus précisément, Richir
voit dans I’Un le témoin d’une implosion de la masse du langage. L’Un de la premiere
hypothése n’est alors rien d’autre que ce langage dont I’implosion absorberait, en les
confondant, des coordonnées conceptuelles telles que « repos » et « mouvement », « égal »
et «inégal », «dans le temps» et «hors temps» — concepts auxquels la tradition
(Iarchitectonique platonicienne) avait cru pouvoir rattacher provisoirement 1’Un. C’est
pourquoi, ici, le revirement du clignotement demeure « purement formel » et ne saurait
investir la langue de concrétudes phénoménologiques. Seule la grande ceuvre artistique, qui
applique au langage une architectonique adéquate (et dont il existe plusieurs formes
possibles, une fois délivré du fantasme logico-eidétique), parait pouvoir prévenir une telle
implosion.

23 Cf. Parménide, 156 d-e. L’Un est dit changer (uetaféAiiewv) « pour I'un ou | 'autre état »
(156 e), changement qu’il faut donc entendre a la fagcon d’un revirement brusque, subit et
inopiné, au « moment » méme ou la pensée croit avoir saisi I’Un tel qu’il est censé étre en
lui-méme.

24 |_e neuviéme couple catégoriel distingué en 144 b, avant le défilé des hypothéses.

%5 « L’Un est entre-apercu entre les deux pdles, insaisissable par eux, car toujours « ailleurs »
que la ou il parait &tre dans son surgissement, battant ou clignotant en réalité inlassablement



ALAVI 299

car I’Un est tout entier engagé dans ces brusques retournements — et qu’aucun
pole n’est jamais atteint, fit-ce pour 1’instant d’apres s’effacer derriere son
antithése ; le revirement est instantané, il ne s’étire pas dans la durée?®. Jamais
donc, méme pour un « instant » qui n’existe pas encore a ce registre, L’Un
n’épouse un pdle a I’exclusion de I’autre. Son mouvement virevoltant est du
méme coup un enjambement continu : il n’a pas le temps d’atteindre un pdle
que déja il repart, et ce « déja » garantit la compénétration des deux pdles. Il
y a chevauchement plutdt que simultanéité simple, clignotement plutdt que
persistance, double mouvement instantané plutdt que durée partagée. Les
termes qui apparaissent et disparaissent dans ce clignotement ne se
congoivent ainsi que par empietement, comme s’ils se faisaient mutuellement
écran, chacun imprimant a I’autre ses traits sans parvenir a 1’absorber.
Appliquons cette figure a 1’étre et au néant. Jamais 1’Un ne se confond
avec le néant et jamais il ne se stabilise pleinement dans I’étre, pas méme un
instant. Mais du fait de la nature incessante et instantanée — hors du
temps — du revirement dans le clignotement, le néant recoit alors une sorte
d’ontologisation et I’étre s’en trouve partiellement effacé. En oscillant entre
ces poles jamais atteints, 1’Un fait surgir /‘apparence du néant et le simulacre
de I’étre?’, tout comme il engendre un mouvement teinté de repos, une

(dans son devenir in-fini) entre les deux péles. Dans nos termes, cela signifie que quelque
chose de I’Un se phénoménalise désormais dans le clignotement, comme le phénomeéne de
I’Un (...) », L ’expérience du penser, op. cit., p. 71-72.

%« Cest dailleurs peut-étre comme cela qu’il faudrait traduire [I’exaiphnés:
« brusquement » — ¢’est-a- dire inopinément, imprévisiblement. Cela se retourne, mais sans
jamais arriver a un p6le de déterminité, sans jamais se fixer dans de la déterminité — sans quoi
ce ne serait plus de I’instantané, mais un instant temporel », Marc Richir, L ‘écart et le rien.
Conversations avec Sacha Carlson, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014, p. 157.

27 Cet exemple ne ressort pas d’une spéculation métaphysique. Ce sont 13, chez Richir, les
deux poles du « tremblement » caractéristique de I’instant cartésien — non plus comme pole
du clignotement (avec I’instantané), mais comme simulacre (d’une création ex nihilo, ou de
I’origine du langage) en clignotement, entre les deux rives de I’illusion pure : « en tant qu’il
n’en vient jamais a se perdre dans le néant auquel il n’adhére pas, nous dirons que son
mouvement vers le néant constitue, en lui, I’apparence du néant. Et en tant qu’il n’en vient
jamais & se stabiliser dans I’étre (ce qui ferait de lui un instant temporel) auquel il n’adhére
pas non plus, nous dirons que son mouvement vers I’étre constitue, en lui, le simulacre de
I’étre. Dans la mesure ou ces deux mouvements sont indissociables, qu’ils en constituent,
hors temps et hors espace, le tremblement ou le clignotement, ot donc aucun des p6les (néant,
étre) n’est jamais atteint, nous dirons que la figure phénoménologique paradoxale de I’instant
cartésien est de trembler (clignoter) entre évanouissement et surgissement (ou, pour
reprendre un terme de Leibniz, fulguration), c’est-a-dire apparence du néant et simulacre de
I’étre. [...] ’apparence du néant serait pure illusion confondue ou engloutie par le néant si
elle n’était secretement habitée, du fait du clignotement, par le simulacre de I’étre, seul propre
a ne pas la laisser adhérer au néant ; et le simulacre de I’étre serait étre pur et simple («
étant ») s’il n’était secretement habité, du fait du méme clignotement, par I’apparence du
néant, seul propre a ne pas le laisser adhérer a I’étre, a faire paraitre I’étre sans étre lui-méme
confondu avec lui (semblant d’étre). C’est dire que les « deux » mouvements que nous
distinguons dans le clignotement n’en constituent qu’un seul, celui méme de I’instant
cartésien, qui revire, dans I’instantané, de I’apparence du néant au simulacre de I’étre et



ALAVI 300

pluralité ou I’'unité déja se devine... et vice-versa. Instables par eux-mémes,
les poles ne « tiennent » que parce qu’ils s’entre-habitent, chacun pesant sur
I’autre et résonnant en lui jusqu’a déclencher le basculement?.

De tout cela, I’oscillation des neutrinos offre une homologie frappante.
Il s’agit encore d’une circulation périodique, sans point d’arrét, entre des
termes antithétiques, qui ébranlent le principe d’identité et introduisent du
bougé, de la non-coincidence dans leur propre « support ». L’état global du
neutrino transite en effet au sein d’un peta&v platonicien, milieu ou se mélent
les caracteres des trois limites qui le cernent. La, dans cet entre-deux », I’unité
se maintient grace a sa non-identit¢ méme. Tirons-en les conséquences qui
s’imposent.

D’abord, il est bien question d’un va et vient infini entre des poles
jamais stabilisés®®, a ’image de cet Un qui nait et périt comme Un-étre et
comme multiple, qui se sépare de lui-méme et se rejoint sans jamais se donner
définitivement dans 1’un de ses états. « Sur le point » d’épouser un pole, il
revire déja dans le mouvement vers 1’autre, qui lui-méme revire, et ainsi de
suite sans terme®’. Nous pouvons alors parler d’un revirement quantique,
tremblement interne mais incessant, ou I’identité dite électronique n’est qu'un
« moment » provisoire aussitot mis en crise par I’émergence muonique qui
sera elle-méme renversée... Et rien n’impose que ce jeu s’arréte. La non-
coincidence des phases de ses composantes empéche toute fixation®L,

Par suite, la perpétuit¢ de D’oscillation interdit I’accomplissement
exclusif d’une saveur. Seule la mesure interrompt ce suspens en dissipant la
trame qui permet 1’oscillation, cette nappe d’interférences mouvantes et leur

réciproguement : I’un dans I’autre et I’un hors de I’autre, sans qu’ils ne soient jamais
identiques. », in « Quatre essais... », art. cit., p. 159-160.

28 bid., p. 138.

2 Techniquement, nous I’avons dit, ce va-et-vient nait du jeu continu des rapports de phase
entre états propres de masse qui tissent un réseau d’interférences et modulent la dominance
relative des saveurs. L une devient temporairement prépondérante puis céde a la suivante,
sans qu’aucune ne soit exclue définitivement.

30 Certes I’état de saveur peut étre « atteint » au sens o il finit par dominer dans I’espace des
états, et cela suffit déja a distinguer la situation de celle du revirement platonicien ou les poles
ne sont jamais atteints, comme nous le montrerons dans la partie suivante. Mais deux
remarques s’imposent. D’une part une nouvelle dominance prend bientdt le relais si
I’évolution unitaire se poursuit, si bien qu’aucune saveur ne s’installe définitivement. D’autre
part I’état global du neutrino ne coincide jamais pleinement avec I’un de ces états de saveur,
la faute aux interférences qui empéchent toute coincidence parfaite (toutes « épousailles »,
pour ainsi dire), ce qui explique que I’on parle avec raison de dominance plut6t que d’identité.
31 Nous pouvons dire de I’état du neutrino ce que Richir réserve ailleurs au phénomeéne
esthétique : il « ne “‘vit”’, c’est-a-dire ne se phénoménalise, qu’en “‘battant>’ de I’un de ces
pbles anéantissants a I’autre, dans une mobilité intrinséque qui ne peut précisément pas se
fixer, et que nous nommons clignotement » in « Phénoménologie et poésie », Serta — Revista
Iberoromanica, 4, 1999, p. 412.



ALAVI 301

évolution unitaire®>. On reconnait 13 le « battement en éclipse » décrit par
Platon, I’Un n’étant ni entiérement en repos i entiérement en mouvement>,
et oscillant en ombre et lumicre dans une alternance ou chaque pole marque
I’autre par une domination éphémére®*. Dans le cas des neutrinos, ce sont les
¢tats de masse qui, en se déphasant, produisent une alternance de dominances
sans qu’aucune ne s’installe «a 1’exclusion des autres ». Si la saveur
¢lectronique s’affirme un instant, ses pendants muonique et tauique, loin de
s ‘annihiler, demeurent en retrait, a Daffit, interférant subtilement, et
préparant leur retour a la prééminence. L’¢état, d’une mesure a I’autre, vit de
ce rythme étrange de basculement, de ce clignotement permanent entre des
promesses de saveurs.

Ce que Platon n’osait qu’ébaucher dialectiquement, le neutrino
I’accomplit physiquement. I donne & voir, ou plutét a penser, une unité
perpétuellement en tension, jamais fixe et toujours « clignotante », entre des
poles antithétiques.

IV. Le revirement comme matrice de I’hyperbole et du schématisme

Il n’y aurait pas de phénomeéne s’il n’y avait pas du
clignotement. Tout simplement. D ailleurs la
phénoménalisation, c’est ¢a : ¢ est ['entrée en clignotement™.
Il faut marquer une disjonction. L’homologie ménage ici une tension
irréductible et se fracture si 1’on cherche a I’aplanir trop vite.

L’oscillation quantique et le revirement platonicien relévent tous deux
d’un mouvement d’alternance susceptible de durer tant qu’aucune cause
extérieure n’en suspend le cours, mais entre ces deux processus s’étend une

32 De méme que le revirement dans le clignotement est ce qui met en mouvement (en
« bougé ») la structure schématique, son moteur pour ainsi dire : « Mais ce rien, nous I’avons
vu, est dynamique, il est tremblement ou vibration, clignotement entre deux péles jamais
atteints (si I’un ou I’autre était atteint, toute la structure se figerait). », in « Quatre essais... »,
art. cit., p. 157,

33 « [...] en sorte que la conjonction de I’« a la fois » (« et... et ») de la seconde hypothése se
reconvertit en un « ni... ni » proche de la premiére hypothése mais non-identique a lui : il ne
s’agit plus, en effet, d’un « ni... ni » absolu, mais d’un « ni... ni » qui signifie que I’Un est
entre-apercu entre les deux péles, insaisissables par eux, car toujours « ailleurs» ... »,
L ’expérience du penser, op. cit., p. 71-72.

3 L’homologie platonicienne peut sembler audacieuse. Chez Platon aucun pole n’a le loisir
de « dominer » véritablement, car le revirement échappe a la durée. C’est plut6t la trame de
repéres conceptuels que la pensée instille pour encadrer ce mouvement pur, la maniére dont
nous choisissons un point de départ et un point d’arrivée (tel ou tel concept), qui crée
I’illusion d’une domination. Autrement dit, ce que nous prenons pour une prééminence n’est
pas donné en soi, elle reste relative a notre perspective. Il faudra reconnaitre plus loin que la
temporalité de I’oscillation physique n’est pas celle de I’exaiphneés platonicien.

3 Déclaration de Marc Richir dans une conversation privée avec Pablo Posada Varela, datant
du 11 juin 2011. Nous citerons a nouveau cette méme conversation plus loin.



ALAVI 302

distance décisive. Les deux paraissent sans fin et pourtant ce sans fin ne
signifie pas la méme chose. L’oscillation se déploie dans un régime temporel
extensible, mesurable, ouvert aux rythmes et aux amplitudes®®. Le revirement
appartient a un autre ordre — celui de ’exaiphnés. Le mouvement de I’Un ne
s’étire pas et ne s’enchaine pas; il clignote, il bascule sans passage

37, Cette instantanéité constitue une faille du temps, une

intermédiaire
secousse ontologique sans épaisseur qu’on ne mesure pas avec des instants
ordinaires. Instantané et donc inassignable, le revirement s’excepte de la
sphére du vécu au méme titre que le ressaut affectif que Richir nomme
« sublime » ou que la fuite de la transcendance absolue. On ne saurait dire
quand ils « se » passent, car ils n’appartiennent pas au temps, quoiqu’ils
puissent y ouvrir et y accompagner des déroulements. L’infinité de ces
processus s’accomplit hors du temps et hors de 1’espace, de sorte qu’ils
passent sans réellement se passer®. Sans doute le revirement n’est-il pas
appelé a connaitre de fin, comme 1’oscillation. Il y ajoute cependant quelque
chose d’autre, il redouble I’indéfinition quantitative par un infini qualitatif et
dynamique. Ce n’est pas une vitesse infinie qui rendrait I’événement déja
accompli et le réduirait & un infini mesurable. C’est une surrection en
creusement, un arrachement qui creuse et dévoile sans se laisser ramener a
une succession chronologique®. Le revirement instantané arrache I'Un & ses
coordonnées et le restitue a la coappartenance paradoxale des contraires —
sans que cette coappartenance ne puisse jamais €tre figée dans le temps.
Cela étant, la physique moderne refuse ’idée d’un saut pur®®. Toute
transmission s’inscrit dans le temps, toute influence suppose une propagation

% Soit Ioscillation quantique comme processus ouvert, susceptible de se poursuivre
indéfiniment dans le temps mesurable.

37 « Ce revirement, qui n’est absolument dans aucun temps (156 c), qui est entre le
mouvement (d’apparaitre, de disparaitre) et le repos (I’apparition, la disparition), est ce que
Platon désigne par “I’instantané” (to exaiphnes) », L Expérience du penser, op. cit., p. 71.
L’ exaiphnes signifie littéralement ce qui survient a I’improviste et désigne chez Platon un
surgissement absolu, sans prolongement ni durée. C’est le « moment » non temporel du
revirement, moment qui revire brusquement sans s’inscrire dans une durée. Dans le
vocabulaire du Richir tardif, ce revirement, & I’instar de la transcendance absolue qui le rend
possible par « appel d’air », ressort d’un régime d’« entités » qui « passent sans se passer ».
Un tel régime échappe & la réflexivité et avec elle & toute temporalité objective ou
phénoménologique.

38 « Le « se passer » fait un temps ou est susceptible de le faire : il constitue un événement
(surgissement ou coupure) et peut lui-méme se faire dans un temps préexistant, méme par-
dela les présents. Tout au contraire, le « passer » ne fait pas de temps (il ne fait que passer
comme un souffle de vent)... », in Propositions Buissonniéres, Grenoble, J. Millon, coll.
« Krisis », 2016, p. 127.

% « Par fuite infinie, il ne faut donc pas entendre fuite a une « vitesse » infinie, car alors elle
serait toujours déja accomplie, illusoirement, en un infini quantitatif ou spatial. Mais il faut
y entendre une fuite en accomplissement (en arrachement) infini, en abime, donc selon un
infini « qualitatif » ou plutdt dynamique. », in « Quatre essais... », art. cit., p. 144.

40 La physique newtonienne pouvait tolérer I’idée d’influences instantanées a distance, mais
cette idée a été renversée au XIX® et au XX® siécles. Maxwell a montré que



ALAVI 303

finie et des lois de transport assignables. Le neutrino, particule relativiste,
n’échappe pas a cette exigence. Son trajet du Soleil a la Terre requiert un laps
de temps mesurable. Il ne jaillit pas, il traverse irréversiblement I’espace-
temps métrique sous la contrainte d’un parcours. De méme, son état évolue
continliment au sein de 1’espace des possibles hilbertiens. Cette évolution ne
se suspend jamais en un instant pur mais se déploie selon un déroulement
régulier, une oscillation harmonique** ou les phases se décalent
progressivement et modulent la saveur selon une rotation invisible. Chaque
modulation nait d’un déphasage infime, d’une lente inflexion ; c’est la
temporalité méme qui donne corps et rythme a 1’alternance*?. Ainsi, ni dans
I’espace-temps physique ni dans la dimension de [1’état quantique
I’instantanéité parménidienne ne trouve d’inscription®*. Ce qui, dans la
métaphysique platonicienne, éclate hors du temps se présente ici comme un

I’électromagnétisme se décrit au moyen d’un champ local dont les perturbations se propagent
a vitesse finie. La relativité restreinte d’Einstein a ensuite érigé la vitesse de la lumiére dans
le vide (c) en une limite causale universelle. Dans le cadre du formalisme gquantique
relativiste cette contrainte prend la forme de la micro-causalité. Formellement les observables
localisées en points séparés par un intervalle « de genre espace » commutent, ce qui interdit
la transmission d’un effet mesurable plus vite que la lumiere. En pratique cela signifie
gu’aucune action instantanée ne trouve place dans le récit physique contemporain. Dire qu’un
phénomeéne agit sans durée revient a renoncer aux structures locales qui fondent la causalité
telle que la physique moderne la congoit.

41 Soit une oscillation qui posséde des bornes, des points extrémes ou la vitesse s’annule
avant de repartir. Le clignotement, au sens phénoménologique et parménidien que nous
envisageons, ne se laisse pas réduire a ce modeéle. Il consiste en un revirement qui survient
avant méme que la progression vers une borne ait pu s’achever, comme si le mouvement
bifurquait en amont du point limite attendu.

42 Sur le trajet du neutrino et la continuité de son évolution il est utile de rappeler quelques
ordres de grandeur et la nature de I’évolution unitaire. Le trajet du neutrino émanant du Soleil
jusqu’a la Terre s’évalue a environ huit minutes, ordre de grandeur qui inscrit clairement le
phénomeéne dans une temporalité mesurable. Son état se déplace en paralléle de fagon
continue dans I’espace de Hilbert selon une loi unitaire qui reléve, selon le régime considéré,
de I’équation de Schrodinger ou de I’équation de Dirac. Pour un neutrino ultra-relativiste,

2
4 PR R . . m;
I>énergie d’une composante de masse i s’écrit approximativement E; = E + —~, de sorte que

la différence de phase entre deux composantes i et j croit approximativement comme Ag;; «
Amiz- L

ZE’ . La dépendance en L sur E apparait ainsi comme le paramétre controlant la période

effective des oscillations de saveur. Cette formulation montre que I’évolution des phases est
progressive et que la modulation de la saveur résulte d’un déphasage continu plutdt que d’un
saut instantané.

43 Dire que la mesure « interrompt » la continuité décrit correctement I’effet observé pour
nous, observateurs munis d’appareils, mais ce compte rendu peut relever d’un acte
interprétatif ou instrumental. Dans les approches orthodoxes du formalisme quantique on
distingue la description unitaire continue de I’évolution et I’opération de réduction d’état ou
de projection associée a un enregistrement. Les théories de la décohérence montrent qu’une
interaction étroite avec I’environnement transforme des superpositions en mélanges
apparents et rend effective, sur le plan phénoménal, la disparition des interférences sans
supposer une discontinuité physique fondamentale. Autrement dit la coupure introduite par
la mesure traduit pour nous la fin de la trame d’interférences attestable, mais elle n’impose
pas une instantanéité de nature physique comparable a I’exaiphnés parménidienne.



ALAVI 304

passage dans le temps. Non plus rupture absolue mais modulation continue.
Richir concede volontiers que le revirement n’a pas de contrepartie
physique**. Il reste cependant décisif pour sa phénoménologie.

Il en devient méme le foyer secret si I’on adopte le principe d’une époche
radicale, ce régime hyperbolique dans lequel chaque déterminité s’estompe et
les parenthéses cessent de porter seulement sur la croyance au réel pour
inviter a se déprendre de foute présupposition, méme tacite, sur ce qui
s’atteste. La radicalité d’un tel court-circuit peut faire craindre que nous n’y
trouvions rien, que nulle chose n’émerge®. Pourtant, ce qui semblait n’étre
qu’un saut dans le vide révele un véritable champ phénoménologique, animé
d’une palpitation ténue qui n’est plus celle d’objets intentionnels mais de
cohésions d’apparences ne tenant qu’a elles-mémes, ou, pour mieux dire
puisque ’identité¢ leur manque, de « rien que phénomenes ». Et ces riens
tremblent, portés par de purs mouvements « sans corps mobile », procés sans
arche ni télos, extérieurs a I’espace et au temps et constitutifs pourtant de la
tension interne de ces dimensions

Le phénomeéne cesse alors d’étre le miroitement d’apparitions ordonné
a un apparaissant. 1l éclot par éclairs, dans le bougé des phantasiai, qui ne
sont pas des images mais des frémissements d’intimité — grumeaux de réve
sans attache référentielle, disposés en nuées qui ne tiennent a rien d’étant et
pourtant tiennent®®. Le rien que phénoméne opére cette disposition méme, en
modulant leurs chatoiements, leurs virevoltes instantanées et incessantes. Un
tel phénoméne ne procede d’aucune cause positive. Il résulte d’un
mouvement pur dont le « clignotement »* offre la figure la plus sobre. Ce
clignotement constitue a son tour le schéme ¢élémentaire de la
phénomeénalisation, une pulsation sans durée assignable, ou tout s’expose, se
tisse et se retire dans une visibilité vacillante, telle la lumi¢re d’une étoile
peut-étre déja morte. C’est alors lui, ce « bougé » instantané, qui fait le cceur

4 | ’écart et le rien, op. cit., p. 282.

4 Sans doute, le moment proprement dit de I’hyperbole est celui « ol la pensée s’élance au-
dela de ce qui parait donné [...]. Cependant, pour que ce mouvement ne se perde pas dans le
vide, il faut qu’il « retombe », c’est-a-dire qu’il revire, dans I’instantané, de maniére a se
fixer sur quelque chose » (De la négativité..., op. cit., p. 48-49), et quelque chose qui ne soit
pas le reflet en miroir de ce dont il s’agit d’expliciter la genese.

% « Quil y ait des agencements et des ordonnancements en incessante mobilité dans cet
apparent chaos, tel est le paradoxe que nous avons a affronter, a rebours de la tradition
philosophique qui a pensé que cet « apparent chaos » était un chaos réel et ne pouvait, a ce
titre, constituer un objet philosophique. Ce qui se passe dans la pensée quand quelque soi se
met a penser est certes un hallucinant « théatre d’ombres » fait d’insaisissabilités multiples,
mais I’accompagner dans ces agencements et ces ordonnancements multiples et instables,
c’est, pour nous, proprement, faire de la phénoménologie. », M. Richir, « La refonte de la
phénoménologie », Annales de phénoménologie 2008/7, p. 206.

47 Ou plutdt, si I’on veut, comme Richir, y ajouter un coefficient de réflexivité : le revirement
instantané dans le clignotement.



ALAVI 305

battant de I’hyperbole : la jonction paradoxale — n’étant d’aucun espace ni
d’aucun temps —entre son élan et sa retombée; entre son « départ a
’aventure », ce « saut du tigre » qu’elle nous fait risquer dans 1’inconnu?®,
dans ce qui n’est pas au sein de ce qui parait étre (et donne 1’illusion d’étre
déterminé) et sa chute dans ce qui n’est certes pas le néant, mais ce qui se
concrétise, ourlé d’indétermination toujours, en « rien que phénomenes »,
inséparablement de langage et hors langage®®. Car si ce mouvement double et
instantané  qu’est ’hyperbole = donne accés aux concrétions
phénoménologiques primitives, c’est que la « retombée » est déja du sens en
train de se faire, sens au sein duquel se réverbérent d’autres concrescences,
d’autres phénomenes en voie de formation. Le suspens passe donc, dans
I’instantané®®, mais non ce sur quoi il retombe : ces concrescences en devenir,
sourdant de la lacune qu’il creuse dans I’écoulement supposé continu du
temps des présents. Elles se passent, et ce faisant font du temps — que ce
« faire » et cette réflexivité soit ceux d’une phase de présence ou ceux,
presque aussitot effacés qu’ébauchés, de la proto-présence. Mais la
temporalisation en présence n’est jamais que le prolongement de I’impulsion
initiée par le double mouvement hyperbolique®?, son écho répété a I’infini.
Quant aux phases hors langage, elles témoignent de I’exaiphnés lui-méme
comme de versions seulement proto-temporalisées de celui-ci®?. De 1a vient

8 « dans I’indéterminité qui « bouge » ou « vibre » au-dedans de toute déterminité, dans ce
qui ne va pas de soi au sein méme de ce parait aller de soi, et ce, en vue de retomber dans la
non-coincidence a soi de ce qui se fait comme diastole, comme concrescence toujours en
devenir de concrétudes. », De la négativité..., op. cit., p. 39.

4 « L’hyperbole, qui est un mouvement d’aller au-dela (de ce qui parait donné), ne retombe
pas, en vertu du revirement par I’exaiphnés, ipso facto, dans un en-deca qui serait la
« préfiguration » de I’au-dela, ni non plus dans le néant ou la pure indétermination, mais en
une indéterminité de laquelle s’amorce (et s’amorce seulement, sans étre déja reconnaissable)
le sens de ce qui parait donné. Ainsi I’hyperbole est-elle pour nous un double-mouvement
sans corps mobile & la fois pro- et rétrogrédient... », ibid., p. 11. Voir aussi ibid., p. 24-25.
S0 Car ce suspens de toute temporalité est propre a I’instantané. Dire que I’époché « ne dure
gu’un instant » est encore trop dire —ou commettre une erreur architectonique. S’il est
impossible de s’y installer, c’est que ce « moment » atemporel constitue une rupture avec le
temps du présent (le Strom d’instant successifs), une faille dans la tautologie symbolique,
trouant le temps méme sur lequel il fait fond.

51 Cf. « Quatre essais... », art. cit., p. 122-123,

52 Sur Iéternité phénoménologique comme version proto-temporalisée de I’instantanée, voit
«Sur  Pinconscient  phénoménologique : Epokhé,  clignotement et  réduction
phénoménologique », L’Art du Comprendre, n°8 : De I’inconscient phénoménologique,
Paris, février 1999, pp. 116-131. Il importe toutefois de préciser la différence entre cette
proto-temporalisation et de ce dont elle procéde. Le schématisme hors langage constitue une
distribution, une économie du clignotement (revirement dans I’exaiphnés): la proto-
temporalisation y implante déja des horizons dont celui-ci, en tant que vibration pure, est
dépourvu. Richir insistera explicitement sur ce point six ans plus tard : « en aucune maniére
I’instantané ne fait-il du temps ou méme du proto-temps (...) les phases de proto-présence
sont « momentanées » (au lieu d’étre « instantanées »), fugaces, car elles ont au moins déja
en elles du proto-temps, enchassé dans les horizons de I’immémorial et de I’immature », in
« Langage et institution symbolique », Annales de phénoménologie, n° 4, 2005, p. 130-131.



ALAVI 306

que leurs concrétudes paraissent autant de symboles d’une éternité dont
Rimbaud déja avait pris la (dé)mesure, d’une éternité aux confins de la
vieillesse et da la mort qui nous conduit au seuil de mondes d’absence
entrevus a la volée. C’est la mer allée avec le soleil, mais c’est aussi le rouge
de Cézanne, la nostalgie d’un passé immémorial (qui ne s est jamais passé),
la faucille d’or oubliée au-dessus de Booz endormi — tous suspendus dans
I’éclair d’un surgissement sans appui et presque sans avenir.

Le revirement instantané, ce retournement brusque au cceur du
clignotement, ne se contente pas de sourdre dans les tréfonds de I’expérience
humaine ou du faire phénoménologisant. Entierement atemporel, il irrigue
tous les régimes de temporalité sans jamais se laisser enfermer dans aucun,
structurant chacun d’eux par une force immatérielle qui demeure indivise. 11
ne nait ni ne périt, n’a pas de lieu®, et cependant opére partout, tissant sans
relache ’espace et le temps qu’il transcende. A Pablo Posada Varela, qui
s’interrogeait sur la pluralité possible de ces revirements — y en aurait-il un
pour chaque registre architectonique ? — Richir répondait qu’il demeure
toujours et identiquement le méme, et que de la vient son pouvoir structurant :

Non, ce sont les « entités », entre guillemets, qui revirent, clignotent, qui
changent. Pas le revirement (du clignotement) lui-méme. Comme tu le disais
fort bien tout a I’heure : le revirement, il traverse toute la structure... « prenant
divers visages® ».

C’est toujours le méme mouvement pur, mais ses poles varient selon les
régimes. Ainsi dans celui du présent vivant de la perception, chaque instant
clignote vers ses rétentions et ses protentions, faisant du Zeitpunkt non pas le
socle de la temporalisation mais une félure temporelle, un écart mouvant ou
le flux va a la fois « plus vite » et « plus lentement » que lui-méme. Cette
faille dynamique, ce bougé incessant, empéche de saisir I’instant « dans nos
pinces », le rendant insaisissable, toujours prématuré ou tard-venu au regard

de nos aperceptions®.

53 Reconnaissons tout de méme que I’instantané dispose d’un topos architectonique
spécifique en tant que pdle du clignotement conjugué a I’instant cartésien. Cet instantané,
étant « en fonction » dans les revirements (également instantanés) qui se produisent a des
registres plus éloignés, y imprime des effets parasites et pourtant constitutifs, sans lesquels
ces revirements ne seraient pas ce qu’ils sont. Ces considérations nous entraineraient
cependant trop loin ; voir Propositions Buissonniéres pour un développement plus étendu.
4 Méme conversation que précédemment.

55 « le Jetzt, le maintenant, demeure insaisissable comme Jetztpunkt, comme point-source ou
point-origine (Stiftung) de la temporalisation en présent, et c’est ce qui lui donne I’apparence
de la phénoménalité : il clignote phénoménologiquement entre les rétentions et les
protentions, ce que recouvre précisément la notion de présent vivant avec ses rétentions et
ses protentions. Il clignote, c’est-a-dire que, dans I’aperception perceptive, il ne peut étre



ALAVI 307

Il n’est pas de registre®® que 1’exaiphnés n’investisse, en y injectant un
mouvement paradoxal d’apparition qui ne se stabilise jamais, car il revirera
toujours avant de pouvoir s’accomplir pleinement. C’est ce que nous
appelions le « battement en éclipse ». Ce battement, indéfini et instantané, n’a
rien du va-et-vient mesuré de nos oscillateurs harmoniques : le pdle qui surgit
n’a jamais le temps de s’installer, car sitét qu’il commence a poindre il
s’éclipse, tendu vers son contraire vers lequel il revire. Aucun pdle n’est
atteint ni fixé ; chacun, dans son émergence méme, est déja en retrait®’,
laissant place a un autre qu’il laisse paraitre comme en creux. Ils se
chevauchent donc sans cesse, se font mutuellement écran, et ne se laissent
attester I’un sans ’autre. ~ Le rapport entre Abschattung et objet
intentionnel est a cet égard exemplaire. Si I’Abschattung parait pour elle-
méme elle disparait aussitdt comme simple « apparition de », et c’est
précisément dans ce mouvement que 1’objet surgit avec sa teneur de sens.
Mais si I’objet voulait se montrer pour lui-méme, sans Abschattungen, il
disparaitrait a son tour, ne laissant derri¢re lui que son sens sédimenté dans le
flux des rétentions, et un vide appelant une nouvelle sensation exposante®®.
Le vécu intentionnel nait donc de ce va-et-vient, de cette réversion inlassable
de 'un dans l’autre, sans que jamais I’un ou 1’autre ne puisse s’imposer
isolément. Si ces deux pdles suturent un tout concret, le phénomene
husserlien, c’est grace au battement en éclipse qui les unit comme en chiasme.
Parce qu’il se déploie dans [’instantané, le revirement implique leur co-

gu’anticipé ou retenu, étant lui-méme dans I’écart entre les deux, la ou, en quelque sorte, le
flux, tout a la fois “va plus vite” que lui-méme et “plus lentement” que lui-méme, dans ce qui
ne peut étre qu’un désaccord — en quoi consiste précisement I’époché du flux par rapport a
lui-méme », in « L’aperception transcendantale immédiate et sa décomposition en
phénoménologie », Revista de Filosofia, 26, Madrid, 2001, p. 37.

% Notons aussi qu’il peut exister des clignotements phénoménologiques entre plusieurs
registres architectoniques. C’est parce que la diastole revoit la diastase instable que
I’expression poétique, en quéte d’unité, peut trouver sa juste mesure. C’est parce que I’affect
présent clignote avec le « bruit de fond » des autres affects qu’il peut y avoir résonance et
parfois réminiscence. C’est parce que la masse des amorces de sens clignote avec nos habitus,
gue nous pouvons néanmoins improviser. Car tous les registres communiquent dans
I’architectonique. Mé&me lorsque I’attention se pose sur un registre particulier, les autres y
jouent par leur virtualité et influencent ce que nous tenons pour central.

57 « Ce clignotement est lui-méme um double mouvement de va-et-vient entre ces deux péles
qu’il n’atteint jamais, puisque, « sur le point » d’atteindre un pole, il revire, en I’instantang,
dans le mouvement vers I’autre p6le, et pour ainsi dire indéfiniment. », De la négativité...,
op. cit., p. 123.

%8 |’ Abschattung, « si elle apparait pour elle-méme, disparait comme apparition de, prise au
sens intentionnel qui des lors semble apparaitre pour lui-méme, et I’apparition disparait
comme apparition; c’est donc précisément dans son mouvement de disparaitre comme telle
que surgit, qu’apparait I’apparaissant avec son sens intentionnel, mais pareillement, si celui-
ci apparait pour lui-méme, sans apparitions (fussent-elles, encore une fois, seulement celles
du “vécu d’acte™), il disparait pour tomber en “sommeil” (se sédimenter), et ¢c’est dans cette
disparition méme qu’apparait ou peut apparaitre I’apparition, plus précisément I’excitation
qui peut le faire réapparaitre. », in « L aperception... », art. cit., p. 13.



ALAVI 308

appartenance. Tout ce qui clignote ensemble entre aussitot en cohésion, en
concrescence™. Parce qu’il est relation entre des pdles, il met aussi en lumiére
leur différence. Si I’apparition n’est que de se rapporter a son apparaissant,
elle reste cependant autre que ce a quoi elle s’intrique. La structure méme du
phénomene, quel que soit son registre, se constitue désormais selon une
double logique. D’un c6té un enjambement entre podles, une habitation
réciproque ; de 1’autre un écart qui les maintient irréductiblement distincts®.
Le clignotement, dynamique fondamentale entre deux déterminités qu’il
n’atteint jamais, noue ainsi solidarité et disjonction. Cette double unité est
celle de I’instantanéité. Il n’y a pas deux mouvements successifs — ’un vers
un pdle puis I'autre vers son contraire — ni méme deux juxtaposés. Il n’y a
qu’un seul mouvement, replié sur lui-méme, qui fait apparaitre et disparaitre
« simultanément »®1  ses termes; un tremblement sans synthése.
L’instantanéité du revirement empéche toute fixation et maintient les poles
dans une co-appartenance en désaccord, « I’'un dans I’autre et I’un hors de
I’autre », pour reprendre la formule de Richir. 4 inhibe 1’actualisation de B
tout en étant son indispensable contrepartie®?. Ainsi s’installe une solidarité
sans fusion, ou les pdles surgissant lors du revirement ne constituent pas une
identité fixe mais, au contraire, un « X » en chatoiement®®. Au cceur de ce
mouvement hors du temps, la structure dynamique du phénomene se révele
comme une cohésion instable : chaque pole est excité par le retrait de 1’autre,
appelé par ce qui lui manque, et cependant irréductiblement distinct de lui.

59 Cf. par exemple, « Quatre essais... », art. cit., p. 159-160, pour une illustration de cette
habitation réciproque induite par le clignotement, avec pour témoins le simulacre de I’étre et
I’apparence du néant.

80 Ainsi des phantasiai perceptives, emportées par le double mouvement infini de pro- et
rétrogrédience qui caractérise le schématisme du langage. Celles-ci, ou si I’on préféere les
rétentions et protentions dont elles constituent le contenu concret (cf. « Quatre essais... »,
art. cit., p. 135), se métamorphosent réciproquement « par revirements les unes dans les
autres par I’enjambement instantané des écarts qui les tiennent aussi les unes hors des autres :
cela fait leur habitation réciproque qui est du méme coup porte-a-faux incessant par rapport
a toute identité », Propositions..., op. Cit., p. 61. L écart en question est bien entendu aspatial
et atemporel, de méme nature que le revirement qui y bruisse.

1 1l conviendrait de mettre la notion de simultanéité entre guillemets, dans un sens
phénoménologique, puisque la simultanéité supposerait la position d’un point de référence,
un Jetzt, qui mangque entierement ici.

62 L unité du revirement empéche en effet toute interruption entre les péles et donc I’existence
d’un « point de rebroussement ». Celui-ci semble toujours déja passé, car toujours déja
enjambé, et toujours encore a venir, car encore a enjamber. A déborde toujours sur B et B
déborde sur A dans un chevauchement qui ne laisse aucun repos aux bords.

83 Selon une expression qui remonte a Phénomene, temps et étre : «si le revirement du
clignotement est pareillement immaitrisable, c’est-a-dire impossible a fixer par les moyens
propres de la réflexion transcendantale du phénomeéne, les deux péles du clignotement qui
surgissent en ce revirement ne constituent pas nécessairement une identité fixe, mais au
contraire un X en chatoiement ou en “‘bougé’’, ou les deux pdles s’habitent réciproquement
en inhibant pour ainsi dire mutuellement leur actualisation virtuelle », Grenoble, J. Millon,
coll. « Krisis », p. 121-122.



ALAVI 309

Dés lors, le clignotement ne laisse pas les pdles se disperser ou se
juxtaposer dans une sorte de dissémination chaotique. Il les solidarise dans
leur tension méme, sans confondre leurs contenus. Qu’on multiplie ces poles
et surgit alors la cohésion dynamique d’un champ en vibration, autrement dit
un schématisme, dont le revirement constitue la cellule génératrice, le coeur
battant. Non seulement il active ou met en branle ce schématisme, mais il le
tisse et I’assure dans son déploiement, en soutient le dynamisme interne.

Chez Richir le schématisme n’est jamais une forme préconstituée ni une
charpente extérieure. Il est le tissu méme du devenir d’un phénoméne®,
davantage que son simple « bougé» ®, la maniére dont ses concrétudes
s’enchainent, se relancent, s’invoquent et s’épaulent mutuellement. Dés qu’il
y a plus de deux poles appartenant & un méme registre, comme les notes et les
harmoniques d’une mélodie — du moins les affections qu’elles symbolisent —
ou les phantasiai qui surgissent en foule lorsqu’un mathématicien cherche a
établir I’existence d’une classe de fonctions®®, le clignotement se propage. Le
revirement se complexifie, s’organise en schématisme®’.

Cette propagation selon des lignes d’affinité produit une économie

distributive ou chaque « moment » ne vaut que par ce qu’il recoit des autres

8 Sur le schématisme comme « tissu », nous nous permettons de renvoyer a notre article de
2024 . «La métaphore poétique comme opérateur d’irréalisation », Annales de
Phénoménologie, n° 23, 2024, p. 171-204.

% Le clignotement, faut-il le rappeler, étant ce qui assure le bougé ou le tremblement de tout
phénoméne, et des phénomeénes entre eux.

% Nous pensons ici a I’épisode que rapporte Henri Poincaré dans Science et méthode
concernant I’invention des fonctions fuchsiennes (fonctions transcendantes elliptiques aux
dérivées partielles). Dans le récit célébre de « I’omnibus de Coutances », il évoque les idées
qui surgissent en foule alors qu’il ne pensait plus a son probléeme. Il y reconnait une activité
inconsciente capable d’associer librement des éléments hétérogénes et d’en extraire
I’intuition décisive. Ces émergences fugitives ont, telles qu’il les décrit, tous les traits des
phantasiai-affectives. Il restera a montrer en détail cette correspondance dans un travail
ultérieur.

57 Dire que le schématisme est une économie du clignotement demande d’en préciser la
raison. Richir établit dans ses derniers textes que le passage du clignotement au schématisme
correspond au passage d’un revirement (et d’un écart) encore extra-schématique a un
revirement (et un écart) désormais intra-schématique, lorsque le retournement interne a
I’instant cartésien devient celui des protentions et rétentions. Les phantasiai-affections sont
alors des « points de rebroussement » de ces protentions et rétentions et portent leurs
contenus concrets (cf. « Quatre essais... », art. cit.). Elles sont également des « versions » de
I’instant cartésien le long desquelles celui-ci se propage (cf. Propositions Buissonniéres, op.
cit.). Le passage opere ainsi d’un cercle fermé du revirement — I’apparence du néant et le
simulacre de I’étre — a un revirement ouvert, se propageant de pdle en pble dans la série des
phantasiali, soit une diffusion non linéaire de I’instant cartésien en autant de versions de lui-
méme. Le schématisme se donne alors comme le déroulement du cercle propre au revirement
cartésien, éternel et incessant. Il est un glissement sur place qui n’en demeure pas moins un
glissement : chaque phantasiay joue le réle d’un simulacre d’étre plongeant dans I’apparence
du néant pour ressurgir comme autre phantasia-affection. L altérité ainsi introduite soutient
le déroulement du cercle et fait du schématisme une véritable aventure.



ALAVI 310

et par ce qu’il leur transmet. Ce tissage ne requiert aucun plan ni aucun
espace-temps préalable®. A-téléologique et apparemment anarchique, le
schématisme prend visage dans et par le revirement de chacun de ses
¢léments, ¢léments qui s’appellent, s’habitent, se pressentent et se réverbérent
les uns les autres comme dans une chambre d’échos.

Ces réverbérations sont d’intensité variable, parfois serrées, parfois
clairsemées, exprimant 1’accord ou le désaccord des concrétudes engagées,
avec toutes les nuances intermédiaires. Le schématisme désigne ainsi
« Particulation inconsciente des diverses sortes de rythmes de condensation
et de dissipation®® », une orchestration en devenir des concrétudes ez de leurs
dynamiques d’accrétion/décrétion, qui tiennent ensemble sans qu’un centre
ou un point de référence soit posé d’avance’®.

Mais dans sa processualité méme, en tant que « mobilité sans trajectoire
et « structure dynamique », il vit de cette diffusion du revirement et n’existe
qu’a rendre possibles ces répercussions en échos de concrétude a concrétude.
Il constitue en somme une véritable économie du clignotement, une maniere
paradoxalement contrdlée, quoique toujours inconsciente, de le démultiplier
au sein de ce qui, des lors, se fait — et parfois se défait presque aussitdt, dans
les profondeurs les plus archaiques de I’expérience — comme tout concret de
concrétudes. Aucune phase, aucun phénomene en effet, n’existe sans ce tissu
schématique. Ils tiennent tant que dure 1’écho, que circule le revirement’*.

Plusieurs types de schématismes existent, Richir en distingue six’2,
mais tous partagent cette logique de revirement qui les anime au plus profond.
Le « schématisme de langage », qui seul nous importe ici, exemplifie cette
dynamique sous la forme d’une propagation éminemment harmonique du
clignotement : les concrétudes y échangent indéfiniment leurs roles, se
répercutent mutuellement, jusqu’a former les protentions et rétentions — ou,

8 11 n’est question ici que de « schématismes sans concept déterminé », que Kant avait déja
pressentis lorsqu’il évoquait, dans la troisieme Critique, le libre jeu schématique. Seul le
schématisme de I’idéalité peut prétendre a une téléologie qui le subsume et c’est pourquoi,
selon Richir, il est qualifié d’auto-coincident.

% A. Schnell, « Réflexions sur le mouvement de pensée de Marc Richir », in Aux marges de
la phénoménologie. Lectures de Marc Richir, Hermann, coll. « Rue de la Sorbonne », 2019,
p. 82.

70 L’espace-temps du schématisme, écrivait Richir dans un ouvrage de jeunesse, est celui « de
I”>’univers’” exclusivement périphérique sans centre assignable, dont la forme corrélative est,
par la médiation du schématisme de la quantité, I’espacement-temporalisation au sein d’un
déploiement périphérique du double-mouvement », Recherches Phénoménologiques II.
Fondation pour la phénoménologie transcendantale, Ousia n°5, Bruxelles, 1981, pp. 153-
154. S’il existait un centre véritable, le mouvement se trouverait aussitot réduit au repos dans
le référentiel que ce centre instituerait, et toute dynamique ne serait que la répétition indéfinie
du méme.

"L Cf. « Quatre essais... », art. cit., p. 190.

2 Schématismes hors langage et de langage, schématisme de la répétition se répétant,
schématisme de I’idéalité, schématismes de la quantitabilité et de la déterminabilité. Il nous
semble loisible de considérer le flux perceptif comme une septiéme et derniére version.



ALAVI 311

plus concrétement encore, les phantasiai perceptives — d’une phase de
présence sans rupture, dont les étapes sont si labiles qu’elles ne composent
jamais un présent assignable’®. Ne laissant place a aucune succession au sens
strict (r6le que jouera plus tard le schématisme de la répétition) il vit, comme
tout schématisme, de 1’écho entretenu entre ses termes’”. Ici les phantasiai
perceptives glissent 1’une dans ’autre et 'une hors de 1’autre, a mesure
qu’elles sourdent (de I’apparence) du néant”. La « mesure » en est celle d’une
temporalisation en présence; mais le glissement lui-méme demeure
instantané, non séquentiel, sans paliers ni étapes, et de 1a cette fluidité qui
nous donne a vivre un seul et méme (double) mouvement’® : le schématisme
de langage comme économie du clignotement, dont la progrédience et la
rétrogrédience se retournent incessamment ['une dans 1’autre selon
I’instantané, et se décline en une infinité trans-potentielle de revirements. Ce
sont eux, ces revirements, ces glissements dans 1’exaiphnés — « échos
répercutés eux-mémes en échos toujours clignotants, hors temps et hors
espace » — qui composent la présence, sa temporalisation sans temps
préalable’’, et, par 1a méme, la musicalité du sens.C’est ce tissage qui rend
possible I’eurythmie propre a ces « ceuvres d’art achevées » dont parle Proust,
«ou il n’y a pas une seule touche qui soit isolée, ou chaque partie tour a tour

3 « déploiement dont les étapes sont a ce point éphéméres qu’elles ne constituent pas, chaque
fois un présent muni de ses protentions et retentions — aussitdt « oubliées » que « passées »,
et ce, au profit exclusif du rythme, du tempo, ce qui en fait précisément, dans ce mouvement
lui-méme, autre chose que des « étapes ». Ce sont des phantasiai-affections « perceptives »
qui se « percoivent » mutuellement et qui, d’une certaine maniére, dans le rythme, n’en font
gu’une, sous-tendue par le sens en train de se chercher et de se faire. », De la négativité...,
op. cit., p. 183.

"« ’il y aabsence d’un tel écho se répercutant a I’infini, alors il y a interruption de la diastole
schématique », in « Quatre essais... », art. cit., p. 190.

> Mais dont la contrepartie proprement phénoménologique est en vérité la masse des amorces
de sens, phantasiai-affections pures dont les perceptives émergent par transposition
architectonique.

76 « du schématisme phénoménologique, il faut penser qu’il est non linéaire, n’offre pas de
succession, c’est-a-dire de distribution successive de phantasiai- affections en écarts
schématiques mutuels, donc sans « avant » et « aprés » marquables, donc qu’il n’offre pas de
distribution successive de micro-systoles (accrétions) et de micro-diastoles (décrétions), mais
constitue un seul et méme mouvement de progrédience et de rétrogrédience de ces derniéres
les unes dans les autres et les unes hors des autres. », ibid., p. 188.

T «il y a, de la concrétude (phantasia-affection) surgie, « retour» a I’apparence du néant
(cela, par clignotement), et revirement instantané de ce « retour » qui « ramene », non pas la
concrétude en question, mais I’une ou [autre concrétude qui, dans le champ
phénoménologique, et en écart, lui fait écho, et cela sans fin assignable... ¢’est donc ainsi
gu’en se méta-morphosant elles-mémes au fil de leurs plongées dans I’apparence du néant
(plongées dont les « retours » les renvoient les unes aux autres), les phantasiai-affections, en
glissant de cette maniére les unes dans les autres et en s’effacant dans ces glissements — il
n’y a pas en effet d’écart intra-schématique qui puisse demeurer stable —, constituent une
distribution schématique qui n’est ni spatiale ni temporelle », ibid., p. 190.



ALAVI 312

recoit des autres sa raison d’étre comme elle leur impose la sienne »’C.

L’expression picturale, musicale ou poétique se donne alors comme la
traduction esthétique d’une telle cohésion dynamique entre phantasiai-
affections. Que I’on songe a ce tableau de Cézanne décrit par Rilke dans sa
correspondance’®, ou la couleur d’une robe, loin d’un simple dépdt isolé,
résulte de la conspiration de toutes les nuances alentour — les verts, les rouges,
les ocres, les bleus — qui se répondent, s’interpénétrent, dans « un va-et-vient
de mille influences réciproques », ne laissant pas «un seul point
immobile®® ». Que 1’on songe a ces poémes pareils a des « enceintes de
résonances® », ou la musicalité propre aux mots choisis implique

que chacun d’eux, reconnaissable par 1’abstraction qui les isole du tout concret
de I’expression, en suppose et en appelle d'autres, de maniére, certes, non
logique, mais telle que chacun habite enfoui dans les autres, y demeure comme
futur du passé, et futur qui ne cesse d’avoir ses effets de résonance dans le

8 A la recherche du temps perdu — Le coté de Guermantes, éd. de la Pléiade, vol. 2, 1980,
p. 537.

9 « Lettre a Clara Rilke du 23 octobre 1907 », in Correspondance, Seuil, 1976, p. 119. Rilke,
agé de 32 ans, est alors le secrétaire de Rodin a Paris.

8 Ibidem. La robe n’y est jamais simplement striée de tel jaune ou tel vert : elle est I’effet
d’une circulation de nuances qui s’attisent mutuellement, comme si chaque détail éprouvait
la présence de tous les autres et recevait d’eux la force méme de se tenir. Dans cette économie
vivante, les teintes se heurtent parfois, se soutiennent surtout, et leur affrontement discret n’a
d’autre fonction que de faire tenir I’ensemble, tel un courant sans repos ot chaque point du
tableau participe a I’équilibre global en déplagant a son tour I’équilibre : « Tout n’est plus
gu’une affaire de couleurs entre elles ; chacune se concentrant, s’affirmant face a I’autre, et
trouvant la sa plénitude. Dans ce va-et-vient de mille influences réciproques, I’intérieur du
tableau vibre, flotte en lui-méme, sans un seul point immobile. »

81 | a formule se rencontre chez Mallarmé autant que chez Valéry. L’ceuvre pure désigne
précisément cela : une enceinte ou les éléments, au lieu de se succéder, résonnent entre eux
dans une simultanéité instaurée. Valéry ne désire pas autre chose qu’instaurer un espace qui
se substitue au temps, transformer le successif en simultané et engendrer un systéme fermé
d’échanges, opposé « au temps type Héraclite-Carnot », capable de déjouer I’irréversibilité
et I’entropie. L’évocation célébre de Valéry lors de sa « derniére visite & Mallarmé » en porte
le sceau : sous le soleil, révant d’« une enceinte incandescente ou rien ne dure, mais ou rien
ne cesse », il reconnait dans la poésie le « jeu supréme de la transmutation » (FEuvres, vol. |,
Bibliotheque de la Pléiade, 1967, p. 631-633), cette capacité a convertir les états les uns dans
les autres dans un flux ininterrompu. C’est cette méme enceinte incandescente que Mallarmé
suggere dans sa « grotte », ou les mots « s’allument de reflets réciproques comme une
virtuelle tramée de feux sur des pierreries ». L’ceuvre pure devient alors un lieu de
réverbération généralisée : un espace sans centre assignable ou chaque terme recoit et renvoie
la lueur des autres, ou la simultanéité I’emporte sur la succession, et ou le rythme n’est plus
mesure du temps, mais puissance de contretemps — matrice d’un monde circulaire
d’échanges, de résonances et de feux croisés. Notons enfin que Richir médite longuement
cette image dans les deux chapitres qu’il consacre a Mallarmé dans ses Propositions
Buissonnieres.



ALAVI 313

passé du futur, enjambant tout présent intentionnel, suspendant leur
succession constatable de I’extérieur®?.

Chaque fois, c’est le méme principe qui est opérant: le double
mouvement instantané¢ du clignotement, qui fonde cette temporalisation
schématique.

V. Une véritable homologie ; l’interférence en phase avec le
clignotement.

Il semble a priori qu’un tel mouvement pur, sans durée ni corps mobile, n’ait
pas sa place en physique. Celle-ci, on le sait, se méfie des instantanéités et les
consideére le plus souvent comme des artefacts ou des idéalités limites.
L’oscillation quantique du neutrino est un processus temporel de part en part

b
qui se déploie selon le parametre continu de I’évolution unitaire — que I’on
formule, selon le régime considéré, par une équation de type Schrodinger ou
par une formulation relativiste apparentée® — et non par un saut ponctuel hors
du temps. Pour autant, ce temps homogéne, segmentée et donc mesurable
n’est pas le seul en jeu. La structure interne de 1’état quantique®* secréte un
devenir propre, un rythme interne qui ne se laisse pas réduire a une simple
succession d’instants.

En effet, ce qui fait naitre le motif d’oscillation n’est pas le seul
écoulement du paramétre externe mais les différences de phase entre états
propres de masse. Ce sont ces écarts de phase qui tressent en permanence
1’état global et qui, par leurs interférences, font émerger temporairement telle
ou telle dominance de saveur. Ainsi, si un moment d’interférence constructive

vori visoi wicité, u un sau .
favorise provisoirement la tauicité, ce basculement n’est pas un saut localisé
mais la conséquence d’un entrelacs continu de phases, tiss¢ a chaque

82 De la négativité, op. cit., p. 100. Plus haut dans cette méme page, Richir indiquait que « ce
sera tout I’art du poete de trouver des mots (et des syntagmes) dont les retentions comportent
encore leur avenir et dont les protentions comportent déja leur passé ».

8 |_e paramétre continu intervenant dans les équations de Schraodinger ou de Dirac constitue
ce que I’on peut appeler un « temps-cadre ». Il ne s’agit pas d’un temps phénoménologique,
vécu ou assignable & un instant particulier, mais d’une variable formelle qui ordonne
I’évolution unitaire de I’état quantique dans I’espace de Hilbert. Dans le cas non relativiste,
la variable t de Schrodinger permet de suivre de maniére continue la rotation des phases et
I’entrelacs des amplitudes, mais elle ne confére aucun privilége ontologique a un instant
donné : le présent n’y est jamais « localisé ». Dans le cadre relativiste de Dirac, le temps-
cadre reste un paramétre dans la représentation canonique ou dans I’équation de Dirac pour
une particule libre, soumis aux contraintes de causalité et a la propagation finie des
influences, mais il ne coincide pas davantage avec un « maintenant » perceptible : il sert
uniquement de métrique interne a I’évolution continue, permettant le suivi des interférences
et des déphasages entre états propres.

84 Cette superposition cohérente, maintenue dans I’espace de Hilbert par I’unitarité de son
évolution.



ALAVI 314

« instant » du temps-cadre de Schrodinger ou de Dirac. Aucun point privilégié
ne marque « le moment ou le neutrino devient tauique » ; la tauicité se
manifeste comme un pic d’interférence dans une structure qui contient d ores
et déja toutes ses composantes®. Lesquelles interférent sans cesse, tiennent
ensemble, telles les phantasiai dans 1’étoffe du schématisme richirien.

Cette co-présence des amplitudes rend illusoire 1’idée d’un
« maintenant » privilégié au sein de 1’état quantique®®. Chaque composante
résonne, s’atténue ou se renforce en fonction des autres, sans qu’il soit
nécessaire de « passer » d’un instant a 1’autre pour que ces relations existent.
Toute tentative d’isoler un présent®” s’y dissout dans la texture méme de
I’état : un réseau serré de réverbérations croisées, un accord et désaccord
perpétuel — un rythme sans point. Le temps sécrété ici ressort d’une
temporalisation en présence sans présent assignable, évoquant le tableau de
Cézanne ou volumes, lumiére et couleurs se soutiennent dans une
simultanéité active, sans qu’aucun « centre » ne s’impose ni qu’un regard
puisse saisir 1’« instant » de leur bascule®. II ne s’agit donc plus d’un temps
qui passe, mais d’un temps qui s’implique®®, qui s’étoffe a mesure que les
¢tats interférent ; un temps sans dehors, car il ne dérive pas d’un monde
extérieur, mais de la structure interne de I’état lui-méme. Ce temps-la,
irréductible au temps-cadre homogene, ne connait ni pause ni interruption. Il
incarne la forme méme du devenir en cohérence, une structure de modulation
interne analogue a ce que Richir nomme « schématisme de langage® » — dont
le revirement instantané, disions-nous, fait battre le cceur.

8 Deés qu’il se manifeste sous une saveur donnée, le neutrino se trouve plongé dans un réseau
actif de co-interférences : ce ne sont pas des événements isolés qui se succédent, mais un
continuum d’amplitudes modulant mutuellement leur présence.

8 Certes, dans I’espace-temps ordinaire, notre intuition du temps suppose un point privilégié,
le « maintenant », autour duquel se nouent passé et futur. Mais dans I’état quantique, un tel
centre fait défaut : chaque composante reste en co-présence instantanée avec les autres, si
bien que I’état total ne distingue ni moment originel ni polarité temporelle.

87 A fortiori, une succession de tels présents.

8 De méme, ce que nous disions du poéme vaut ici pour I’état quantique : il constitue une
chambre de résonance ou les états s’interpellent, se neutralisent parfois, se renforcent ailleurs,
sans gu’aucun ne se pose comme « présent central » autour duquel les autres devraient se
disposer.

8 On peut donc tenir ensemble deux vérités apparemment contradictoires. D’un coté la
physique affirme une évolution continue et mesurable, soumise a équations et a contraintes
de causalité relativiste. D’un autre coté la structure interne de I’état quantique porte un rythme
immanent, une modulation de phases qui produit localement des dominances de saveur sans
gu’un présent privilégié y tienne lieu de socle.

% | >analogie avec le schématisme de langage gagne en force si I’on dépasse la restriction
aux trois amplitudes propres aux saveurs usuelles du neutrino. A I’ouverture du systéme a
d’autres degrés de liberté il devient possible d’activer progressivement de nouvelles
amplitudes, ce qui donne littéralement a I’état quantique le caractére d’une aventure : de
nouveaux canaux de transition apparaissent, s’entrelacent et modulent la dynamique des
interférences. Techniquement cela se traduit par le passage d’une évolution strictement
unitaire a une dynamique ouverte, décrite par des équations maitresses de type Lindblad ou



ALAVI 315

Quel est donc, dans la physique de 1’oscillation, ce ceeur battant qui non
seulement déclenche le mouvement mais en tisse la permanence et la
cohérence ? C’est précisément [ ‘interférence entre les composantes de masse
de I’état. Si le neutrino se présente en superposition de plusieurs états propres
de masse®, il n’y figure pas comme un simple mélange passif ni comme une
somme géométrique. Sa superposition est une tension active structurée par
des différences de phase, et c’est cette tension qui engendre I’interférence.
L’interférence n’est pas un supplément au phénomene d’oscillation, elle en
constitue I’essence. L’oscillation se révele comme une modulation continue
des interférences internes, gouvernée par 1’évolution des phases et rendu
manifeste par les variations des probabilités de détection des saveurs. Il ne
s’agit donc pas d’un événement localisable en un point du temps mais d’un
tressage interne, coextensif a 1’état, qui n’attend aucun présent pour advenir.

L’analogie avec la structure phénoménologique prend ici toute sa force.
L’interférence est un mouvement au sens fort du terme, un mouvement sans
support ni déplacement matériel et cependant réel par ses effets observables,
franges d’interférence ou changements de saveur. Aucun substrat ne migre
d’un état a Pautre : il n’y a ni transition localisée ni trajet, seulement une
recomposition interne de 1’amplitude. Ce mouvement est instantané en ce
sens qu’il s’opere a chaque phase de 1’évolution — et méme sans attendre
I’instant®. Sit6t que deux composantes coexistent avec une amplitude non
nulle, elles interférent sans délai. Il n’y a pas action successive mais co-
présence opératoire, exactement comme les phantasiai dans le schématisme :

par des modéles d’intrication avec I’environnement, ou la population d’états supplémentaires
peut crofitre au rythme des interactions. En physique cela recouvre, par exemple, la possibilité
d’excitation de modes collectifs en milieux denses ou I’apparition effective de degrés de
liberté supplémentaires dans des environnements complexes. Le paralléle phénoménologique
est immédiat. Le phénomene de langage ne peut partir a I’aventure de son propre sens que
s’il est lui aussi ouvert, transpassible a la « masse » des amorces de sens ; c’est cette
perméabilité qui rend possible I’activation progressive et « combinatoire » de concrétudes
susceptibles de nourrir la phase dans son proces de jure infini.

1 Autrement dit, s’il est virtuellement tous ces états a la fois.

% |interférence se dit instantanée parce qu’elle se produit dés que deux composantes
coexistent avec une amplitude non nulle. Il n’y a pas de retard ni de propagation interne
particulier qui la ferait surgir plus tard ; quelle que soit la « distance » entre composantes
dans I’espace abstrait des états, la recomposition de I’état global intervient sans délai,
coextensive & la superposition elle-méme. A la maniére du revirement phénoménologique
qui clignote hors de toute métrique, I’interférence modifie la dominance des saveurs dés
I’atteinte d’une phase critique, sans transition intermédiaire. Cette instantanéité, entendue
comme non linéarité temporelle, signifie que I’interférence ne s’écoule pas ; elle clignote
dans la structure de I’état et bascule dés que les conditions de phase le commandent. Les
franges sont ainsi le résultat in situ et immédiat de ce tressage d’amplitudes. Observer ces
franges, c’est constater I’impact direct d’un mouvement sans corps mobile. Méme quand les
phases paraissent stables, la simple coexistence des composantes sous-tend un devenir sans
durée propre, déployé comme un battement en éclipse double et replié, fondateur d’un rythme
quantique spécifique.



ALAVI 316

données ensemble, distinctes et impliquées, elles forment une structure de
tension sans succession. Lorsque la différence de phase franchit certains
seuils, I’interférence bascule, se montrant destructive pour une composante et
constructive pour une autre, d’ou le renversement des dominances qui se
manifeste comme oscillation de saveur. Mais ce renversement, bien qu’il se
manifeste dans le temps-cadre physique, est, dans sa structure, instantané : le
nouvel ordre d’interférences s’installe dés que les phases 1’y conduisent.
L’¢état ne traverse pas de série d’intermédiaires, il reconfigure immédiatement
son tissu interne d’amplitudes. Il y a 1a un pur revirement, analogue a celui
que la phénoménologie reconnait comme moteur de toute temporalisation —
un retournement interne, sans point de passage, générateur de devenir®®,

On peut alors parler d’un battement en éclipse, qui traverse autant la
structure de 1’état quantique que celle du schématisme phénoménologique.
Les composantes de masse « battent » 1’une contre I’autre dans un va-et-vient
d’amplitudes, a la maniére des poles du clignotement qui s’impliquent et se
défont sous 1’époche hyperbolique. Ce battement est atemporel, car dépourvu
de durée propre ; double, car reposant sur la tension de pdles distincts ; et
replié sur lui-méme, sans extériorisation®. Il instaure enfin une habitation et
une exclusion réciproques. Les pdles en tension — ici, les états propres de
masse, la, les phantasiai — ne fusionnent jamais, ils cohabitent sans
s’annihiler. Aucune saveur n’accapare totalement 1’état, chacune ne domine
que provisoirement et porte en elle ’empreinte de ses concurrentes, se
neutralise partiellement avec elles puis se retire au profit d’une autre. Ainsi se
construit un devenir interne qui garde la marque permanente de ses différends,
et qui fait du neutrino, a la fois, un lieu de co-présence et de revirement.

Cette structure de « battement en éclipse », telle qu’elle se donne dans
I’espace de Hilbert, exige un renversement d’ontologie implicite. Elle
n’appartient pas a la particule entendue comme objet localis¢ dans 1’espace-
temps mais a son état, c’est-a-dire a sa manicre d’apparaitre. L’état n’apparait
pas comme quelque chose de pleinement posé, il se présente comme tension
et modulation au sein d’un champ de virtualité active structuré par des
interférences et des réversibilités partielles.

Ce que la phénoménologie affirmait du phénomeéne, a savoir qu’il est
d’abord et avant tout phénomene de « lui-méme », la mécanique quantique

% Disons-le donc tout net : I’oscillation des neutrinos désigne I’alternance périodique de
dominance des composantes de saveur, et I’interférence entre états de masse est le moteur de
cette alternance.

% Cette double structure n’est pas dissociée : elle est repliée sur elle-méme, dans un seul
mouvement aller-retour, ou les pbles s’échangent leur dominance sans jamais s’extérioriser
I’un a Iautre. Ce repliement interne est ainsi ce qui rend possible I’indistinction d’un «
maintenant », et la dynamique sans point de passage.



ALAVI 317

semble ’affirmer de 1’état. L’€tre de 1’état consiste en un tissu mouvant, replié
sur lui-méme, fait de phases et d’amplitudes. On peut dire qu’il est une
Gestaltung, une forme qui ne se livre qu’en s’altérant, un rythme ; non pas
simple succession temporelle, mais génération de son propre temps a partir
de différences de phase. L’état n’est pas acteur d’un rythme, il est rythme, au
sens le plus rigoureux du terme : une structure périodique en mouvement®. Il
existe bien une structure, mais elle n’est pas une forme donnée. Elle est la
superposition méme, 1’agencement vectoriel des états de masse. Il existe bien
une périodicité, mais elle résulte d’un différentiel interne de phases et non
d’un mécanisme horloger. Il existe bien un mouvement, mais il n’est pas
spatial. Il consiste en une recomposition continue des interférences, une
metabole interne d’un tissu d’amplitudes. Un rythme sans centre ni cceur : ce
qui pulse ici, ¢’est un devenir qui se temporalise de ne jamais coincider avec
soi, une oscillation sans assise, sans mobile, sans présent.

Luis-moi, prends-moi, tiens-moi, mais hélas ne me perds®

Notre observation, en revanche, est incapable de s’accorder pleinement a ce
rythme. Elle rompt 1’unité fluide de la superposition et introduit un point
d’arrét, celui d’une identité localisée. Mesurer la saveur du neutrino revient a
faire disparaitre le mouvement unitaire, la superposition et les interférences,
ces tensions silencieuses sans corps mobile qui tiennent la texture de son étre.
Ce que nous obtenons alors n’est plus un rythme mais un résidu : une valeur,
une particule, un instant. Une fixité.

Pour penser ce rythme, il faut peut-€tre, au moins une fois et aprés-coup,
se placer en retrait — dans la posture de celui qui contemple une lumiere
d’étoile sans savoir si elle provient d’un astre vivant ou d’un foyer éteint.
Cette hésitation n’est pas un défaut. Cette hésitation est féconde. Elle ouvre
un suspens et une possibilité de pensée qui n’écrasent pas I’équivoque, mais
I’accueillent, permettant de zenir la lumiére sans fixer sa source. A la maniére
de la démarche phénoménologique, ce suspens n’immobilise pas le
phénomeéne, il I’ouvre a sa propre temporalisation.

C’est pourquoi, en poursuivant I’analogie entre le cceur battant du
poeme et celui du neutrino, entre I’interférence des amplitudes et la structure
du schématisme, nous ne nous bornons pas a illustrer une correspondance.
Nous engageons une pensée homologique, c’est-a-dire une pensée des

% Selon la définition qu’en donne Pierre Sauvanet dans son ouvrage-somme intitulé : Le
Rythme et la raison. Une approche philosophique des phénomenes rythmiques, Paris, Kimé,
2 vol., 2000.

% « Des astres, des forests et d’Acheron I’honneur », sonnet d’Etienne Jodelle in Les Amours
et Autres Poésies, éd. Van Bever, 1907, p. 61.



ALAVI 318

structures communes capables de manifester, a travers des langages
différents, la méme dynamique fondamentale de I’étre et du penser.



Amigo Pelayo

AURELIEN ALAVI
Amigo Pelayo,

Vous et moi sommes nés en Principauté, a cinquante ans d’intervalle. Il est
vrai que la votre, celle des Asturies, peut se prévaloir d’une véritable capitale,
Oviedo, ou vous avez vécu ’essentiel de votre existence philosophique. Les
déterminations spatio-temporelles achoppent donc ici devant ce qui nous relie
plus intimement que tous les nceuds du sort : 1’amitié philosophique, et
I’amitié tout court.

Nous n’avons jamais échangé qu’une montagne de courriels : ¢’est bien
la seule, parmi mes amitiés, qui ait pris naissance et se soit consacrée ainsi,
bien malgré elle — hélas, puisqu’il n’y aura pas de suite. 1 était prévu que je
vous rende visite « un jour ou ’autre », a Oviedo ; mais votre mort a, comme
d’ordinaire, coupé court et taillé raide dans nos horizons réciproques. Elle fut
d’autant plus inopportune qu’elle interrompit une vie pleine de projets bien
définis, mais qui avaient besoin de plusieurs années de maturation pour
pouvoir s’ancrer et aboutir a des élaborations plus profondes. Notamment un
article ou Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina se serait vu confronté a Marc
Richir. Confrontation toujours a reprendre, mais pour laquelle vous auriez
marqué un jalon décisif. Et sur cette question méme, je sais ce que je vous
dois, et vous emprunterai — si vous me le permettez.

Je reprends donc ici ce que j’ai appris au fil de nos échanges. Apres vous étre
¢loigné de la philosophie académique (la Faculté de philosophie et lettres
d’Oviedo, fréquentée en 1967-1968), vous avez vécu pendant vingt ans « dans
le chaos », disiez-vous, tentant d’étre écrivain, publiant poémes et articles
dans la presse, dans divers magazines aujourd’hui disparus. De ces tentatives
est tout de méme née une « anthologie », Nictalope, publiée a Oviedo en
1980, aujourd’hui €épuisée, puis trois autres recueils de poémes que 1’éditeur
n’a finalement pas publiés pour des raisons financieres.

Ce vagabondage poétique, qui ne dut certes pas déplaire a Pablo Posada,
un autre de nos amis communs, dura jusqu’a votre rencontre avec Isabel qui,
comme un « attracteur étrange » — le concept de René Thom avant d’étre le
votre — redonna sens a votre vie. C’est ainsi que vous €tes revenu vers le grand
Gustavo Bueno au milieu des années 1980, lui qui avait été votre professeur
et qui vous disciplina en orientant vos efforts vers une philosophie
systématique.



ALAVI 320

A partir de 1990, vous abandonnez « officiellement » la littérature pour vous
consacrer au « matérialisme philosophique » de votre premier maitre, qui a
laiss¢ une empreinte indélébile dans le paysage intellectuel espagnol.
Pourtant, vos propres recherches, toujours menées en collaboration avec
d’autres, vous amenent a soulever des problémes internes au systéme, en
particulier sur le célebre axe M2, ou tout le domaine plus subjectif, pour ainsi
dire, se trouvait marginalisé au profit de I’ontologie et de I’épistémologie.
C’est précisément cette limite de Bueno qui vous conduisit, a travers vos
incursions dans la philosophie frangaise (Deleuze, Levinas, Merleau-Ponty,
mais aussi Simone Weil), a découvrir Richir. Dans le méme temps, vous
rencontrez Ricardo, avec qui vous avez peu a peu noué une relation affective,
devenue, au fil des ans, une complicité intime.

Cette rencontre eut, je crois, un effet particuliecrement heureux : elle
donna naissance a la revue Fikasia, fondée avec quelques autres « buenistes
revenus » : Ricardo donc, mais aussi Alberto Hidalgo Tufidon, Fernando Pérez
Herranz, Roman Garcia Fernandez, Silverio Sanchez Corredera et Luis
Alvarez Falcon. En son sein, traductions et introduction de la pensée de Marc
Richir en Espagne, notamment a travers I’organisation d’un séminaire avec
le phénoménologue belge sur la refondation de la phénoménologie a la
Faculté de philosophie d’Oviedo, en 2010. Séminaire qui ouvrit la voie a un
autre mode de pensée en Espagne : la phénoménologie non standard,
redécouvrant 1’héritage husserlien tout en critiquant ses écueils.

Eikasia est assurément votre ceuvre, qui porte tous vos traits : le sérieux
de I’engagement philosophique, la curiosité intellectuelle (« je lis avec plaisir,
presque tout », me confiez-vous), le sens de 1’équilibre, toujours précaire,
entre création et transmission rigoureuse, I’attention portée aux humbles et
aux oubliés — tant des traditions universitaires que des universités elles-
mémes, la revue s’étant fait fort de publier des textes venus de contrées jugées
secondaires dans les circuits internationaux prestigieux — et enfin I’accueil
des voix nouvelles et innovantes. En bref, cette intuition slire de « celui qui
voit par-dessus les cils », sans souffrir pourtant du mal des hauteurs ; cette
aménité, et surtout cette générosité inlassable qui donne des raisons de vivre,
non sans révolte.

Car je n’oublie pas que c’est a vous, comme a Pablo — mais c’est tout
un, n’est-ce pas ? Un tout fait de « concrétudes en concrescence » — que je
dois ma premiere publication, et peut-€tre aussi quelques-unes de mes raisons
de persévérer dans 1’épistémologie phénoménologique. De 1a, une immense
reconnaissance, et une intimité dont je n’ai pris que trop tard la mesure.

Vous et moi échangions, chaque nouvelle année et comme par jeu, des
« piropos », comme on dit en espagnol courant ; des galanteries que nous



ALAVI 321

voulions créatives, vous en espagnol, moi en francais. Les autres messages
¢taient cependant beaucoup moins affectés. J’ai souvenir, par exemple, de nos
discussions sur le style respectif de Ricardo et de Richir, vos amis et mes
maitres. L'un, sec, précis, sculptant des phrases qui ne permettent ni de
dépasser les limites ni de tomber dans le bavardage philosophique, s’en tenant
a la Sache selbst, trahissant une pudeur excessive qui complique son
expression tout en ciselant une pensée lumineuse ; 1’autre, chargé de
dérivations, de coupures, d’allers-retours, parfois fatigant, exigeant de ne pas
perdre le fil — non seulement des mots, mais aussi de la musique d’une pensée
qui se fait et se défait devant nous. Bien sir, c’est 1a que résident son charme
et son chant de siréne.

Et le votre, amigo Pelayo ? Pour cela, les mots me manquent, ou plutdt
ne me viennent qu’en vous traduisant. Voyez plutét.

J’ai choisi, en effet, de vous offrir ces quelques textes. Je vous avais promis
d’en traduire deux, ceux dont vous fites le plus satisfait : « El exceso » et
« Escribir ». Tous deux tentent d’aborder la formation énigmatique de
I’« humain », en étudiant son étrangeté intrinseque. L’écriture de cet animal
intentionnel, comme dit Ricardo, qui est le seul a dire de lui-méme : « je suis
humain ». Et ¢’est en effet quelque chose de formidable que de partir de cette
maniére de nommer les choses, soi-méme, les autres, le monde ; qu’un animal
devienne humain.

J’ai voulu, bien sir, rendre également d’autres facettes de la
phénoménologie a laquelle vous aviez consacré vos dix derniéres années :
phénoménologies politique, esthétique, psychopathologique, affective
toujours. L’universalité ne laisse pas d’étre de mise — c’est au moins un trait
du transcendantal sur lequel richiriens et non-richiriens s’accordent — des lors
que « chez les poctes et chez les fous, il y a un peu de nous tous ».

Je me suis permis d’en annoter quelques-uns. N’en prenez pas ombrage,
vous qui €tiez si avare en notes. Elles servent, autant que faire se peut, a
introduire une pensée a laquelle nous, francophones, ne sommes pas encore
familiers. Mais n’était-ce pas aussi I’une des vocations d’Eikasia, que de
servir ces passages ? Je m’y attelle comme je peux.

Promesse accomplie donc, mais seulement de la maniére et au moment
ou vous ’attendiez le moins. Ainsi va le réel : ce qu ‘on n’attendait pas et qui,
précisément en raison de la surprise, peut nous laisser coi. Il est vrai aussi que
I’écriture exige, pour étre féconde, ce moment silencieux du sens qui se
cherche, se fait et se défait, « comme la musique que la partition conserve a
partir de I’attention de nos sens vibrant en silence et en harmonie ».



ALAVI 322

C’est qu’entre nous, dans nos échanges, il fut parfois moins question
d’écriture que de son impossibilité, et de ses raisons. La perte d’Isabel, sans
commune mesure avec les autres, puisqu’il s’agit d’un chiasme de la chair
qui, soudain, se brise ; cette sensation de toujours vous réveiller sans elle, et
alors tout devient « réveil », y compris la reprise de 1’écriture. Jamais vous
n’avez pu revenir a la page blanche. La mort toujours, cette importune...

Peut-on dire la méme chose d’un ami ? Sa présence aussi, méme
vivante, est celle d’une absence a ce que je me sens immédiatement étre, ou
mieux, d’une langueur cherchant ce qui pourtant est, on ne peut plus, Ia.
L’amitié, disiez-vous : ce réve de 1’autre que je suis.

Ton corps est descendu dans la ciscendance comme de la poussiére, mais ton
esprit est monté vers la transcendance absolue en fuite qui, parce qu’elle est
au-dela de l’espace et du temps, est incompréhensible. La, tu nous attends
jusqu’a ce que nous nous retrouvions.

Ce sont les mots de Ricardo. Il ose, parmi bien d’autres choses, ce « tu » que
je n’avais jusque-la pas employé€. Pourtant, m’enjoigniez-vous de vous
tutoyer, I’age n’étant pas une excuse : « a partir de ces confessions
amoureuses, nous pouvons nous traiter comme de vrais amis, d’accord ? ».
Sans nul doute. Mais je le réservais pour mes derniers mots. La, je ne crains
plus d’en étre consumé, reprenant ce par quoi tu signais toujours :

Restons en contact, écris-moi quand tu le souhaites (tu connais mon adresse,
n’est-ce pas ?) : c’est vivifiant d’avoir un ami comme toi.



L’Exces®®
PELAYO PEREZ GARCIA

A Pablo Posada, avec amitié et reconnaissance.

L’expérience de mon corps est une habitude. J’ai un corps comme on a une
habitude, et j’habite un corps. Mon corps m’apparait comme une expérience
« naturelle » : il ne me surprend pas, il n’a jamais constitué¢ pour moi un
véritable probleme, malgré I’ignorance presque totale que j’en avais. Méme
aprés m’étre plongé dans les sciences qui I’analysent et en font un « champ »
thématique, je n’ai pas acquis autre chose qu’une vision neuve, débordante,
inouie. Mon corps, méme « découpé » par la neurologie, la physiologie ou la
génétique, parmi d’autres approches possibles et apparemment inépuisables,
demeure ce « phénomene » quotidien, habituel et propre, qui, malgré ces
savoirs et I’expérience accumulée, ne parvient pas, en dépit de toute sa
complexité inabordable, a me révéler « quelque chose de nouveau ».

Je reviens des traités d’anatomie, des études embryologiques, de la
connaissance de la « cellule » et des réseaux cérébraux, de 1’étude de la
motricit¢ musculaire, du systtme nerveux central ou du systeme
lymphatique ; émerveillé par la mécanique parfaite du corps idéal, par les
capacités opératoires de ses membres, par le parcours minutieux des organes
et des sens qui me renseignent sur le monde extérieur, je reviens, dis-je,
surpris d’avoir, d’étre partie prenante de ce mécanisme prodigieux que les
sciences et les techniques définissent chaque jour avec plus de précision.
Pourtant, a la vie quotidienne de ce corps, ces savoirs impriment seulement la
«naturalité¢ » qu’ils n’ont fait qu’élargir, définir, cartographier, voire
expliquer jusque dans leurs causalités, leurs connexions, leurs formations et
les effets de diverses affections, infections ou réactions.

J’en sais beaucoup plus qu’avant. Je peux réfléchir a ma configuration,
me forger une idée solide de ce corps que j’ai tenu pendant des années pour
aussi naturel que la respiration méme. Et c’est précisément parce que je le
connais de tant de manicres et de facon si complexe, parce que j’ai fait
I’épreuve de ces savoirs et de cette expérience, que je sais aussi que je
continue de tout ignorer ; ce corps, moi-méme en fin de compte, demeure une
énigme insondable, quelque chose qui dépasse ce mode d’étre empirique,
positif et coutumier.

800 |_g texte original parut dans Eikasia. Revista de Filosofia, n° 47, janvier 2013, p. 573-580.



PEREZ GARCIA 324

C’est cet exceés qui désormais prend figure, dont j’ai 1’épreuve ;
j’éprouve la certitude sensible d’un corps propre qui exceéde jusqu’a ce corps
jusque-la « domestique », commun, posé 1, bien qu’il me soit, en lui-méme,
d’un acces si difficile. Telle est une premicre constatation, issue d’une
expérience partagée : connue, ressentie, palpable, nette, sans pour autant avoir
été « pensée », arrétée ou circonscrite en elle-méme. C’est elle qui pense ce
corps dont je n’aurai jamais connaissance complete. Je n’apergois que des
parties, et des parties externes ; des formes qui proviennent d’autres formes,
des ébauches de coOtés et de contours, des sensations, des sons, des
craquements, des douleurs, des vibrations, des mouvements d’une
« épaisseur » intérieure que ce volume contient et que je ne saisis que de fagon
indirecte, par I’expérience tactile ou, comme il est « naturel », par la
perception de I’autre et des autres corps. Je bouge les doigts pendant que
J’écris, je suis assis, et je m’aperc¢ois que je fixe I’écran de 1’ordinateur ou je
lis ce que j’écris.

Alors I’exces se mue en une sensation qui me paralyse. Je ressens cet
excés comme mien, a tel point que je pourrais dire que je suis cet exces. Je
m’arréte. Il est bien trop facile de glisser vers la psychologie, vers les
sentiments, vers I’expérience subjective de cet exces qui, d’ailleurs, semble
s’étre estompé des que je I’ai nommé et neutralisé en reprenant 1’écriture ;
c’est précisément ce glissement que je dois contrer.

I1 me faut donc cesser d’écrire. Cet exces, sa surprise, I’instabilité qu’il
provoque, son intermittence, sa résonance — n’ont-ils pas dans 1’écriture leur
accueil, leur 1égereté, le sol stabilisateur de leur propre apparition ?

II

Dressé, mon corps se présente comme un mat, un axe vertical qui pivote sur
lui-méme, qui recule et avance, qui se tend puis s’assied, qui étend ses
membres, touche, saisit, repousse, manipule et incline ou tourne la téte,
générant a chaque geste un « champ » invisible mais effectif et empirique :
un champ de sensations, tactiles ou visuelles, un champ de forces, de
mouvements, d’affections. Le rayon de ce champ dépasse la peau et les yeux
et se perd a I’horizon du regard. Champ du regard. Champ qui, altéré a chaque
geste, a chaque acte, a chaque mouvement, trouve dans le corps son centre de
qui¢tude, la fixité d’une pulsion qui propage des ondes, contracte des
vibrations et des sensations, comme si celles-ci étaient les formes mémes de
I’exces, du monde.

Il semble alors que I’exces prenne figure, forme et sens : [’exces est le
corps lui-méme.



PEREZ GARCIA 325

Et c’est pour cela, du fait de son propre exces, que le corps « naturel »,
morcelé, analysé et conceptualisé par la science, se trouve débordé et dépassé,
faisant voler en éclats toute tentative de retour en arriére (regressus), tout
réductionnisme, voire tout opérationnalisme qui voudrait soumettre le corps
a son propre exces, a sa circularité¢, en le plagant dans un « champ »
d’opérations que cet exces configure lui-méme.

Mais alors, de quoi I’excés est-il exces ? Ou, formulé autrement, en
opposition : comment ce corps « naturel », physicaliste, « peut-il se
dépasser » ? On objectera que ses propres opérations, son activité corporelle,
engendrent 1’excés. On dira aussi que ses actes manifestent sa puissance. Il
n’en ressort rien, comme chacun peut le constater. On tourne en rond, on
revient sans cesse au cercle déja tracé, mais on y adjoint des significations
dynamiques, énergétiques, €mergentistes, épiphénoménales, etc. Et c’est
précisément la que 1’exces se montre pour ce qu’il est : excessif, irréductible,
inclassable, comme s’il apportait avec lui quelque chose qui reléve de
I’indétermination, de 1’infini, ou de je ne sais quelle autre dimension.

Bien entendu, je ne parle pas du terme « exceés » au sens technique ; je

ne me référe ni a des phénomenes physiques ni a des phénomenes
neurologiques, et je ne pense évidemment ni aux « auras » ni a des états
psychosomatiques fugitifs, ni a des altérations de la conscience, ni a des
palpitations d’adrénaline, ni a des états dopaminergiques, ni a des
imaginations altérées, fantasmatiques.
Je parle avant tout de I’expérience de I’exces, de 1’avoir eue, vécue, ressentie.
Du corps qui se dépasse lui-méme et, ce faisant, nous montre ce que
I’habitude précisément cache et élude et ce que la science n’atteint pas : le
« corps méme », le corps propre, le corps occulté par le corps visible, tangible,
posé la.

Cet exces de I’invisible est une expérience qui disloque le corps, qui le
« décentre », et, dans ce désajustement, « laisse apparaitre » ce méme qui ne
peut étre vu : sa corporéité démesurée.

III

L’exces n’est pas démesure. Au contraire ; il peut pourtant nous y conduire, a
I’absence de mesure, par la confusion, la folie ou I’angoisse troublante face a
la mort et a son imminence. C’est le territoire de 1’ 4ybris. En ce sens, le corps
est mensuration, mesure, limite ; d’ou sa finitude. Le corps est fini parce qu’il
est la limite d’un exces.

Le corps apparait et s’ institue avec et parmi d’autres corps. Il surgit d’un
vide et retourne a un autre, de I'utérus a la tombe. Il est posé entre les deux.



PEREZ GARCIA 326

Il nait au monde sous I’impulsion aveugle d’un exces. L’exces du vivant. Non
de /a vie mais du vital. La corporéité naturante met debout le corps naturé.

Le corps comme exces ne se laisse pas saisir ; ’exces est infigurable et
pourtant ressenti. C’est une expérience sans mesure, déstabilisante, rétive a
toute réflexion et a toute conceptualisation. L’esthétique, la psychopathologie,
le réve ou le délire rendent compte de cet exces qui ne se confond ni avec nos
passions ni avec nos désirs. L’exces, méme s’il peut nous désorienter, est tout
le contraire de la confusion.

Le corps se meut, s’arréte, agit et circonscrit I’environnement par ses
actions qui, a leur tour, obéissent aux lois de leur pertinence. Il est par ailleurs
prégnant et sentient. Le corps donne la mesure du monde. Il numere, il se
laisse numéroter, il quantifie ; il attribue au monde taille et mesure. Mais ni
le monde ne se réduit au corps ni le corps au monde. Les deux s’exceédent, se
dépassent mutuellement. De 1a naissent le nombre, la mesure, la
quantification.

La juste mesure nait de ce besoin, de ce controle de la démesure, de
I’hybris. On le lit chez Machiavel lorsqu’il étudie le corps de la politique,
corps qui connait son exces, sa crise, son déséquilibre et ou, pour cette raison,
le réel n’est plus susceptible d’€tre maitrisé ni mesuré par des actions qui le
dépassent et le déréglent, transformant 1’action politique en mouvement
aveugle, inhumain, sauvage.

L’exces du corps n’est pas le monde. Le corps affirme cette dé-mesure
qui le dépasse, qui semble le déboiter, le conduire a sa propre disparition, a la
perte de ses limites, a [’abolition de sa raison.

Le corps est puissance, certes, mais débordante, excessive.

Cet exces est peut-€tre 1’origine énigmatique de la pensée, dans la
mesure ou celle-ci est la recherche incessante de sens, de stabilisation et de
fixité pour cette instabilité originaire, pour cet ¢lan aveugle qui la détermine.
Elan toutefois d’indétermination, de quantité inquantifiable, de mobilité
infinie d’elle-méme.

L’exces sied au corps humain. Autrement dit, I’humain est 1’exces
méme. D’ou I’art, la mythologie, les sciences, la philosophie. Et aussi la
religion, la politique. La culture enfin se présente comme le cercle ou
réordonner ce qui est excessif, ou signifier, fixer, construire un domaine
propre. La culture est faite des traits, des traces, des empreintes de 1’exces.
Elle est notre univers symbolique, symbalein, ce qui nous unit sans nous
détruire. La métaphore de [’exces trouve sa forme dans le langage, la parole
écrite, la pensée inscrite et colorée. Le poe¢me.

Lire un poéme, écouter une sonate, contempler un tableau, observer les
sensations quand on contemple un paysage : comment cela est-il possible ?
Quelle latence agit, énigmatique, inapercue, parfois inconsciente, avant de



PEREZ GARCIA 327

parler, d’écrire, de peindre ? La, au cceur du tourbillon excessif du sens, les
concrétudes inapparentes de ses traits deviennent signes, traits concrets, mots.
L’exces se mesure, se limite, se stabilise et se fixe dans la strophe, dans la
couleur, dans le mathéme ou dans 1’énonciation qui atteint sa diction.

Mais le corps — le corps débordé, amer, transi, épuisé de 1’artiste ou du
délirant ; le corps en sueur, encore tremblant de celui qui a traversé « la vallée
de la mort » — ce corps donne la mesure de sa propre démesure, de son
exces : ’expérience orgasmique ou le réve sont des phénomeénes qui
témoignent de cette expérience, non pas insolite mais largement partagée
malgré leur apparente singularité.

IV

L’exces, ce corps-comme-exces, je peux le sentir en moi. Dans sa latence,
comme la parole opérante chez Merleau-Ponty, comme une incomplétude qui
se cherche, comme une larme ou un rire délié et, presque toujours, dans le
battement soudain du silence qui nous traverse avec une étrange inquiétude.
L’¢étrangeté en nous, de nous. Voila I’exces.

Surtout, je I’éprouve face a ’autre. L’autre comme exces, a la maniere
de Lévinas qui sacralise le visage. Rien d’étonnant a cela. Le visage de ’autre,
I’altérité de I’autre, son incommensurabilité, son exces pupillaire... Rien n’est
plus profond, plus inaccessible, plus incommensurable que I’autre ; ni I’infini
étoilé ni I’océan abyssal ne sauraient s’y comparer.

Le sublime n’est pas la-bas : méme si, « depuis » ce lieu, nous
sublimons cet exces, le sublime demeure « en » nous. Nous le constatons dans
I’exces de la Terreur que Marc Richir met au jour dans ’exercice démesuré
de la Liberté®. Une liberté qui a perdu les limites du corps, qui a été
bouleversée dans sa juste mesure précisément par 1’hybris absolutiste,
laquelle confond exces et démesure et renverse ainsi I’ordre des choses —
comme c’est le cas a notre époque hybride.

C’est dans le décapitage de I’absolutisme démesuré que la Terreur,
comme une digue qui se fissure, jaillit dans ’espace de la Cour et rompt les
barrieres de la contenance. La Terreur engloutit tout, mélée a un délire de
liberté. Le corps, les corps, le socius se disloquent, se démembrent, sombrent
dans la folie. Thermidor est son nom et I’Empereur sa mesure.

En ces années, Holderlin écrit sa Germania et le silence deviendra plus
tard la mesure de son exces. Aujourd’hui, enveloppés par la quantification de
I’univers, nos corps réduits aux limites de leur imposture — atomisés,
interchangeables, privés d’eux-mémes — ’exces cherche a s’ouvrir un
passage : déloger la démesure et pousser le corps-monde au-dela du délire.

801 Voir Du sublime en politique, Payot, 1991.



PEREZ GARCIA 328

Mais Holderlin s’est tu depuis longtemps. Et personne n’écrit aujourd’hui le
poeme de notre terre en friche.
C’est aussi ainsi, dans notre présent, que nous pouvons éprouver
I’exces, au milieu de notre impuissance, face a I’imminence du désastre.
Et pourtant, c’est bien cet excés méme qui est source de sens, le chemin
sans trace, sans sentier encore parcouru, qui peut nous indiquer I’avenir.



Gustavo Bueno versus Marc Richir®®?

PELAYO PEREZ GARCIA®%

En 2021, Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina publie Orden oculto, un tratado
de epistemologia fenomenologica. Sept ans plus tot, il faisait paraitre
Estromatologia, ou il sondait les différents niveaux phénoménologiques et
qualifiait son essai de « matérialisme phénoménologique ». Ce syntagme
trahit clairement une double filiation : d’un coté, celle du matérialisme
philosophique de Gustavo Bueno ; de I’autre, celle de la phénoménologie
« refondue » de Marc Richir. Il suffit de lire ses articles majeurs dans Eikasia.
Revista de Filosofia — revue qu’il a cofondée — ainsi que ses deux ouvrages
pour mesurer la profondeur de cette double influence.

En 1984, Urbina avait déja fait publier, chez Pentalfa, La
fenomenologia de la verdad : Husserl, préfacé par Bueno lui-méme. Quelques
décennies plus tard, une controverse éclate entre les deux penseurs apres la
parution, dans FEikasia, d’un article désormais célebre sur 1’Ego
transcendantal®®*. Bueno répondra d’abord a son ancien disciple dans El
Basilisco, puis approfondira sa réponse en 2016 dans El Ego trascendental,
qui sera sa derniére ceuvre.

Mais revenons, apres cette bréve mise en contexte, a Orden oculto. Des
les premiéeres pages du prologue, les divergences apparaissent nettement entre
la phénoménologie de Richir — qu’Urbina qualifiera plus tard de
« phénoménologisme » — et la philosophie de Bueno, que I’on pourrait définir,
au-dela de la question de 1’ego transcendantal, comme un eidétisme®®. Ces

802 |_e texte original parut dans Eikasia. Revista de Filosofia, n°115, juillet 2023, pp. 181-
190.

803 sauf mention contraire (NdA), toutes les notes sont de la main du traducteur.

804 « ¢ Para qué el Ego Transcendental? », Eikasia. Revista de Filosofia, n°18, mai 2008, p. 13-
32. Dans cet article inaugural, Urbina avancait une thése polémique : « L’ego transcendantal
n’est bon a rien, s’il est congu au détriment du pluralisme originel des singularités dans
I’interfacticité ». Il s’agissait de dénoncer, contre toute tentation monadologique, I’oubli du
foisonnement originaire du champ intentionnel. Cette position heurtait de front les tenants du
matérialisme philosophique, encore trés présents dans la jeune revue — et marqua sans doute
son éloignement progressif de la filiation buenienne.

805 Néologismes forgés par Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina pour désigner deux postures
philosophiques polaires, souvent caricaturales, mais dont il s’agit de mettre en évidence les
impasses symétriques. L’eidétisme, d’un c6té, évide le phénomene de sa chair concréte, ne
reconnait dans le champ intentionnel que I’objectivité constituée, riche en synthéses
identitaires, isotrope spatialement, continue temporellement. Il ne retient du phénomeéne que
son aptitude a étre subsumé sous une essence — eidos — congue comme forme stable et
consistante de I’en soi. Le phénoméne devient alors simple antichambre de I’eidos, sans



PEREZ GARCIA 330

divergences critiques s’inscrivent dans la perspective propre d’Urbina. Elles
n’effacent pas les influences qu’il reconnait a I’un comme a ’autre, ni celle
de Husserl lui-méme, mais elles ouvrent sur une interrogation plus profonde
qu’un simple contraste doctrinal. Car derriére I’opposition entre une ceuvre
de philosophie systématique (celle de Bueno) et une ceuvre strictement
phénoménologique (celle de Richir), se dessinent deux gestes philosophiques
a part enticre. D’ou la pertinence de se demander quels seraient les véritables
points de contact ou d’écart qui mériteraient d’étre examinés, alors méme que
tout semble, a priori, les opposer.

Cette interrogation nait d’une lecture attentive de I’ceuvre d’Urbina, qui
met en lumicre convergences et tensions. Elle s’inscrit dans un projet
singulier, résolument personnel, qui refuse de s’aligner sur I'une ou ’autre
des positions en présence. Elle invite a poser la question décisive : quelles
sont, si elles existent, les principales différences entre Bueno et Richir a la
lumiére de I’ceuvre d’Urbina, qui s’efforce d’élaborer une épistémologie
phénoménologique a partir d’un regard matérialiste sur la phénoménologie
refondue ?

Pour y répondre, on peut partir de ce qu’Urbina identifie comme un
certain « réductionnisme » commun aux deux penseurs, en examinant d’abord
leur entente respective du phénomene — concept central dans leurs
architectures théoriques.

Richir, dans son ouvrage majeur Phénoménologie en esquisses (2000),
développe sa conception du « phénomeéne comme rien que phénomene »,

valeur propre, et I’eidétique se confond avec une science formelle des invariants. C’est la une
position que Husserl lui-méme avait cherché a dépasser, mais que certaines lectures
régressives réactivent, parfois sous couvert de rigueur naturaliste. A I’inverse, le
phénoménologisme pousse a I’extréme I’hétérogénéité du champ archaique (phantastique et
affectif), jusqu’a en faire un domaine absolument irréductible & toute identification eidétique.
Le phénomene y est revendiqué dans sa sauvagerie, son infigurabilité, & la lisiére d’un chaos
sensible, au point que sa liaison avec les niveaux constitués de I’intentionnalité devient
presque inintelligible. La discontinuité entre I’archaique et I’objectif est alors érigée en hiatus
infranchissable.

Or ces deux dérives reposent sur des présupposés philosophiques opposés, mais également
réducteurs, y compris dans leur rapport aux sciences. Ainsi, I’eidétisme fait de I’eidétique un
opérateur souverain de rationalisation, mais au prix d’un filtre trop grossier : les structures
physiques marquées par la superposition ou la virtualité (comme en physique quantique), ou
les structures humaines ouvertes a la transpossibilit¢ (comme en phénoménologie de
I’imaginaire), échappent a sa prise. A I’inverse, le phénoménologisme resserre tellement le
maillage qu’il rend difficile toute articulation avec les savoirs positifs : I’écart devient tel
qu’aucune justification phénoménologique des sciences n’est plus pensable. D’ou la tentation
d’un scepticisme envers toute « phénoménologie des sciences », assumé par Richir, chez qui
la fascination pour le phantastique entrave I’exercice d’une eidétique appliquée.

Pour une mise a I’épreuve de ces deux positions, le lecteur francophone pourra consulter ce
texte urbinien traduit par nos soins: « La constitution du champ intentionnel et sa
vulnérabilité face aux abimes », Annales de Phénoménologie — Nouvelle série, n° 21, 2022,
p. 209-230.



PEREZ GARCIA 331

formule condensant une trajectoire critique amorcée dés ses premiers écrits
des années 1980. A partir de la p. 479, I'ouvrage offre une analyse
particulierement lumineuse de cette notion : le « phénoméne comme rien que
phénomene » se détache radicalement des structures intentionnelles qui, chez
Husserl, /'enracinaient dans les institutions (Stiftungen) symboliques, et plus
largement, dans le rapport phénomene-vécu. Dans une note de bas de page,
Richir indique qu’il parlait déja, dans Phénomenes, temps et étres, de
« phénomeéne en blanc » — premicre esquisse de ce qui deviendra pour lui la
définition ultime du phénomene : un pur apparaitre, scintillant, sans ancrage
ni assise, clignotant comme la lumiére d’une étoile. C’est 13, dans la région la
plus archaique de son architectonique, que le phénoméne semble se réduire a
une simple apparence, sans attache, sans référence, sans rien... d’autre que
lui-méme. Ce concept, étroitement i€ a la phantasia, prendra cependant toute
sa portée dans 1’analytique que Richir ¢labore a partir de ses Méditations
phénoménologiques, centrée sur cette dimension archaique et facticielle ou
s’entrelacent schématismes, phantasiai, clignotements et rien que
phénomenes.

Ce phénomene, ainsi privé de toute référence — le «rien que» en
constitue I’indice explicite —, s’oppose radicalement a la conception défendue
par Gustavo Bueno. Pour ce dernier, le phénomeéne tire tout son sens de ses
références. Il I’inscrit dans ce qu’il nomme ’axe sémantique, 1’un des trois
axes de son espace gnoséologique, structuré autour des signes, des objets, et
des relations qui les unissent. Cet axe sémantique se divise lui-méme en trois
secteurs : les référents, les phénomenes, et les essences®®, tels que définis

806 Chez Gustavo Bueno, I’axe sémantique désigne I’un des trois axes de structuration du
champ des sciences, celui qui concerne les contenus (par opposition aux regles opératoires
ou aux usages). Il se divise en trois figures inséparables :

1) Les références (referenciales) sont les contenus corporellement donnés, matériels et
manipulables, sur lesquels s’exercent les opérations scientifiques (par exemple un cristal, une
solution chimique, la Lune dans un télescope, une lettre dans un traité d’algébre) ;

2) Les phénomenes sont les modalités d’apparition de ces référents dans un champ de
perception ou de mesure : ils sont les contenus « apotétiques » (perceptibles, accessibles) qui
rendent I’opération possible, comme une raie spectrale colorée, un graphique, une image
instrumentale ;

3) Les essences enfin sont les structures invariantes, extraites de [’analyse des
phénomeénes — non des entités métaphysiques, mais des relations abstraites matériellement
construites (lois, modeles, structures, symétries), toujours passibles de formalisation (dans
un mathéme, un schéma logique, etc...). L’essence du chlorure de sodium, par exemple, n’est
pas son godt salé mais la structure de ses liaisons ioniques elle-méme formalisable via une
représentation de Lewis.

Ces trois figures — référents, phénomenes, essences — forment le tissu dynamique du sens
dans la science, selon un matérialisme qui nie toute séparation entre faits et théorie. Le lecteur
curieux pourra consulter sur ce point ;Qué es la ciencia?, Oviedo, Pentalfa Ediciones, 21
mars, 2025, 110 p.



PEREZ GARCIA 332

dans I’Encyclopédie Symploké®”’. Le phénoméne, dans cette perspective, est
toujours un « phénomene de », se rapportant a des faits et a des essences, dont
les structures ne peuvent étre déterminées qu’a partir des phénomeénes eux-
mémes. Dans une 7esela, ces bréves capsules philosophiques filmées®%,
Bueno explicite cette idée : le phénomene y apparait comme un terme médian,
occupant une place centrale sur I’axe sémantique, entre les référents et les
essences. Cette notion joue un role clé dans sa théorie de la science,
développée dans les deux premiers volumes de la Teoria del cierre
categorial®®.

A ce stade, I’opposition est nette. Chez Richir, le phénoméne se vide de
toute référence pour devenir pure apparence. Chez Bueno, au contraire, il
s’attache aux « faits », mais aussi aux essences, aux sciences — bref, a tout un
champ intentionnel, méme si ce terme n’est pas explicitement employé chez

lui.

Il nous faut maintenant approfondir 1’opposition entre ces deux
penseurs a partir de leur conception respective de la science. Mais avant
d’aborder ce point, tirons les conséquences de ce qui précede : la divergence
fondamentale qu’ils entretiennent autour de la notion de phénomene est déja
une opposition essentielle. Nous devons examiner le réductionnisme
caractéristique de Bueno — son eidétisme — qui s’oppose radicalement au
phénoménologisme de Richir, déja esquissé précédemment.

807 |_’Enciclopedia Symploké, en ligne depuis 2000 sous I’égide de Bueno et de la Fundacidn
Gustavo Bueno, est un ambitieux projet collaboratif de systématisation philosophique.
Organisée en notices étroitement interconnectées, elle met en réseau les concepts centraux
du matérialisme philosophique — ontologie, gnoséologie, politique, esthétique, etc. —selon le
principe platonicien de la symploké : chaque entrée tire son sens de ses renvois et imbrications
avec les autres, évitant ainsi la simple juxtaposition et la réduction unilatérale des notions.
Voir la page d’accueil : https://symploke.trujaman.org/.

808 Tesela n° 405 « El fenémeno en el eje semantico », Youtube (Fundacion Gustavo Bueno,
12 avril 2014), 4 min 32 s.

89 La « Théorie de la cloture catégoriale » constitue I’ceuvre maitresse de Bueno et
I’aboutissement de son projet d’épistémologie matérialiste. Déployée en cing volumes
publiés entre 1992 et 1993 (Oviedo, Pentalfa), elle élabore une conception de la science
fondée sur I’idée de vérité comme identité synthétique systématique, c’est-a-dire comme
cléture opératoire ou les concepts se stabilisent dans un réseau d’opérations techniques,
symboliques et théoriques propres & chaque discipline. Le premier volume (Génesis y
estructura de las ciencias) expose les principes de cette cldture et les conditions de possibilité
d’un savoir scientifique ; le deuxieme (Estructuras fundamentales) développe I’architecture
de I’« espace gnoséologique » selon ses trois axes — syntaxique, sémantique et pragmatique ;
les troisieme et quatrieme volumes examinent, a partir d’exemples concrets, les différents
modeles de cl6ture dans les sciences formelles, physiques et biologiques ; enfin, le cinquieme
propose une théorie générale de la science, de ses limites et de son rapport aux «sciences
humaines». Un sixieme volume, annoncé mais jamais achevé, devait affronter la question
décisive de la physique quantique, qui résista jusqu’au bout aux instruments analytiques du
matérialisme philosophique de Bueno.


https://symploke.trujaman.org/

PEREZ GARCIA 333

Chez Bueno, on distingue trois « genres de matérialité » — qu’Urbina
considére comme autant de « dimensions » de la réalité —, incommensurables
entre elles mais reliées par un principe de symploké®™®. Une dialectique
matérielle fait passer des deux premiers genres (M; et M2) a une synthese
eidétique matérialiste, M3, qui constitue la pierre angulaire non seulement de
son ontologie, mais aussi de son ceuvre majeure, la Teoria del cierre
categorial 8.

11 aurait été impossible pour Bueno de concevoir cette théorie sans une
eidétique puissante qui fonde sa conception de la vérité — congue comme
identité synthétique et systématique — ainsi que sa compréhension de la
science, dont le modéle exemplaire est, selon lui, la chimie. A I’inverse, les
« sciences humaines » n’atteignent pas cette puissance opératoire de premier
ordre (alpha), qui dérive de la syntheése eidétique issue d’un processus
dialectique du réel. C’est 1a I’eidétisme spécifique de Gustavo Bueno. Dans
le premier volume de sa théorie, il examine les diverses conceptions de la
vérité — théoréticisme, adéquationnisme, efc. — pour finalement étayer sa

810 Gustavo Bueno propose une grille analytique a trois genres de matérialité. M; désigne la
matiere physique, c’est-a-dire les objets et processus naturels ; M, la matiére vitale propre
aux organismes ; M3 la matiere humaine ou sociale, qui englobe les produits culturels,
techniques et symboliques. Ces catégories ne doivent pas étre prises comme des « boites »
ontologiquement étanches mais comme des registres explicatifs : chacune ouvre un champ
d’analyse doté de ses propres concepts, régles et procédures susceptibles d’assurer une
consistance relative. Par ce tramage, Bueno conjure le strict réductionnisme — aucune M ne
se laisse reconduire intégralement a une autre — sans pour autant instaurer une disjonction
absolue. Les genres s’intriquent selon des rapports complexes de dépendance, d’implication
et de transposition (symploké) : ainsi, M, dépend de M; pour sa consistance énergétique et
matérielle, tandis que M3 se construit a partir d’une double médiation, a la fois physique et
biologique. La théorie trigenre vise ainsi une ontologie matérialiste stratifiée, a la fois anti-
moniste (tout ne se réduit pas a la seule physique) et anti-dualiste (pas d’abime irréductible
entre matiére et esprit). Sur le plan épistémologique, Bueno articule cette ontologie avec une
hiérarchie des savoirs : la formalisation eidétique — I’élaboration systématique de structures
explicatives — trouve son modele dans les sciences dites « dures » (physique, chimie), tandis
que les sciences humaines, davantage tributaires des contingences historiques et
symboliques, occupent une position différente dans I’échelle des stabilités explicatives.
Signalons enfin que la nature exacte de M3 fait I’objet de débats chez les disciples de Bueno
(est-elle essentiellement le produit d’activités humaines ou suppose-t-elle une assise
ontologique plus autonome ?), question qui renvoie aux divergences sur I’« hyperréalisme »
au sein de I’école.

811 Cette théorie prétend fournir une ontologie systématique et rigoureuse, capable d’intégrer
les diverses sciences dans un cadre matérialiste unifié, tout en respectant la spécificité et
I’autonomie de chaque domaine. La « science » y est en effet comprise comme une activité
qui construit des systémes conceptuels formalisés (par exemple, la chimie) capables
d’expliquer les faits observés par un schéma systématique d’interactions. L’eidétique —
entendue ici comme la science des essences ou des formes systématiques — est chez Bueno
une synthese matérielle des faits en concepts, et trouve son modéle exemplaire dans les
sciences naturelles. En revanche, les sciences humaines, considérées comme moins
rigoureuses et plus dépendantes des contingences historiques ou symboliques, ne participent
pas a cette synthése eidétique de premier ordre (dit de premier degré ou alpha). Elles relevent
plutdt d’une synthése secondaire (ou beta), ou les objets sont moins stables et les lois moins
strictes.



PEREZ GARCIA 334

propre position. Celle-ci repose précisément sur une conception eidétique ou
les phénomenes, considérés comme faits, se condensent en une synthése
essentielle ; cette synthése s’exprime par des signes tracés sur un tableau ou
consignés dans un cahier — figures logiques ou mathemes — émanant de la
relation factuelle aux techniques, sans lesquelles la science, et par conséquent
I’eidétique, ne seraient possibles®?. Cette position s’oppose nettement a celle
de Richir, non seulement quant a la notion de phénomene, mais aussi quant a
la conception méme de I’eidétique.

Sous cet éclairage, la divergence entre les deux auteurs concernant la
science devient manifeste. Richir, bien que formé initialement en physique,
exprime un scepticisme profond envers les sciences. Ce scepticisme
transparait deés La crise du sens et la phénoménologie (1990), mais s’enracine
plus tot encore, dans ses Recherches phénoménologiques (1981/83). Le
simulacre ontologique, I’analyse du cogito cartésien et I’influence décisive de
Heidegger — I’aphorisme « la science ne pense pas », le concept de Gestell —
fondent cette méfiance envers une science pergue comme une
mathématisation envahissante du monde. Dans I’introduction & Phénomenes,
temps et étres, Richir confie son inqui¢tude devant I’emprise croissante de la
technoscience. Son désarroi face a la théorie quantique rejoint celui de
Bueno, qui renoncera pour cette raison a I’écriture du sixieme volume de sa
Teoria del cierre categorial. Chez 1'un comme chez 1’autre, la physique
quantique fait figure de « point-limite » — que I’on pourrait qualifier de limite

Einstein®®® — au-dela duquel I’analyse s’interrompt.

812 pour Bueno, la vérité ne se réduit ni a une correspondance immédiate entre énoncé et
donné, ni a la seule cohérence logique : elle se congoit comme une « identité synthétique
systématique ». Autrement dit, une assertion devient vraie lorsqu’elle coincide avec la
synthése eidétique propre au champ qui la produit, synthése ou se nouent, au sein d’une
cléture opératoire, concepts, procédures, instruments et signes. Il ne s’agit aucunement d’un
retour déguisé a I’adéquationnisme : nous assistons a une confluence de parcours opératoires
(confluencia de cursos operatorios) — séries de gestes expérimentaux, protocoles, dispositifs
instrumentaux et techniques symboliques — qui convergent dans un « Contexte Déterminant »
et peuvent jusqu’a provoquer une authentique rupture épistémologique. L’exemple décisif
est la chimie : la notion de molécule, les équations réactionnelles, les méthodes de synthese
et d’analyse (distillation, chromatographie, spectroscopie, électrolyse, etc.) constituent un
réseau opératoire cohérent dans lequel I’énoncé « I’eau est H20 » se stabilise et se reproduit.
Cet énonceé ne tire pas sa valeur de vérité du fait qu’il révélerait une essence cachée ou
résulterait d’une simple observation empirique, mais parce qu’il s’inscrit dans ce réseau
d’opérations : I’énoncé coincide structurellement avec les procédures qui le produisent et
peut étre reproduit et vérifié a I’intérieur du systéme chimique. Ce verrouillage techno-
théorique illustre la vérité au sens buenien. A I’inverse, dans les sciences humaines, le « sujet
opératoire » reste prisa I’intérieur de ses propres opérations : I’acteur qui étudie participe
lui-méme des pratiques et des significations qu’il analyse. 1l n’en résulte pas une déficience
méthodologique mais une impossibilité physico-logique, une impossibilité a priori de
constituer ici la méme cl6ture opératoire que celle des sciences « dures ».

813 Allusion aux réticences d’Albert Einstein devant les implications probabilistes et non-
locales d’une mécanique quantique qu’il a pourtant contribué a batir. Cf. R. Sanchez Ortiz de



PEREZ GARCIA 335

Mais tandis que Richir se retire, Bueno persévére dans une confiance
sans réserve envers la science ; aucun scepticisme ne 1’affecte. Richir, au
contraire, arrime sa défiance a sa conception du phénomene, qui le reconduit
vers les strates archaiques de la phénoménologie architectonique, ou les
institutions symboliques — dont reléve la science — apparaissent comme
[’envers du (rien que) phénomene.

Deux visions du réel s’affrontent. Bueno propose une réalité
tridimensionnelle, structurée par les trois genres de matérialité. Richir refuse
cette tripartition : pour lui, I’eidétique appartient aux institutions symboliques
de I’idéel, au méme titre que la philosophie. La pensée (langage) s’y transpose
en langue, structurée par des signes, des symboles et des schémas logico-
mathématiques — outils propres aux sciences.

Ce rapport différencié¢ aux Stiftungen symboliques éclaire une autre
divergence : celle du symbole. Chez Richir, le symbolique est une catégorie
culturelle englobante : mceurs, techniques, traditions, en somme, tout ce qui
renvoie a la transposition du langage en langue. Les phénomeénes, dans leur
tension vers le sens, se constituent en signes, signifiants, signifiés — c’est-a-
dire en déterminités instituées, ce que Bueno appelle anamorphose®*. Le
symbolique instituant est anonyme, inconscient, d’ou I’importance des
analyses de Richir faisant appel a la psychanalyse freudienne ou lacanienne.
Mais curieusement, on ne trouve pas chez lui une définition claire et distincte
du symbole.

Chez Bueno, en revanche, le symbole recoit une définition
rigoureusement anthropologique et étymologique : il est synexion, réunion de

Urbina, « Einstein y el dios Jano », Eikasia. Revista de Filosofia, n° 104, janvier/février 2022,
p. 245-258.

814 Notion dialectique désignant la recomposition par laquelle un donné indéterminé est
réagencé et institutionnalisé (& travers techniques, concepts, instruments, protocoles,
langages) en une totalité nouvelle, dotée de contours et de fonctions propres. L anamorphose
n’est ni un simple acte de nomination, ni une « émersion » miraculeuse : elle récuse
I’émergentisme qui postule I’apparition inexplicable de qualités nouvelles, tout en refusant
le réductionnisme qui voudrait rabattre la nouveauté sur un seul niveau ontologique — la
nouveauté, pour Bueno, nait du réagencement effectif et institutionnalisé des éléments
préexistants, sans les annihiler. Ainsi, le passage d’un phénoméne encore flottant a une
déterminité vérifiable et réutilisable (un signe) — comme I’observation diffuse d’éléments
biologiques devenant, par la microscopie, la théorie cellulaire et les classifications, I’« objet »
scientifique cellule — illustre ce processus d’anamorphose.

Et certes, il ne s’agit encore que d’une modalité de I’anamorphose, a laquelle renvoie
I’auteur ; I’anamorphose comprise comme « diamorphose » (diamorfosis), c’est-a-dire la
recombinaison opératoire de parties formelles, déja instituées, d’ol surgit une nouveauté
holotique, toutefois toujours maintenue a I’intérieur du méme registre. D’autres acceptions
de I’anamorphose admettent des renouvellements bien plus radicaux, tels que
I’« anamorphose absolue » :la, ce sont des parties matérielles ou des conditions non
institutionnalisables qui entrent en jeu, entrainant une reconfiguration qui dépasse la cloture
opératoire antérieure.



PEREZ GARCIA 336

deux moitiés en un tout — comme les poles d’un aimant — et désigne aussi les
signes typographiques (par exemple le « +»), ordonnés syntaxiquement.
Dans cette perspective, le symbole n’est pas une institution, mais un signe
opératoire (algébrique, syntaxique), situé¢ dans le champ anthropologique.

Deux ontognoséologies irréconciliables apparaissent ainsi: chez
Richir, un dehors du langage s’oppose a D’institution symbolique de la
langue ; chez Bueno, toute réalité s’inscrit dans un systéme sans dehors. On
se référera utilement a 1’ouvrage de Joélle Mesnil, El ser salvaje y el
significante®®®, traduit par Pablo Posada, qui apporte une analyse précieuse
du probléme du symbolique et de la désymbolisation.

On peut dés lors résumer les termes de leur opposition :

1. Rien que phénomeéne vs phénomene de quelque chose.

2. Scepticisme et pessimisme a 1’égard des sciences vs optimisme et
conservatisme scientifiques (la chimie comme science centrale).

3. Dimensions du réel vs genres de matérialité.

4. Synthéses (trans)possibles sans identité®® vs vérité comme identité
synthétique.

5. Sciences naturelles comme limite des sciences humaines vs sciences
humaines comme limite des sciences naturelles.

6. Phénoménologisme vs eidétisme®’.

815 Cf. El ser salvaje y el significante — hacia un nuevo realismo de fenomenologia y en
psicoanalisis, Madrid, Brumaria, coll. « Uno », février 2019, 668p. On pourra lire, de la
plume méme de Pérez Garcia, une élégante recension dans Eikasia. Revista de Filosofia,
n°87, mayo-junio 2019, pp. 311-313. L’original francais est paru sous le titre L ’étre sauvage
et le signifiant : Marc Richir et la psychanalyse, Paris, MJW Fedition, coll.
« Psychopathologie fondamentale », 2018.

816 Sous ce nom, Urbina reprend et retravaille les synthéses passives de troisieme degré de
Richir. On lira avec profit la description vulgarisée que ce dernier en propose dans L Ecart
et le rien, Grenoble, J. Millon, 2015, p. 179-181. Chez le philosophe madrilene, ces syntheses
schématiques se nouent spécifiquement entre amorces de sens, transcendantalement
antérieures a toute visée de significativités, inidentifiables a ce titre — et pourtant distinctes
par leurs poids (trans-probabilité) dans I’intégrale. C’est ainsi que la pensée, a ce niveau
originaire, s’essaie a parcourir « simultanément » tous les chemins de sens, pour impossible
qu’ils paraissent ; chemins déphasés qui s’ajustent en un tissu archaique, définissant de la
sorte un temps, un espace et un langage qui sont sans préalable, mais n’en réclament pas
moins « notre » assistance, encore qu’il faille s’entendre sur ce nous. Au registre le plus
archaique du champ intentionnel, la subjectivité transcendantale se dissout en effet dans une
communauté quasi-anonyme de singularités trans-opérantes, lesquelles accueillent, par des
(trans-)opérations qui n’ont plus rien de positionnel, de telles syntheses schématiques sans
identité, les « sens qui s’ébauchent ».

817 En termes bueniens, on dira que Ieidétisme privilégie I’essence au détriment du
phénomene, tandis que le phénoménologisme tend a absolutiser la dimension phénoménale
sans recours a une structure invariante clarifiante.



PEREZ GARCIA 337

Reste la question : une réconciliation entre ces deux philosophies est-elle
concevable ? Une telle réconciliation semble s’amorcer dans 1’ceuvre méme
de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina. Car c’est précisément par sa critique —
ou peut-&tre grace a elle — qu’il parvient a tracer une voie inédite, propre a
faire dialoguer les apports respectifs des deux penseurs, en évitant tout a la
fois le réductionnisme phénoménologiste de I'un et 1’eidétisme rigide de
I’autre. Il esquisse ainsi une phénoménologie matérialiste, attentive aux
sciences et aux techniques dans leur effectivité méme. Et comme il le rétorqua
un jour & Richir, lors d’un séminaire dans le sud de la France, face aux
réserves explicites de ce dernier a 1’égard de la science : « Tout cela est tres
bien, mais les sciences, elles, fonctionnent. »

Le pessimisme de Richir — manifeste dans [I’introduction de
Phénoménologie en esquisses, véritable déclaration de désenchantement face
au panorama post-moderne et néolibéral — trouve dés lors son contrepoint
dans la philosophie de Bueno, tout autant que dans la phénoménologie
d’Urbina. Car toute tentative de réconciliation entre Richir et Bueno ne saurait
conduire, au terme, qu’a une vision critique mais fondamentalement optimiste
de la réalité et de sa complexité inépuisable.

Ce bref'texte souffre justement de sa brieveté, qui, loin d’étre une vertu,
trahit la prudence a I’égard de la question posée. Car celle-ci appellerait, a
notre sens, une comparaison exhaustive entre les deux pensées — tache
qu’Urbina poursuit depuis des années, dans une sorte d’ Aufhebung singulicre,
absorbant et triturant les apports essentiels des deux auteurs. Mais peut-étre
une telle comparaison est-elle impossible®®,

C’est que, précis€ment, le matérialisme philosophique n’est pas une
phénoménologie. Des lors, cette derniere ne saurait étre subsumée dans une
pensée qui risquerait de s’enfermer dans le cercle tautologique du simulacre
ontologique — ce comme si — pour tenter de fournir a la refondation richirienne
une réponse onto-gnoséologique recevable. Et telle n’est nullement
I’intention d’Urbina. Mais il est tout aussi certain qu’il ne cherche pas
davantage a se délester de I’héritage de Bueno, ni — moins encore — de celui
de Richir. D’ou ’ampleur du défi que représente son ceuvre, et qui laisse,
parmi les disciples des deux camps, tantot une perplexité désorientée, tantot
un enthousiasme critique, comme en témoignent de manicre notable Pablo

818 NdA : Malgré les efforts d’ Alberto Hidalgo, dans sa réponse a I’article d’Urbina sur I’Ego
transcendantal (« Egos transcendentales y caballos de Troya », 2008), ou surgit un
Deleuze — auteur que ni Bueno ni Richir n’estiment — semblant vouloir jouer les médiateurs,
offrant & Urbina une issue illusoire. A notre avis, ¢’est plutdt Simondon qui pourrait jouer le
role de chainon entre ces deux pensées.



PEREZ GARCIA 338

Posada (voir son article éclairant de 2011%°) ou Juan Carlos de Pedro
Marinero®%,

On le voit bien : la complexité de la question exceéde largement le cadre
de ce court article, qui n’en demeure pas moins, croyons-nous, utile et
nécessaire pour situer a leur juste place les ceuvres respectives de Ricardo
Sanchez Ortiz de Urbina, de Gustavo Bueno et de Marc Richir.

819 |auteur renvoie sans doute ici a un article-fleuve de Posada Varela : « En torno a la
singladura filosofica y fenomenoldgica de Marc Richir », publié en septembre 2011 a
I’occasion du 40°™ numéro d’Eikasia, dédié a la phénoménologie architectonique de Richir.
Au détour de ce texte décisif, dont I’esprit de synthése (puisqu’il traverse toute I’ceuvre de
Richir en vue d’en dégager les axes saillants, des Recherches phénoménologiques aux
premiéres Variations) ne sacrifie rien a la densité conceptuelle, I’auteur dresse, six pages
durant (p. 275-281) les linéaments d’une rencontre de la phénoménologique refondue avec
le matérialisme philosophique. Une rencontre placée sous le signe de Ricardo Sanchez Ortiz
de Urbina, dont il fut I’un des plus attentifs lecteurs.

820 \/oir par exemple « La estética del inicio », Eikasia. Revista de filosofia, n° 47, janvier
2013, p. 891-896.



L’humain comme intrigue

PELAYO PEREZ GARCIA

Contempler un tableau ou un paysage, écouter une piece de
musique, s’immerger dans un univers sonore, lire un poéme,
voir un film : telle est ’expérience esthétique. Or, dans chaque
culture humaine, elle est de toutes les expériences
communément vécues a la fois la plus banale et la plus
singuliere. [...] Elle exploite le répertoire de 1’attention, de
I’émotion et du plaisir mais elle leur donne une inflexion
particuliére, voire paradoxale. Il s’agit donc de comprendre
non pas I’expérience des ceuvres d’art dans sa spécificité, mais
I’expérience esthétique dans son caractére générique, ¢’est-a-
dire indépendamment de son objet®?.

822 esthétique touche au plus intrigant de nos secrets, a notre

L’expérience
énigme en tant qu’étres humains, a 1’entreprise méme du connaitre. Hans
Blumenberg nous a laissé une ceuvre abondante, publiée a titre posthume, sur
le probléme anthropologique dans la phénoménologie®?. 11 crut trouver dans
la « visibilité » et dans son corrélat — '« étre vu » — la clé de I’humain. Le
passage de ’animal qu’est ’homme a son humanité se jouerait précisément
dans cette « visibilité », ce « face-a-face » ou le regard dépasse le simple voir,
sa fixation, sa réduction oculaire : ’homme, grace a cette visibilité élargie,
prendrait conscience de posséder « un aspect », circonstance qui introduit en
nous la réflexion (« quel aspect ai-je ? ») et entraine aussi I’opacité, le
« masquage » de notre aspect®?) de ce que nous pensons, ressentons,

821 | >auteur cite ici (et traduit) malicieusement, non un extrait de I’ouvrage de Jean-Marie
Schaeffer (L ’expérience esthétique, Paris, Gallimard, coll. « NRF Essais », 2015, 366 p.),
mais la présentation qu’en livre son éditeur.

822 | e texte original parut dans Boletin de estudios de filosofia y cultura Manuel Mindén,
n° XIlI, Calanda, juin 2017, p. 117-124. Toutes les notes sont de la main du traducteur.

823 Hans Blumenberg, Beschreibung des Menschen. Aus dem NachlaB, M. Sommer (éd.),
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2006 (rééd. poche Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft,
2014). L’ouvrage n’est donc pas un manuscrit achevé par Blumenberg en vue de la
publication, mais une vaste compilation établie par Manfred Sommer & partir de notes,
fragments, cours et feuillets épars issus du Nachlass (archives Blumenberg).

824 « Parce que I’homme, seul parmi les primates, se tient et marche durablement debout, il
sait particulierement bien faire deux choses : voir — et étre vu [...]. La visibilité signifie donc
aussi ceci : I’homme est opaque — pour autrui comme pour lui-méme », Ibid., p. 3, traduction
notre. Ces formulations figurent dans le texte de présentation éditoriale (front-matter) de
I’édition Suhrkamp et relévent donc du résumé de I’éditeur plutét que d’une phrase
assurément autographiée par Blumenberg. Celui-ci développe néanmoins de maniére
approfondie le théme de la visibilité et du rapport « voir/étre vu » dans le corps du texte



PEREZ GARCIA 340

voulons...Voici, dans ces observations succinctes, la double condition de
départ : le visible et son arriere-plan invisible. On ne congoit pas la visibilité
sans ce substrat invisible, opérant...

La visibilité, comme on le sait, est intimement liée au concept de
représentation, dont la problématique ressurgit sans cesse dans la philosophie
classique et dans les questions posées par '« esthétique ». La visibilité, la
figuration des choses, leur « manifestet¢ » ou leur é-vidence, comme
I’envisageait Heidegger dans sa critique de 1’idée de « représentation » chez
Platon, marque, déja a notre époque, le point culminant de ce probléme.
Heidegger lui-méme entendait en tirer plusieurs enseignements profonds, que
nous n’aborderons pas ici, a partir de sa conception de la vérité comme
aléthéia, « dévoilement » en grec®?. Mais ’une de ses conséquences, celle
qui nous importe ici, est que « 1’étre ne s’épuise pas dans le visible ».

Il y a cependant un fait frappant qui concerne cette polémique, et que
nous signalerons seulement, comme un noyau incontournable et déterminant.
Il s’agit de I’« infigurable », c’est-a-dire précisément de ce qui ne peut étre
vu, qui n’est pas visible et qui, pourtant, est « perceptible ».

Nous entrons ainsi, par cette sorte de paradoxe, dans le territoire de
I’intime, des « mouvements de 1’ame », des affects, du « thymos » comme le
signale Urbina dans I’un des derniers chapitres de son livre Estromatologia®?®,
indispensable pour élucider le sens de I’intrigue dont il est question. Le
concept d’« esthétique », en tant qu’aisthesis, d’une certaine maniere ceint,
parcourt et surtout interpelle ce paradoxe, et ceci naturellement depuis une
approche non naturaliste — c’est-a-dire ni psychologique ni technique ni
instrumentale, comme on 1’aborde d’ordinaire. Notre conception de
I’esthétique n’a rien a voir avec son naturalisme contemporain ni avec la
tyrannie numérique et scientiste, le prétendu « cérébrocentrisme », qui
voudrait réduire nos sensations, nos affects, nos perceptions a un faisceau de
signaux, de stimulations, de calculs... Il est essentiel de dénoncer cette
illusion : la descente de la perception de 1’objet extérieur jusqu’aux neurones
« impactés », touchés comme sur un clavier, et leurs supposées réponses.
C’est 1a que commence le probléme — dans cet intérieur intracranien, dans ce

reconstitué, en particulier au chapitre X (Leib und Wirklichkeitsbewuf3tsein, p. 656 sq.) et au
chapitre XI (Variationen der Visibilitét, p. 777 sq.).

825 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Briefiiber den ,, Humanismus *,
Bern, Francke, 1947 ; La doctrine platonicienne de la vérité, trad. francaise par Jean Beaufret,
Paris, Gallimard, 1947 (repris dans Essais et conférences, Paris, Gallimard, 1958).

826 Soit le 19°™ chapitre, intitulé « Thymo-logia » — in Estromatologia. Teoria de los niveles
fenomenolégicos, Madrid et Oviedo, Brumaria A. C. et Eikasia Ediciones, 2014, p. 427-448.
I fut traduit in extenso par les soins de Sacha Carlson, dans le 15°™ numéro de cette revue,
Cf. « Thymo-logie », Annales de Phénoménologie n°15, 2016, p. 83-98.



PEREZ GARCIA 341

réductionnisme®?’ du mundus aspectabilis qui, malgré tant d’efforts et tant
d’ardeur mécaniste, ne peut rendre compte d’un point qu’il élude : celui du
retour vers des formes préalablement triturées, c’est-a-dire comment, apres le
trajet inverse des stimuli vers les connexions neuronales, on remonte depuis
celles-ci jusqu’aux images des objets extérieurs. Nous €évoquons cette
question non seulement en regard du primat idéologique des neurosciences,
qui voudraient réduire I’étre humain a une sorte de super-ordinateur en
concurrence avec les technologies de ladite Intelligence Artificielle, mais
parce que cet évolutionnisme naturaliste (des éléments subatomiques aux
complexités organiques et a leurs conquétes biotechnologiques) dessinerait
un registre unique se déployant jusqu’a son terme, son apogée : I’homme
naturel. Que seraient donc — et comment seraient possibles — ces étres
capables de produire des ceuvres d’art, des prodiges techniques, de la science,
de la philosophie, selon ces idéologies aujourd’hui dominantes ? Comment
un animal sensible se hisse-t-il a D’intelligible, comment accede-t-il a
I’invisible, par quel prodige ce curieux animal s’entéte-t-il dans la quéte de
sens, ébauche-t-il des chemins, trace-t-il des routes virtuelles, se laisse-t-il
affecter par la beauté jusqu’au point d’une tension sublime ?

Nous ne recourrons donc pas a 1I’« ocytocine », par exemple, pour
expliquer I’émotion que nous cause tel paysage, tel visage ou la lecture d’un
poeme. Nous n’invoquerons pas la dopamine pour rendre compte des vertus
d’une musique donnée. Nous ne nions pas non plus I’excitabilité des sens, de
notre cerveau, ni des sensations qui, au fond, sont impossibles sans notre
corps. Nous dirons plutdt que I’« ocytocine » ou la « dopamine » sont des
effets de cette relation singuliere que, a un moment donn€, nous entretenons
avec notre monde, le monde de la vie précisément.

Et c’est 1a, dans ce monde quotidien, « naturel », que nous situons le
territoire de I’« esthétique » : le sol et I’humus de ce monde ou cet animal
déborde, dans son expérience, son propre « €tre animal », et ce en raison d’un
désajustement essentiel entre lui-méme et ses expériences®?®,

827 Ce refus du réductionnisme — entendu ici comme la négation de toute explication univoque
par laquelle les phénomeénes des niveaux supérieurs (biologique, psychologique, social,
culturel) seraient ramenés sans reste aux seules entités et lois de la physique — est un leitmotiv
chez Gustavo Bueno et ses disciples. Dans le cadre du matérialisme philosophique, cette
posture se formule — souvenons-nous — non pas comme un simple pluralisme indéterming,
mais comme une théorie méthodique des niveaux et des catégories explicatives : chaque
domaine scientifique posséde sa « fermeture catégoriale », c’est-a-dire un ensemble de
concepts, de procédures et de normes propres qui rendent ses énoncés opératoires et
intelligibles. Pareil refus du réductionnisme se répercute dans la pensée de Urbina, qui fut,
comme on le sait, un éléve de Bueno. Voir notamment Estromatologia..., op. cit., pp. 19-38.
828 Allusion a peine voilée a la thése richirienne selon laquelle le « fait » proprement humain
réside dans cet écart, non spatial et atemporel, de soi a soi, ce « ne pas adhérer » a ce qui nous
est donné a vivre, en propre et au présent. Par exemple : « ce qui, pour nous, caractérise
proprement I’étre humain, c’est qu’il ne coincide pas avec son expérience au point d’y
adhérer totalement. C’est donc qu’entre son soi et le soi qui vit I’expérience, il y a un écart,



PEREZ GARCIA 342

La, dans cette bréche, dans ce hiatus, il semblerait bourrasque affective
nous secoue, plus ou moins perceptiblement ; bourrasque qui cherche a
combler, a suturer, & enjamber cet exceés de nous-mémes en nous-mémes.

Si la réalité s’épuisait dans le visible — pour reprendre le début de ce
bref commentaire — nous ne ressentirions pas ce désajustement ; il n’y aurait
aucun exces. En tout cas, notre perception des formes visibles du monde serait
en relation d’adéquation. Tout se réduirait alors a une sorte d’évolution
individuelle et collective, soumise non seulement aux variations
physiologiques mais aussi aux changements sociaux et historiques de cette
méme adéquation. D’une certaine fagon, telle est la « théorie » dominante :
I’animal humain I’emporterait sur les autres grace a cet évolutionnisme, a
cette surprenante adéquation et aux conquétes qui, dit-on, lui sont inhérentes.
Enveloppés dans cet idéalisme vulgaire imposé par les philosophies que
pratiquent, au sens large, nombre de scientifiques — et ce malgré leur appel
récurrent aux faits, a I’empirisme, efc. — il est certain que tout ce qui ressort
de I’« expérience » se trouve réduit, aplani, en un mot, déshumanisé.

L’esthétique, dés lors qu’on 1’¢loigne de son institution symbolique —
qu’on I’enferme a I’Ecole des Beaux-Arts ou dans les traités philosophiques,
qu’on la réduit a son extérieure présence dans les musées, les essais ou les
manuels, et qu’on la confond avec les sens, les affects, les techniques ou les
écoles — trahit, selon moi, ce sol, cet humus dont je parlais ; 1a ou ; de fagon
énigmatique, que I’« animal-humain » tourne sur lui-méme, bifurque et, pour
ainsi dire, ouvre le chemin de sa réalité, le chemin de sens qui le fait humain.

Ces bréves associations, ces notes visent a ouvrir une réflexion sur le
regard. C’est pourquoi nous commengons par la question de la « visibilité »,
entendue comme essentielle au devenir humain. Tant en physiologie qu’en
psychologie — et, faut-il le souligner, dans I’approche dominante de tout traité
d’histoire de 1’esthétique — le visible demeure prisonnier de sa propre «
extériorité », de ce que « nous voyons », de tout ce que nous percevons. Le «
mode d’apparition » conditionne notre conscience ; mieux encore, notre
conscience esthétique se définit précisément par rapport a ces modes
possibles d’apparition des choses devant nous. Mais la visibilité dont il est
question ici est d une autre nature, irréductible a nos sens. Je dirais qu’il s’agit
d’une visibilité qui se « déterritorialise », pour reprendre une expression chere
a Deleuze. Dans cette ligne, nous parlerons d’une visibilité virtuelle, qui ne

en général, et cet écart I’est précisément de la transcendance infigurable et mobile entre soi
et soi, écart dés lors aussi infigurable, mobile, toujours en fonction, faisant le contact
intangible de soi a soi, la vie du soi que celui-ci y réfléchisse ou pas. », La contingence du
despote, Payot, coll. « Critique de la politique », janvier 2014, p. 69.



PEREZ GARCIA 343

se borne plus aux yeux, aux oreilles ou au toucher. C’est une visibilité¢ qui
affecte le regard, aussi bien affectée qu’affectante, et qui transforme la
perception elle-méme : celle qui, par exemple, change la nature en paysage.
Ou encore celle qui, comme le rappelle Merleau-Ponty dans L ’'(Fil et [ ’Esprit,
fait dire a Cézanne : « la forét me regarde ». Ce « je suis regardé », au-dela
ou en deca du « je regarde », s’articulerait, a sa fagon, avec le réflexif « quel
aspect ai-je ? » auquel nous renvoyions en évoquant le concept de visibilité
chez Blumenberg. Car c’est bien 1’ Autre, I’altérité, qui me regarde. Je suis
regardé, exposé, 1a, a I’extérieur, dehors... et cela ouvre le champ d’analyse
a ce qui demeure caché, intérieur, intime. Et c’est 1a, dans cette relation
singuliére, dans cet entrelacs de plans, de strates et de connexions, que se
fissure 1’apparente homogénéité des observations institutionnelles sur 1’art,
I’esthétique ou la sensibilit¢ auxquelles nous sommes accoutumés. La
phénoménologie prétend ouvrir un acces a cet autre regard, au « regard méme
», pour reprendre 1’expression canonique de son fondateur Edmund Husserl :
« retourner aux choses mémes ».

Le regard phénoménologique est un regard de I’intimité — ici, de
I’intimité de I’art considéré comme phénomene, comme constitution méme
de I’expérience artistique. A la maniére de la nature transformée en paysage,
I’intimité affective de notre regard transpose en formes et en relations
I’invisible ainsi regardé : les affections, les expériences qui les soutiennent
deviennent des « phénomenes » visibles, des médiateurs, apparaissant devant
nous selon une modalité particuliére, précisément celle qui releve de
I’esthétique. Quand nous tentons de dire I’indicible, précisément a cause de
son exces infigurable, de sa présence intense, invisible mais agissante, parfois
angoissante, parfois belle jusqu’a la douleur, les mots qui viennent, ceux que
nous balbutions et que nous tachons d’écrire, comme qui lance une nasse a
I’océan, se couvrent d’une dimension inédite, d’une aura insoupgonnée que
leur confére cette infigurabilité : comme si elle travaillait leur lisiere
sémantique, ciselant des sens improbables, brisant des significations fixées,
les hissant vers une hauteur ou leur existence prosaique ne leur accordait pas
le don qu’ils recelent, le prodige méme de leur réalité. Eux, les mots
poétiques — c’est-a-dire les sons, les rythmes, les silences, les timbres et les
résonances qui viennent de ce monde invisible — s’¢lévent soudain sur eux-
mémes et apparaissent, peut-€tre pour la premicre fois, comme ce qu’ils sont :
des phénomenes de monde. De ces mondes ou, comme 1’évoquait Merleau-
Ponty, la parole opérante agit sur la « sauvagerie » de I’encore indécidable,
sur ses « chemins de sens » (ainsi qu’Urbina le souligne dans 1’ouvrage
cité®?), jusqu’a, dans le meilleur des cas, trouver 1’éclair, la sonorité, la

829 Urbina s’essayant a penser les phases de sens richiriennes (les diastoles) sur le modéle des
chemins de Feynman — trajectoires, lignes d’univers, ou simples contreparties géométriques



PEREZ GARCIA 344

concrétude résonante qui fait médiation entre 1’inconscient et 1’invisible
d’une part, et le conscient et le visible d’autre part.

C’est 13, dans cet « espace intermédiaire », si je puis le nommer ainsi,
que I’infigurable se pergoit en phantasia, 1a ou le monologue intérieur coule,
désarrimé de ses fixations externes, des images mémes qui se dissolvent,
évanescentes mais enrichissantes, ou I’intime entre en contact avec lui-méme
et tente de se résoudre dans I’intrigue la plus étonnante et la plus
spectaculaire, au sens propre, qu’est 1I’étre humain.

Un étre qui n’a jamais cessé de regarder, de percevoir, de ressentir,
d’étre secoué par sa propre expérience : 1’étre-au-monde. Monde de la vie, ou
I’étre humain cherche des réponses, un sens, un €quilibre, en disant, en
écrivant, en sculptant, en composant, en donnant couleur et formes a ses
émotions, a ses affects, a lui-méme par lui-méme. L’art, les techniques, le
savoir, la morale, la politique sont des manifestations de cette « poétique du
monde »%° qui agit en chacun de nous, dans nos relations, dans le face-a-face
toujours surprenant, dans I’infini qui traverse nos existences finies. L’art est
la réponse a tout cet exces et ¢’en est la facon dont il se donne a voir ; I’artiste
est cet étre « rendu fou », affecté jusqu’a la moelle par cet exces, qui tente de
le saisir, de 1’apaiser, en construisant un objet singulier : un poeme, une
peinture. Le regard dont nous parlons n’est pas celui du commun des mortels
qui transforment une forét, une vallée en paysage. C’est le regard de Boulez®*!
ou de Baudelaire, de Rimbaud ou de Vallej0832, celui de Cézanne ou encore
I’étrange regard de Rothko.

L’esthétique est I’autre nom de I’exces. C’est-a-dire de nos propres
expériences, lesquelles nous dépassent toujours et nous poussent au-dela de
nous-mémes, précisément vers le territoire inédit de I’humain, ou la parole
résonne et ou I’invisible vibre dans la peinture, dans les sons, dans ces hyper-

des amplitudes superposées dans la « path integral » associée a I’évolution d’un systéeme
quantique.

830 Renvoi intertextuel a son propre article : « La poética del mundo », Eikasia. Revista de
filosofia, n° 40 : « Fenomenologia arquitectonica — Marc Richir », septembre 2011, p. 291-
316.

81 Dont le deuxiéme volume de I’édition compléte de ses articles s’intitule opportunément
Regards sur autrui, (Points de repére, Il, Paris, Christian Bourgois, coll. « Musique-passé-
présent », 2005, 780 pages).

832 César Vallejo (1892-1938), immense poéte péruvien a la réception francaise
contrastée — poete du manque métaphysique, de I’exil et du panthéisme amoureux, marxiste
hétérodoxe pour ne rien gacher. L’auteur songe peut-étre a ces vers de Los Heraldos
Negros (« Les Hérauts Noirs ») : « Y el hombre... Pobre... pobre ! Vuelve los ojos, como /
cuando por sobre el hombro nos llama una palmada; / vuelve los ojos locos, y todo lo vivido
/ se empoza, como un charco de culpa, en la mirada. » En voici une traduction quasi-littérale
: « Et ’homme... Pauvre... Pauvre ! Il tourne les yeux, comme / quand sur 1’épaule un
battement de main nous appelle ; / il tourne des yeux fous, et tout ce qu’il vécut se dépose,
comme une flaque de remords, dans le regard. ».



PEREZ GARCIA 345

objets que sont les ceuvres d’art. Le domaine esthétique, en fin de compte, est
le nom d’une intrigue : celle de I’homme naturel dans son devenir humain.

Mais ce devenir dont nous avons fait mention présente aussi un visage
moins complaisant, et nous ne voulons pas omettre d’en parler, au terme de
cette bréve intervention, tant il est li¢é au monde de I’art et au phénoméne
esthétique. C’est, a notre avis, une attestation de ce méme devenir, de ce
basculement vers I’humain de 1’animal qu’est I’homme. Nous renvoyons, au
sens large et dans toutes ses variantes, a la folie, la « folie d’étre homme ».

Si le folklore retient que « chez les poctes et chez les fous, il y a un peu
de nous tous®? », ce n’est pas qu’une plaisanterie. Il y a 1a une sagesse cachée.
Quel est donc le lien entre 1’art et la psychopathologie ? Ce lien n’est autre
que Paffectivité, « la poussée aveugle a vivre », comme I’appelle Marc Richir,
récemment disparu, dans son bref ouvrage posthume Propositions
buissonnieres®. C’est cette impulsion qui nous pousse aux limites du
possible, vers le sublime. L’extrémité pulsatile de 1’affectivité, sa systole,
atteint ce moment du sublime ou la quéte de sens, comme nous 1’avons déja
indiqué, génére, dans sa diastole ou distension, la parole poétique, par
exemple, la perception de I’infigurable, le rythme, les phénomenes de monde
que nous reconnaissons comme phénomenes esthétiques. Toute cette genése,
ici extrémement condensée et naturellement non développée, que nous
laissons simplement esquissée, répond a cette tension, a cette « poussée du
vivre » qui trouve dans le sublime positif sa manifestation artistique, ce sens
qui déborde les significations prosaiques, banales, méme conceptuelles et
instrumentales auxquelles nous faisions référence au début de cette
exposition, puisque celles-ci tiennent au fond de cette institution symbolique
qu’on appelle ’art. Dans la phénoménologie renouvelée®®, « I’inconscient
phénoménologique » recueille les registres auxquels nous avons fait allusion
ici et qui renvoient a cette poussée de I’affectivité, a sa pulsion systolique et
a sa distension diastolique, puisqu’il « parcourt », pour ainsi dire, les strates
tectoniques ou ni la parole, ni les significations, ni I’imagination, comme nous

83 Dicton populaire hispanophone bien attesté dans la tradition orale et dans les recueils
contemporains de proverbes (refranes). Il existe plusieurs variantes (« De musico, poeta y
loco, todos tenemos un poco » ou « De poetas y de locos, todos tenemos un poco »), dont
I’origine précise n’est toutefois jamais clairement documentée.

834 Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2016, p. 46 et 50 (on trouve aussi « poussée aveugle
du vivre », ailleurs dans cet ouvrage, et dans tous ceux postérieurs a 2006). Pour une analyse
détaillée de la facon dont s’articulent affectivité, art et psychose (avec le sublime comme
point nodal), on s’en remettra au chapitre « De I’incommensurable, de I’humanisation
archaique et de la déshumanisation », in De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J.
Millon, coll. « Krisis », 2014, p. 137-158 essentiellement.

835 Expression récurrente, surtout parmi les contributeurs de la revue d’Eikasfa, pour désigner
I’état général de la phénoménologie apreés la refonte — architectonique et hyperbolique — que
Richir initia.



PEREZ GARCIA 346

I’ont montré Urbina et Richir lui-méme, n’ont véritablement leur ancrage,
bien qu’elles y disposent d’un moment opérant : celui de la recherche de sens.

On peut désormais entrevoir que 1’art est le chemin tracé par les
possibilités de sens que I’on cherche et que 1’on trouve dans les phantasiai
perceptives, dans les sensations et dans les cinesthésies ; il est la cloture d’une
interrogation perpétuelle, énigmatique et insondable, qui se confronte a notre
condition humaine la plus essentielle et intrigante.

L’esthétique, en définitive, est une autre maniére de nommer ce
territoire ou 1’infinité vibre, clignotant entre les pdles de notre étre désajusté,
excédé de soi, jusqu’a atteindre, dans sa quéte de sens, la forme, la figure, la
visibilité que I’ceuvre d’art parvient, en instants prodigieux, a faire surgir de
son arriere-fond invisible, infigurable et intimement affecté.

L’intrigue humaine renvoie a ce « tournant » énigmatique de 1’animal
homme vers I’étre humain, tournant dont I’art constitue la manifestation la
plus claire, I’attestation méme de son irréductibilité et de sa recherche
incessante de sens.



Ecrire
PELAYO PEREZ GARCIA

En®% 2017, j’ai publié¢ dans Eikasia un article consacré, comme celui-ci, a
Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina, intitulé Hablar, leer, escribir®®’.
Aujourd’hui, en ce juste hommage, je reprends ces impressions en tentant
d’appliquer les enseignements d’Urbina, inépuisables, nécessaires et
essentiels. C’est donc un acte de reconnaissance.

Ecrire est une action qui se confronte a un horizon indéterminé : au
début, dans les premicres phrases, nous ne pouvons présager ni son
développement ni les variations, complexités et obstacles que nous
rencontrerons au fil de la rédaction. Il y a ainsi le verbe « écrire » une
dimension téléologique. On écrit sur ceci ou sur cela, parfois pour « le simple
fait » d’écrire. Mais, en tout état de cause, « €crire » implique ou requiert une
idée régulatrice, une trame — condition qu’évoquait Juan Benet®® pour
entreprendre un roman.

On écrit pour développer une idée. Méme quand on écrit pour exprimer
un sentiment, une expérience, une réflexion sur le monde, autrui ou soi-
méme, 1’idée régulatrice demeure indispensable pour orienter le cours de la
pensée et la forme de 1’expression. L’inverse dilue la tension affective,
éparpille le tempo expressif en phrases syncopées et banalise notre dire. Et,
naturellement, lorsqu’il s’agit de sujets plus abstraits, plus éloignés de nos
vécus immédiats, écrire exige un degré d’attention et de concentration que
seule I’idée qui nous guide permet de soutenir.

Ce que nous avons déja couché sur le papier n’est souvent, soit dit en
passant, qu’un prélude, une approche tatonnante du phénomene étonnant

836 |_e texte original parut dans Eikasfa. Revista de Filosofia, n°100, mai-juin 2021, p. 81-97.
Il sagit en effet d’un numéro d’hommage & Urbina, coincidant avec son 90™ anniversaire.
En voici I’incipit, sans doute rédigé par Pelayo Pérez lui-méme, et traduit par nos soins : « Un
ami certes, mais surtout un philosophe infatigable qui ne cesse d’ouvrir de nouveaux
chantiers a la philosophie dans son ensemble, et a la philosophie espagnole tout
particulierement. A ce titre, des amis, des disciples et des interlocuteurs se sont rassemblés
en nombre. Il est bon de rappeler la devise qui sied le mieux & Ortiz de Urbina : Amicus Plato,
sed magis amica veritas. ».

837 Eikasfa: revista de filosofia, n°74, mars 2017, pp. 91-99. Nous en proposons une
traduction dans un numéro spécial d’Eikasia, a paraitre en 2026 et dédié a la mémoire de
I’auteur.

838 « A vrai dire, écrire un roman doté d’une trame narrative est la chose la plus facile au
monde. Une fois I’ébauche terminée, I’intrigue et les personnages entrainent I’écrivain
comme des chevaux tirent leur cavalier. Le plus difficile est d’écrire un roman sans intrigue
préliminaire, sans idée directrice. », El Pais Semanal, entretien avec Angel S. Harguindey,
23 novembre 1980 (nous traduisons).



PEREZ GARCIA 348

qu’est « €crire ». Car écrire suppose en arriere-plan de « parler » et, de méme,
de « lire ». Parler et écrire configurent notre monde intérieur, quelque peu
chaotique, fulgurant et « silencieux ». Au stade du monologue intérieur, le lu,
I’entendu, le senti, le percu, le souvenu se superposent, se croisent, surgissent
et s’évanouissent ; ils se transforment en phrases a la recherche d’un sens,
voire d’un « espace d’orientation » qui peut parfois advenir en parlant a voix
haute ou en écrivant — ex-pressant.

Quand nous écrivons, nous agissons comme 1’artisan. Nous ciselons,
taillons, accentuons, recommencgons, modelons, reprenons, raturons ; nous
nous laissons guider par les sons des paroles muettes qui, pourtant, résonnent
SOUS Nos yeux a mesure que nous les lisons en les écrivant — une relation
perceptive singuliere. En réalité, nous écrivons aprés les avoir pergues « en
phantasia », apres les avoir « entendues » en notre for intérieur. D’ou la
difficulté et la nécessité¢ d’un contréle normatif de soi que facilite 1’idée
directrice. Car, a I’écoute de notre intérieur, ce tohu-bohu peut s’imposer avec
sa propension au chaos et a vouloir tout dire sans ordre.

Ecrire, ¢’est donc faire taire, circonscrire, canaliser et maitriser cet élan
vers le sonore, vers 1’éclat apparent — ce fulgur qui, précisément parce qu’il
brille, obscurcit le reste et impose sa tyrannie narcissique, nous détournant de
ce que nous voulions vraiment dire. Il s’impose par la maniere de dire, par la
sonorité et la résonance. Telle phrase, tel adjectif se détachent et entrainent
I’argument tout entier, au point que ce qu’on avait jusque-la écrit est happé
vers une digression, voire une contradiction. On dirait qu’en écrivant on renie
ce qui précede, que la fluidité du texte met de coté les tentations et tentatives
qui sous-tendent tout €crit. Prenons cette derniere phrase pour exemple : la
présence du mot « tentations » appelle aussitot « tentatives ». La question se
pose alors : « tentatives » entretient-il véritablement un lien avec «
tentations » ? Cet appel d’un mot a I’autre reléve-t-il d’une nécessité logique,
conceptuelle et inséparable du discours en cours, ou n’est-ce qu’une
concession a la simple euphonie, a I’emphase ? Ou bien cette consonance —
ce devenir du discours — porte-t-elle en germe, dans I’aimantation des mots
entre eux (attraction motivée par leurs forme, sonorité, potentialités
expressives ou charge signifiante), une dérivation spontanée qui se résout, se
développe et s’accomplit dans le mot suivant, ou la ressemblance, la
« filiation » formelle engendre une extension de 1’antécédent — non pas
comme cause mécanique, mais comme nécessité imposée par le fond muet de
ce qui, peu a peu, s’impose dans I’insolite fait d’écrire ?

La plupart des écrivants ne se posent pas ces questions de facon
explicite, bien qu’ils les vivent et les éprouvent dans leur pratique ; ils les
associent davantage a ce qu’ils cherchent a exprimer qu’a I’acte d’écrire lui-
méme. Lorsqu’ils ont préalablement ajusté ce que demande leur intention,



PEREZ GARCIA 349

leur projet, ils s’attellent, avec plus ou moins de difficultés, a la mise en mots.
Ils ont pris des notes, cueilli des citations, relu des auteurs utiles, gardé le
silence, réfléchi, douté, commencé, effacé, recommencé... Autrement dit,
I’idée, I’argument et 1’intention ont muri, et parfois, soudainement, 1’écriture
commence.

Les véritables difficultés surgissent donc surtout dans ces instants
antérieurs — parfois pendant des jours, parfois plus longtemps — ou I’écriture
attend, balbutiante, comme un attracteur qui résiste et se surcharge dans la
dilatation exécutive qui précéde sa mise au point. Ecrire est un acte
silencieux ; son visage public masque le revers invisible, celui de sa trace qui,
pourtant, résonne.

Ceux qui maitrisent un certain domaine du savoir, qu’il soit poétique,
littéraire, essayistique, scientifique ou philosophique, ou qu’il appartienne
aux espaces plus prosaiques de I’information et de 1’opinion, s’installent pour
écrire avec une apparente « naturalité ». Ils ont conquis la maitrise, le style et
I’art de la rédaction qui, apres des efforts acharnés, des années de formation
et d’étude, des tentatives et sans doute des tentations, les font paraitre comme
des écrivains. Ces écrivains donnent 1’illusion de la facilité, d’un automatisme
qui semblerait infirmer ce que j’ai esquiss€. Au contraire, c’est précis€ément
cette mécanicité apparente, cet automatisme trompeur, cette « immédiateté »
de ’auteur qui écrit avec fluidité dés qu’il se met a sa table, qui révele toutes
les difficultés a peine effleurées dans notre réflexion sur le prodige de
I’écriture. Le fait que certains écrivent souvent et admirablement confirme
tout ce qui précede.

Il n’y aurait ni belle prose, ni poeme éblouissant, ni exposé « clair et
distinct » d’un essai lumineux, ni la concision diaphane et nécessaire d’un
article d’opinion, et a plus forte raison rien de I’articulation d’un paysage
narratif, de la personnalité des protagonistes d’un roman ou d’une nouvelle
avec leur temporalité, leurs retours, leur mémoire, leurs rencontres et leurs
heurts, leur ame — rien de tout cela n’existerait si écrire se réduisait a ce que
I’on croit voir lorsque I’on écrit sans effort, quand on lit sans traverser les
phrases, les mots et les significations immédiates.

I1 faut écrire vraiment pour comprendre ce que signifie « écrire », pour
percevoir 1’ossature qu’elle dissimule et ce qui palpite derricre les lettres, les
syllabes, les mots. C’est seulement 1a, dans ce monde « des choses mémes »,
que I’écriture commence a montrer son vrai visage, sa sombre luminosité, la
puissance pensante de la « parole opérante ». Parole qui s’appuie sur une sorte
de partition que les locuteurs ont peu a peu régulée et rythmée par leur
pratique quotidienne. De la vient I’écriture : du silence et de la parole.

Nous atteignons ainsi le noyau central de I’énigme, la parole.



PEREZ GARCIA 350

L’écriture demeure parole silencieuse, murmure, monologue,
extériorité de I'intérieur. Contemplez une bibliotheéque, ses centaines et ses
milliers de volumes, muets et clos, renfermant des millions de mots, des
dizaines de langues et des centaines de thémes, soutenant histoires,
temporalités, mémoires, lieux, avatars... La, sur ces étageres silencieuses,
I’écriture dément son « dire » et contient pourtant la sérénité de ce qui a été
« dit », précisément parce qu’elle est 14, « sous les yeux et a portée de main ».
C’est la pensée « congelée », arrétée, exprimée et cependant muette, en
attente, préte a reprendre souffle, a relancer son heure, a déployer sa présence
et a se faire de nouveau « entendre », a se faire « voir » et a étre « lue » une
nouvelle fois. Lire la pensée qui a di étre écrite.

Mario Vargas Llosa, dans un article ou il revient sur sa collaboration
avec la presse, confie qu’il ne commence jamais a écrire sans avoir d’abord
trouvé le titre de son texte, car pour lui le titre est le résumé — ce que nous
appellerions 1’idée régulatrice — de ce qu’il va développer. Il évoque
également le conseil de son ami Jean-Francois Ravel, qui insistait sur
I’impérieuse nécessité d’écrire a partir d’'une seule idée afin d’éviter la
confusion, les digressions ou 1’enchevétrement produit par deux ou plusieurs
idées simultanées.

Tout ce qui précede cependant releve d’une réflexion formelle sur le fait
matériel d’écrire, qui ne I’épuisera nullement. Ce ne sont en réalité que des
bornes tracées autour de I’énigme de I’écriture et de son in-évocable renvoi a
la parole et a la lecture. Mais ce qui retient véritablement notre attention n’est
pas ’écriture canonique, académique pour ainsi dire — celle de Vargas Llosa
quand il signe ses chroniques, celle de Revel pour ses essais — ni méme
I’admirable exercice d’analyse du discours, quasi-structuraliste, que Roland
Barthes nous a 1égué dans Le degré zéro de [’écriture. Tout cela concerne
« I’objet » : le texte, sa structure, sa composition, son rythme, sa « facture ».
Ce qui nous intéresse profondément n’est pas ce champ préliminaire et
nécessaire auquel tant de spécialistes s’attachent. Non, c’est bien plutot
I’approche d’une écriture qui dé-objectivise le produit de son art, comme le
fait le poéme.

La poésie est, en elle-méme, un mystére. Ecartée du régime signifiant
ordinaire de la prose et de son objectivisme, méme lorsqu’elle évoque des
expériences vécues ou imaginées — comme parfois le roman — la poésie, qui
nourrit la meilleure prose, franchit le niveau objectivant et gagne un espace-
temps ou I’imaginaire perd pied : sauf dans la mauvaise poésie, il ne peut y
asseoir ses « réalités » ni y planter ses étendards. L’imagination peut au
contraire alourdir le poéme dés lors qu’il se surcharge d’images trop «
objectives », de métaphores et de sonorités excessivement « réelles »,
efficaces et reconnaissables. Certes, un poéme s’écrit avec des mots, mais



PEREZ GARCIA 351

aussi, comme le souhaitait Arthur Rimbaud, avec des couleurs. Ecrire de la
poésie, c’est précisément affronter la tyrannie représentationnelle et
signifiante des mots. Si j’écris « vert et je te désire vert », je ne peux me
contenter du simple et du banal : « vert ». Il faut lire le poéme dans son entier,
suivre son rythme, scander les syllabes, atteindre un plan autre que celui de
la prose quotidienne ; il faut entrer dans « le dire » de Lorca, se placer dans
son regard, se laisser porter par les sensations, par la musique, par I’affect que
son poeme éveille en moi comme lecteur.

D affect, les affections des mondes, des étres et des choses, le
devenir : le poéme est la vérité cachée du monde. Aucune vérité scientifique
ni aucun discours efficace ne sauraient supplanter la moelle nerveuse du
poeme. La preuve de ’essentialité de la poésie tient a son existence méme,
«inutile » au sens utilitaire. La question se pose alors : pourquoi la poésie
existe-t-elle ? Et par extension, pourquoi 1’art existe-t-il ?

Si Part est, par nécessité, un processus de désobjectivation, que
cherche-t-il, que réalise-t-il, que « touche-t-il » lorsqu’il dépasse le registre
imaginaire et objectif de la prose, de 1’artefact, de 1’effectivité ou nous nous
mouvons, parlons, lisons et écrivons ? Ne serait-ce pas que 1’art — et le poéme
particulierement — nous place devant le « phénomene du monde » qui se fait
et se défait, évanescent et fulgurant, face a une conscience ¢ébahie qui a son
tour perd pied, immergée devant I’infini d’une transcendance indomptable qui
apparait et se dérobe dans une phénoménalisation a peine saisissable ? Or
cette phénoménalisation laisse des traces, des perceptions, des scintillements,
des « couleurs », des rafales que les mots s’efforcent d’attraper en tissant une
sorte de réseau, une matrice topologique ou le phénomene se dessine, se
contourne et s’esquisse.

Parvenu a ce point, et il faut souligner combien il est difficile de
maintenir 'unique idée régulatrice que suppose le verbe « écrire », nous
sommes confrontés a la solitude de la conscience avec elle-méme. Cette
solitude se manifeste, comme on le sait, par la page blanche qui borne
I’horizon de notre écriture immédiate. J’ai, par exemple, le devoir d’écrire sur
ceci ou cela ; ceci ou cela oriente ma quéte, ma réflexion, 1’ordre préalable a
I’exécution finale. Cela peut paraitre mécanique, voire simple dans I’effort
routinier qu’exige l’exercice. Pourtant la page blanche et la solitude de
I’écrivain sont 1a pour nous rappeler le contraire.

Regardons maintenant le poete. En principe il n’a ni plan ni
argument ; personne ne le presse d’écrire un recueil ni méme un seul poeme.
Le pocte vit, aime, hait, rit et pleure, craint, espére, golite la beauté d’un
paysage, d’un visage, d’un souvenir. Il se sent lui-méme et sent le monde

839 « Verde que te quiero verde », premier vers d’un fameux poéme de Federico Garcia Lorca :
« Romance Sondmbulo », in Romancero gitano, Madrid, Revista de Occidente, 1928.



PEREZ GARCIA 352

autour de lui, les autres, I’éclat des regards ou leur obscurité, le tohu-bohu de
ce «on» impersonnel et massif qui le menace comme un attracteur
insensible, prét a I’engloutir. Le pocte ressent a 1’exces ; il habite ce territoire
esthétique ou la subjectivité vacille sous 1’effet de sa propre liberté, loin des
mots-signes, des mots ancrés comme poteaux d’orientation, balisant la route.
Et pourtant le poéte ressent comme tous les autres : nous sommes tous, a des
degrés divers, poetes refoulés, poctes inconscients, po¢tes malgré nos vies
prosaiques. La plupart d’entre nous n’écrira jamais, ne lira méme pas, et nos
remarques resteront des « lieux communs », des « monologues socialisés »,
des discours prosaiques déictiques.

Regardez votre prochain, écoutez ses paroles, lisez ce qui pullule sur
les réseaux sociaux. Dans ce langage ordinaire, dans cette « prose du
monde », vous sentirez les trous, les vides, le tremblement et les hésitations
d’un discours qui ne parvient pas a dissimuler les incertitudes de 1’existence,
la vibration intime des vécus, la face sentiente et cachée de cet étre-la qui ne
trouve pas de repos dans son devenir, dans sa parole, dans son prosaisme. Le
poete est cet humain qui franchit la barriere du quotidien et son tissu
socialisant pour contempler le monde et lui-méme avec la nudité qui cherche
son sens. Je pense a César Vallejo, a T. S. Eliot, a Francis Ponge, sans doute
aussi a Rimbaud, a quinze ou dix-sept ans, avec son regard stupéfait. C’est
I’extraordinaire par excellence, et pourtant il contient I’ordinaire de nous tous.

Le pocte est I’humain exemplaire, le témoin de nos
interrogations ; celles-ci s’inscrivent en sa subjectivité et, par ses opérations,
se transcrivent en mots, en vers, en poemes. Voila I’écriture a 1’état pur :
capter I’indicible — un regard, un paysage, un crépuscule solitaire, un frisson
devant la mort, I’extase de I’amour, la douleur, la grandeur ou I’orpheliniteé,
la joie et cette étrange tristesse bleuie qui semble nimber ceux qui
s’aventurent dans le territoire que le pocte entrevoit, comme dans une
« époche naturelle », une suspension instantanée face au monde naturel, le
dépouillant de son impérative naturalité afin d’en contempler le devenir, les
« phénoménes du monde ». Voici cet étre singulier : le pocte, le peintre qui
sort a I’aube pour saisir la lumiére, le musicien qui écoute le monde et dont le
silence s’inscrit dans I’ame sous forme de notes, de motifs, de syncopes qui
finiront par résonner en vers, en toiles, en partitions. Cet étrange humain,
I’artiste, le poete, écrit — il le fait méme avec nos propres mots et avec nos
sentiments reconnaissables. Mais quand il écrit depuis « ce lieu », depuis cette
demeure intérieure, nos mots ne restent pas tout a fait les mémes ni
simplement superposables, méme s’ils sont identiques en apparence. Ils se
disposent autrement, acquiérent une densité sonore ; ils nous arrétent, nous
interpellent, nous impliquent, semblent nous engager ; ils ébranlent notre



PEREZ GARCIA 353

crédulité et mettent a mal I'usage automatique et irréfléchi des mots. Nous
disons « amour », « tristesse », « étonnement », « vie », « mort », « étrangeté »
et nous n’exprimons guere quelque chose de réellement vivant, de charnel,
jusqu’a ce que nous lisions tel ou tel poéte. Alors ces sentiments, ces mots
incarnent ce que nous avions tu — ce que nous ignorions mais qui palpait 1a,
en arriére-plan de ce que nous voulions dire en proférant ces mots. Il nous
manquait la chose méme, le phénoméne de la tristesse, de I’amour, de la
beauté. Le contempler, voir comment il se dessine, fulgure et disparait dans
un tremblement que nous ne pouvons saisir et qui pourtant scintille 1a, devant
nous et en nous : voila ce que le poéte capte, éprouve et décrit avec nos mots
quotidiens, qui, ainsi transfigurés, cessent d’étre banals et prennent la
dimension extraordinaire de toute écriture. Ecrire consiste donc a se placer a
I’écart, au-dela des mots communs, au-dela du refuge quotidien et de
I’identité tribale. Le poéte est le « barbare » de Kavafis®*°, celui qui revient
des territoires interdits, du risque, du revers de notre coexistence apparente.
Et ainsi, au retour, il nous apporte 1’écrit, I’incision dans la chair de la quéte
de sens.

Si écrire est un acte extraordinaire, son institutionnalisation symbolique
en a fait un geste presque banal. Observez un enfant qui balbutie, a peine
dressé sur ses jambes : ¢’est une expérience prodigieuse. Ce petit animal est
peu a peu « domestiqué » par ses parents et par son milieu. Les rythmes du
sommeil, de 1’alimentation, les pleurs, la demande sans bornes, le corps lui-
méme qui s’ impose... tout cela est canalisé, humanisé, transformant le petit
animal en enfant. S’il était abandonné, il deviendrait I’un de ces enfants
sauvages, incapables parfois de parler, parfois méme de se redresser ou
d’entrer en relation, et qui, méme « secourus et eéduqués », n’acceédent pas
toujours a la pleine catégorie de I’« humain ». L’humain, c’est cet enfant
ordinaire qui apprend a marcher droit, a maitriser ses exigences et ses
impulsions, a parler. Puis, dans cet échange de gestes et de paroles, il
apprendra un jour a lire, a écrire. On le voit chaque jour dans nos sociétés
dites avancées : des enfants analphabétes, sacs sur le dos, en route vers la
garderie ou ils jouent et griffonnent sans répit. De la « domestication » a
I’« éducation ». Jusqu’au jour ou ils assemblent consonnes et voyelles, tracent
des mots, tissent des phrases. Ils dessinent, barbouillent, tatonnent,
progressent vers 1’accomplissement de leur devenir humain.

Sur le sol, sur les pierres, dans les cavernes, demeurent des traces de ce
devenir humain : empreintes d’une aventure ou s’inscrit, dans les gestes et les

840 Konstandinos Kavafis (1863-1933), dit Constantin Cavafy, poéte grec a qui nous devons
I’immortel « En attendant les Barbares », essentiellement connu du public francophone par
la traduction qu’en ont proposée Marguerite Yourcenar et Constantin Dimaras (Poémes,
Paris, Gallimard, 1958).



PEREZ GARCIA 354

opérations, cet excés qui réclame une figure extérieure, un signe, un trait par
lequel stabiliser la relation au monde et a soi. L’étre humain en devenir porte
en lui «la capacité de se décaler par rapport a lui-méme » que Gilbert
Simondon mettait en lumiére dans son grand ouvrage sur I’individuation ; ces
décalages se résolvent dans d’autres décalages et sont le fruit, selon lui, «
d’une incompatibilité initiale riche en potentiels »%*!, « source d’états
métastables futurs »%#2, Ce sont ces états méta-stables qui, paradoxalement,
nous poussent en quéte de sens. Le sens de I’orientation, par exemple, n’est
rien d’autre que le «sens» de notre corps, de sa verticalité, de son
mouvement, du rapport du regard a ’environnement, ainsi que du centre
spatio-temporel qui nous fonde. Et pourtant tout cela nous le vivons, le
faisons, 1’éprouvons « sans le savoir », depuis I’inconscience de notre
urgence, depuis la nécessité. Si nous perdons 1’équilibre, si nous avons le
vertige, si nous nous désorientons, cette « instabilité » nous submerge soudain
et nous ramene a un état d’indécision que nous ressentons comme un malaise
indéfini, voire une menace, car nous manquent alors reperes, prises et parfois
méme les mots. C’est précisément sur ce terrain que s’¢élabore 1’écriture : dans
sa pragmatique, dans sa nécessité d’orientation, dans sa répétition et dans la
certitude que nous procurera la reconnaissance d’un signe, d’un symbole,
d’un lien avec I’autre. Mais cette « méta-stabilité » — ce décalage entre nous
et le monde, entre nous et nous-mémes — est 1’état ordinaire du poéte, cet étre
qui ne trouve pas de repos dans les signes, les marques et les significations
déja coulées du monde.

« Les limites de mon langage sont les limites de mon monde. » Ludwig
Wittgenstein a toujours été une figure étrange de la philosophie. Le paradoxe
de son célebre Tractatus y brille d’un éclat singulier : ceuvre apparemment
redevable a la logique de son temps, elle contient un mouvement profond qui
la dépasse et la dissout. Wittgenstein fut avant tout un poeéte, un étre décalé
par rapport a la réalité et a ’existence méme, traversé par des puissances
méta-stables qui 1’ont conduit & mener une vie singuliére, anti-académique et
solitaire, et a écrire des textes dont 1’effort permanent était de faire affleurer
le sens que les mots masquent. On peut aisément repérer, chez des dizaines
de philosophes, ces mémes avatars, cette méme rencontre avec le fond du
monde et d’eux-mémes. On songe au reclus Baruch Spinoza, expulsé de sa
communauté et tenu sous surveillance, fagonnant son Ethique, ordonnant ses
postulats, dégageant corollaires et enchainements « more geometrico » des
passions de 1’ame — ces échelles menant au savoir — au moyen d’un langage
titanesque et d’une rigueur extréme par lesquels son regard incisif et son

81 | “individu et sa genése physico-biologique, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1995, p.
23.
842 « ... d’ou pourront sortir des individuations nouvelles », Ibid., p. 26.



PEREZ GARCIA 355

interprétation du monde, la subjectivité qui I’anime, se structurent et finissent
par apprivoiser ce «conatus» intempestif, jusqu’a produire le prodige
d’écriture que constitue son Ethique. Deux penseurs animés par la méme
ardeur, portés par un désir qui les éloigne du verbe académique, du dictum
classique et de la prose ordinaire.

Une intuition splendide traverse 1’ceuvre de Spinoza lorsqu’il
affirme : « Personne ne sait ce que peut un corps. » Pris littéralement ce mot
déroute, a la maniere du « vert » de Lorca évoqué plus haut. « Vert » ou
« corps » pésent sur le vers ou sur 1’énoncé spinoziste de leur attraction
massive. Mais 1’on discerne facilement ou pointe Spinoza : il est, en un sens,
phénoménologue avant la lettre. Le corps chez Spinoza est chair, « corps
intérieur », &me conjuguée au corps physiologique externe. Il serait hasardeux
d’affirmer que ce « corps » spinoziste est le Leib plutdt que le Kdrper ; une
telle lecture anachronique ne ferait que souligner la difficulté d’un philosophe
matérialiste du XV11°™ siécle & dépasser la tyrannie du signe, du mot institué
comme « Vert » ou « corps ». C’est toutefois la que se révele Spinoza, dans
son effort, sa quéte et sa pulsion poétique.

Dans Le malaise dans la culture, Freud écrit: «1’écriture est, a
Iorigine, le langage de I’absent®® ». Cette formule nous arréte. La question
décisive, comme on le voit, est celle de 1’« absent ». Il semble naturel
d’identifier I’absent a I’écrivain. Ou bien non, peut-étre s’agit-il plutét du
lecteur potentiel auquel tout écrit s’adresse. Quoi qu’il en soit, ces deux
absences sont identiques, bien qu’éprouvées depuis des poles différents. C’est
Ia, me semble-t-il, le noyau essentiel de ce que nous avons exploré dans ces
pages. L’« animal intentionnel » que nous sommes a chaque instant — telle est
la définition de 1’étre humain proposée par le phénoménologue espagnol
Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina** — implique cette « absence », propre a
1’état d’époché naturelle qui nous caractérise, a ce « décalage » déja évoqué.
L’étre humain ne nait pas achevé : il se constitue. Il nait a partir d’un instant
d’intensité maximale, d une affection excessive, diastolique, qui nous projette
hors de nous-mémes dans un processus anonyme et inconscient, mais senti
dans sa résonance et sa réverbération, ou, pour user d’une image, « la chair se

843 « A I’origine, I’écriture était le langage de I’absent, la maison d’habitation le substitut du
corps maternel, cette toute premiére demeure dont la nostalgie persiste probablement
toujours, ou I’on était en sécurité et ol I’on se sentait bien », Malaise dans la civilisation,
Paris, PUF, 1971, p. 39.

84 Animal intentionnel (ou « stromatologique », suggére-t-il parfois) plut6t que « rationnel ».
S’il est capable de connaitre, c’est en tant que doté d’instruments réflexifs aussi bien
conscients qu’inconscients. Son expérience est ainsi stratifiée, et d’une facon telle qu’elle
reflete I’échelonnement (caché) de la scala naturz : quantique, chimique, biologique,
éthologique. En sorte que I’étre humain, a I’extrémité de ce déploiement de la Nature,
incorpore une structure animale qui rompt pourtant avec le mode d’étre typiquement animal,
a « I’instant » ou émerge la conscience intentionnelle — laquelle charrie toujours, dans ses
limbes, un inconscient pas moins intentionnel.



PEREZ GARCIA 356

fait verbe ». L’animal intentionnel est I’animal qui parle ; il parle en incarnant
le monde et il traverse les phases et les déphasages de notre devenir. Parler
est la trame nécessaire de cette structure, la modalité étrange de notre relation
au monde et a nous-mémes. La sont les choses, la sont les autres, 1a ot nous
ne sommes pas. Mais c’est précisément depuis cette absence que la chair
parle. Si nous étions pleinement la, présents, comme les autres et comme les
choses, nous ne parlerions pas : un geste, un grognement suffiraient. Quelques
sons suffiraient a indiquer, différencier, marquer, communiquer. Or nous ne
sommes pas la, et cette expérience vive incarne la recherche du
« langage » — c’est-a-dire la pensée en voie de se concrétiser, de se dire, de
prendre forme, vers la voix qui me désigne, me montre, m’identifie et
résonne : « je suis celui qui parle ». Ce dire, ce parler qui rend présente a moi-
méme et aux autres I’absence que pourtant je suis, « dévoile » ma propre
absence, que je comble par mes gestes, mon regard, ma voix : « je suis celui
que je ne suis pas ». C’est la que se tisse la trame de I’écriture et son possible
acheévement. Le filet que nous tissons pour lancer dans cet océan d’absences
a pour hamecgons les mots : « vert », « corps », « ame », « beauté », « amour »,
« mort », « Verité »...

Si ’on prend n’importe quelle phrase canonique, pourvue de sujet,
verbe et prédicat, on y obtient une vision achevée du monde. Peu importe ce
qu’elle signifie ou indique, qu’elle soit banale ou intensément sublime, la
structure — du moins en Occident — de cette phrase met en lumiére 1’opération
par laquelle un absent se présente, au creux de la relation implicite qui
organise sa fabrication explicite. Mais cette dynamique ne se laisse clairement
saisir que par la poésie.

Urbina illustre souvent ses méditations phénoménologiques par une
lecture trés fine des grands textes, notamment ceux de Franz Kafka®®. Kafka
est sans doute I'un des génies littéraires du siecle dernier et les lectures
foisonnantes de son ceuvre en sont la preuve. C’est une expérience
comparable a la lecture de Wittgenstein ou de Spinoza, inépuisable. Une
vérité incontournable subsiste, pourtant : 1’écheveau apparemment
« épuisant » de son ceuvre, cette fantasmagorie, n’efface pas le combat intime
de 'homme Franz Kafka avec lui-méme, avec ses affections, avec son
expérience aigué du monde et de la société de son temps. Kafka est un poéte
en prose, une sorte de Dante parcourant les enfers du XX*™ siécle. Il ne s’agit
pas ici de critique littéraire ; au contraire, Kafka illustre ce « mouvement »
qui, a partir de notre monde institué et de notre refuge apparent, traverse un
espace ou tout se dissout, se désaccouple, se déphase et ou les multiples

85 En témoigne surtout le second chapitre de Estromatologia (« El prisionero y el
agrimensor: cambio de mito» op. cit, p. 39-60) tout entier dévolu a une lecture
phénoménologique du Chateau.



PEREZ GARCIA 357

chemins du sens se perdent, se dévient, bifurquent, jusqu’a transposer et
incendier la prose littéraire de son époque. Kafka devient « poéte » a part
entiere pour produire des textes essentiels comme Le Procés ou Le Chateau.

Vers le milieu du siécle passé, le structuralisme a creusé la voie de la
postmodernité. I1 1’a fait en exténuant les relations intersubjectives, en érodant
le «grand récit ». Jacques Lacan, pour qui « l’inconscient est structuré
comme un langage », clot et institue symboliquement le domaine de
I’inconscient, circonscrit par I’hégémonie du signifiant. Jacques Derrida n’est
pas éloigné de ce mouvement ; il vise a mettre en crise la prééminence de la
présence. L’archi-écriture surgira comme un météore qui, selon nous,
emportera toute 1’ccuvre ultérieure de ce premier interpréte de la
phénoménologie vers 1’explosion de sa propre écriture. En ce sens, Lacan se
réve comme Socrate, « celui qui n’écrit pas », dépositaire de vérités cachées
et de signifiants incisifs et quasi magiques ; il oublie cependant que Socrate
nous parle et nous interpelle, qu’il existe parce que Platon a écrit,
précisement, les dialogues qui lui donnent vie et présence.

Mais cet inconscient symbolique repose paradoxalement sur un
inconscient plus profond, ce « territoire » qui le rend possible, ou le signifiant
se dilue, se désancre et laisse affleurer une profusion d’éclats, de possibles
« signes », de lambeaux du monde qui s’assemblent et se défont, ainsi que
leurs nceuds, leurs embranchements, leur spatialité et leur temporalité « se
faisant ». Il n’y a la encore ni écriture ni signifiants stabilisés ; ce langage sans
sujet doit se chercher jusqu’a devenir langue, jusqu’a se dire, se fixer, se
donner a voir et s’instituer. C’est sur ce terrain alors qu’émergent Lacan,
Derrida, Deleuze, mais aussi la philologie, I’archéologie freudienne, les
associations, les relations entre les uns et les autres, les absents qui, pourtant,
y présentent leurs soupcons, leurs tensions, leurs peurs et leurs désirs, leur
invisible rapport a eux-mémes. La, tout se tisse dans un silence qui,
cependant, fera palpiter cette résonance particuliere qui traverse notre
subjectivité jusqu’au refuge apparent de la parole.

L’écriture est, en dernier ressort, la fixation d’un présent qui s’absente.
La lettre inscrit dans le temps sa propre fugacité transformant le proféré en
signe visible par D’artifice de sa figuration objective et effective. La lettre
s’organise selon une temporalité spatialisante : les différences dévoilent,
comme les choses, leur simultanéité, la mise en espace qui les répartit en
figures disparates, lesquelles recueillent a leur tour les divers sons qui leur
sont associés. André Leroi-Gourhan voulait y voir, comme dans d’autres
techniques, une exo-somatisation, autrement dit 1’extériorisation du corps.
Son « naturalisme » vient toutefois fausser cette appréciation féconde, car il
instaure une lecture bien trop mécanico-causale. Bernard Stiegler, récemment
disparu, fortement influencé par Derrida et surtout par Simondon, s’efforce



PEREZ GARCIA 358

de dépasser ce réductionnisme naturaliste dans ses travaux sur la technique et
le temps, en reprenant et renouvelant les analyses de Leroi-Gourhan. Il le fait
en recourant a Edmund Husserl et a la structure rétention-protention, selon
laquelle la parole et, partant, 1’écriture se déploient dans leur exécution méme.
Cette structure est davantage et autre chose que le simple souvenir, la
mémoire nécessaire. Elle constitue ’unité qui pilote la phrase, ce que nous
disons ou écrivons et qui, a son tour, réapparait lors de la lecture. L’enfant qui
apprend a lire balbutie ; il avance de syllabe en syllabe voire de lettre en lettre
sans avoir encore atteint ce moment unitaire de la phrase, cette fluidité
articulée par la rétention et qui conduit, sans 1’avoir lue encore, a la phrase
suivante, que la protention annonce. Mais 1’écriture possede, comme le
souligne Stiegler, une qualité mnémotechnique singuliere que la parole perd :
la permanence, la possibilit¢ de répétition, la fonction d’archive. Certes,
aujourd’hui I’enregistrement sonore permet de conserver les discours parleés.
Pourtant cette qualité archivistique provient originellement du « gravé »,
c¢’est-a-dire de I’écriture. L’écriture a une dimension historique. On écrit pour
durer, pour persister. Méme une simple note sur une liste de courses ou une
adresse manifeste cet horizon orienté vers I’avenir.

On écrit pour plus tard, pour demeurer dans le temps.

Ainsi, en relisant ce qui a été €crit, il n’en cesse pas moins d’étonner le
« chemin » parcouru jusqu’ici, I’effort pour franchir I’écrit et me placer du
coté de celui qui écrit, du coté de 1’absence de I’autre, de cette négativité
singuliére que Jean-Paul Sartre illustre dans L ‘étre et le néant par 1’absence,
au café, d’un ami que 1’on venait voir : « Pierre n’est pas ici ». Pourtant, en
écrivant cela I’écriture ramene ’absent a la présence, car elle cherche, mot
apres mot, a convertir cette négativité étrange en une référence positive, en
un existant. « Je suis allé voir Pierre et il n’était pas la. » Cette seule phrase
fait du sujet un existant, une réalité qui trouve en son ami sa complétude.
C’est la puissance de I’intersubjectivité manifestée par 1’écriture : elle comble
les absences, celles des étres, celles des choses, celles du monde, elle les
prend, les fixe, pour mieux les surmonter, pour les transcender.

De nos jours, a comparer I’étre humain au logiciel d’un ordinateur,
réduit a un simple systéme neuronal, I’homme se dissout ; il s’épuise dans cet
involutionnisme transhumaniste. Cette condition posthumaine transforme
alors I’écriture en un processus machinique, en un produit algorithmique du
cerveau, propre a un corps sans envers, sans « chair », en une physiologie
supra-humaine ou 1’absence de soi dessine le visage d’un étre non-humain,
réduit émotionnellement aux réactions biochimiques de son organisme et dont
le code génétique prescrirait la construction mécanisée de son étre au monde.

L’écriture, pourtant, fut et demeure ce lien avec la parole, avec la
vibration d’une conscience qui se forme au-dela d’elle-méme, qui se



PEREZ GARCIA 359

conserve, s’étend, se recueille et se déploie dans I’inscription de soi au moyen
des mots, mots qui renvoient a d’autres mots, a autrui, au monde. L’écriture
fixe les sons venus du silence ; elle reprend I’instant fugitif du sens qui se fait,
se cherche, se rencontre puis s’évanouit. La question premiére n’est pas tant
la signification des mots que le sens méme, le balbutiement des « phénomeénes
du monde » qui traversent notre dire.

Nous avons voulu montrer le « phénomeéne de 1’écriture » dans ses
variations et ses approches possibles, en nous tenant a 1’écart de sa seule
dimension technique, et en cherchant a saisir I’instant apparemment
impossible de son origine, sa nécessité, la transposition de la voix a la lettre
qui la saisit et la fige.

A ces niveaux, que la poésie nous a permis d’apercevoir — dans ses
décalages affectifs, dans le va-et-vient du dit vers I’écrit et de 1’écrit vers ce
silence modulant —, il était impossible de ne pas évoquer I’ouvrage fascinant
et indispensable qui parcourt I’itinéraire esquissé ici, le livre majeur de
Mariano Arias Paramo, El escriba sagrado®®.

La sacralité de 1’écriture s’enracine dans ce « mythe de justification »
dont parle Urbina et qui se raconte, notamment, dans nos textes initiatiques
fondateurs du monothéisme. Moise et Mahomet, I’un méme illettré, re¢oivent
un texte dicté par la Voix, par Yahvé. Le récit mythique enveloppe les
différents niveaux phénoménologiques : des tables de la Loi gravées dans la
pierre a la voix flamboyante ou la « transcendance absolue », autrement dit
Dieu, s’empare du prophete. Cette voix requiert la relation a I’autre, une
intersubjectivité qu’il faut « éduquer », civiliser, doter de normes et de lois
qui ne sauraient étre laissées a la mémoire errante ni aux interprétations
subjectives. Pour perdurer, elles doivent étre gravées, ciselées et exhibées
ainsi dans leur dire éternel, a tous et a chacun des élus, de génération en

846 E| escriba sagrado. Filosofia del origen de la idea de escritura, Madrid-Oviedo, Brumaria
/ Eikasia, 2016, 521 pp. Arias propose une archéologie philosophique de I’écriture qui retrace
son déploiement, des bullae mésopotamiennes a I’alphabet grec, en montrant comment
I’écriture a structuré a la fois la rationalité et la sacralité. D’abord en continuité avec les
pratiques orales et mythiques néolithiques, I’écriture se détache progressivement comme
médiation autonome, réarticulant nature, société et divin. Elle opeére la transition du mythe a
la pensée critique, prépare I’avenement du monothéisme en rationalisant la pluralité des
numina, et conditionne I’émergence de la philosophie, des mathématiques, de la poésie et des
arts. Les supports et instruments (tablette d’argile, papyrus, parchemin, papier, imprimerie,
jusqu’aux mémoires numériques) agissent comme relais techniques favorisant abstraction et
universalisation. Contre I’idée aristotélicienne de la lettre réduite & « I’ombre de la voix »,
Arias montre que la sacralité se consolide quand la parole, jusque-la souffle fugitif, se fixe
dans le signe : la voix divine — et singuliérement celle de Yahvé — se stabilise en Loi écrite,
en inscription durable. Bien loin de le diminuer, cet acte transforme le sacré en autorité
universelle et en mémoire partagée. L’ouvrage dialogue ainsi avec le judaisme, la
psychanalyse et le structuralisme, tout en s’appuyant sur I’anthropologie philosophique : la
distance qui sépare I’homme de I’animal n’est pas une différence de nature, mais le résultat
d’un processus d’auto-construction rendu possible par I’écriture et les pratiques collectives
par elle engendrées.



PEREZ GARCIA 360

génération. L empreinte, au sens le plus strict, confére a cette écriture une
aura divine et la fait « sacrée » précisément du fait de son rapport & ce qui
dépasse 1’écriture elle-méme, a cette écriture née des besoins quotidiens du
fonctionnaire, du scribe qui reléve et consigne transactions et pactes. C’est
pourquoi la Torah, les Tables de Moise ou les révélations de Mahomet
reposent sur la « parole de Dieu » et sur I’idée d’un Dieu unique et souverain
qui, en son dire méme, abolit et proscrit toute autre divinite.

Sur ce point, Fernando Miguel Pérez-Herranz, dans son indispensable
ouvrage sur la pensée philosophique hispanique des XVme-XVII®™ siécles,
Lindos y tornadizos®*’ reprend la thése d’ Arias et ne s’en tient pas a en faire
le commentaire : il I’étend en directions insoupgonnées, par exemple lorsqu’il
évoque « ce long et difficile voyage de la sortie d’Egypte au Sinai ; un voyage
qui a transformé le lourd dieu égyptien des pyramides en le dieu léger de
I’écriture ». Pérez-Herranz attire 1’attention sur ces peuples sémitiques
nomades qui traversent le désert et se rassemblent, se stabilisent et s’unissent
autour du Livre et de son écriture sacrée.

On dirait que le désert, immense parchemin infini, grave 1I’empreinte
« invisible » de son passage et annonce ainsi la métonymie du cuir, de la
tablette ou ces expériences d’infini et de solitude se transposent en incisions
durables et eternelles. De la nait leur sacralité, celle qui procéde de la
sublimation, de la « volonté de puissance » de ces peuples déracinés en quéte
d’espace et d’identité. Les paroles transmissibles — les lois face a la nature,
comme le souligne Herranz (« tuer et interdire de tuer ») — doivent émaner de
la Voix mais s’instituer par la lettre, car la voix est fugace et s’efface dans la
mémoire comme les traces sur la terre que balaient le vent et la pluie.

Ecrire est donc la technique centrale de la civilisation. Elle commence
avec le fagonnage de la pierre et du cuir, avec le feu et la domestication des
animaux, avec la parole et les récits mythiques, avec 1’agriculture et le
pastorat qui exigent comptage, échange et mesure. L’écriture recueille toutes
ces expériences et les fond, bronze et argile mélés, jusqu’a tisser ce
prodigieux entrelacs de sons par lequel besoins, pensées, affects et volontés
se surajoutent a la nature sauvage, inchoative et chaotique dans son devenir.

L’intrigue humaine nait a cette aube « muette » du Néolithique et se
déploie dans les relations que la parole instaure et soutient, dans une fragilité
que seule une nécessité impérieuse peut surmonter, jusqu’a se condenser, au
fil des millénaires, en routes, échanges, métissages, affrontements et
décalages instables qui, grace aux techniques, aux rites de passage, aux

87 Lindos y tornadizos. El pensamiento filosofico hispano (siglos XV-XVII), VI Premio Juan
Andrés de Ensayo e Investigacion en Ciencias Humanas, Madrid, Editorial Verbum, janvier
2016, 472 pp. Antonio José Lopez Cruces en propose une recension (espagnole) dans le
numéro 73 d’Eikasia.



PEREZ GARCIA 361

mythes et aux récits qui sillonnent la surface du monde, font que toute cette
masse de 1’étre, du faire et du penser se condense et « cristallise » en mots
devenus incisions, en lettres et en syllabes qui, prodigieusement, les
représentent. La transposition de la voix a la lettre écrite est, par son étonnante
ruse, une excellente illustration de la subjectivité qui incarne les
« phénomeénes de monde » : dans I’écriture se recueillent leur fulgurance, leur
rythme, ’évanescence de leur apparition. L’écriture cherche précisément a
saisir et a prolonger dans une forme de permanence ce que la voix, a elle
seule, ne parvient pas a retenir. Pourtant ni 1’écriture, ni la parole prononcée,
ni le monologue intérieur silencieux, pris isolément, ne nous diraient tout ni
ne sauraient prétendre a une prééminence qui rendrait les autres superflus. Au
contraire, écrire montre combien nous devons a la parole, et combien nous
devons réfléchir notre propre dire. Ce mariage du dit et de 1’écrit exige, pour
étre fécond, ce moment silencieux du sens qui se cherche, se fait et se défait,
comme la musique que la partition conserve a partir de 1’attention de nos sens
vibrant en silence et en harmonie.

Notre corps, nos mains, nos yeux, la quiétude attentive de celui qui écrit
forment le cadre nécessaire mais insuffisant de cette invention qui se
réinvente en chacun de nous, les écrivants. Pour ne pas nous contenter de
I’apparent « naturalisme » de notre geste, pensons a ce que nous
accomplissons réellement en écrivant : cela dépasse la dextérité technique, les
automatismes, tout ce qui s’apprend durant ’enfance. Ecrire nous engage
pleinement, tout comme parler. Nous sommes engagés, en tant qu’étres
humains, imbriqués dans la texture du monde, dans cette intrigue énigmatique
que nulle parole, écrite ou non, ne parvient entiérement a déchiffrer.

Post-scriptum

Apres avoir clos le texte précédent, que j’ai rédigé d’un point de vue
phénoménologique — ce que, je crois, je n’ai pas caché — il me parait
nécessaire d’ajouter un bref commentaire sur sa singularité la plus saillante :
la circularité manifeste qui relie, tout au long de ces pages, « exercice » et «
représentation ». L’exercice apparait comme évident : « écrire ». Et sa
représentation, ce sont les pages écrites. Mais « représentation » signifie
ramener a la présence. Il s’agit de rendre présent ce que I’on fait, ¢’est-a-dire
’acte d’écrire. A cet égard la formule prend I’allure d’une tautologie.
Pourtant ce que nous mettons en présence n’est pas I’exercice mécanique
d’écrire, mais 1’écriture dans son apparition, I’écriture qui se « fait et se défait
» en nous avant méme de s’exécuter, et qui exige de nous (comme je 1’ai tenté
d’illustrer par quelques exemples) une dislocation, un désajustement entre
celui qui exécute I’écriture et celui qui éprouve 1’apparaitre de ce qui va étre



PEREZ GARCIA 362

écrit. Dans cet aller-retour, au cceur de cette circularité inéluctable, les
décalages du sujet correspondent a la dislocation méme de [’exercice
d’écrire : celui-ci appartient a I’institution symbolique de 1’écriture, dont ces
pages ne sont qu’une représentation. Mais le nceud de la question est que,
pour accomplir cette re-présentation, je dois, en tant que sujet qui écrit, me
situer « hors » de I’institution symbolique.

La circularité dont je parle n’est autre que la réflexivité, ou davantage
encore, ce qui rend la réflexivité possible ; et cette réflexivité s’accomplit
précisément dans la circularité exposée. On ne peut, en principe, se dégager
de I’entrelacs ou, en tant qu’exécutants, en tant qu’écrivains, nous semblons
enfermés. Pourtant, dans le désajustement évoqué, le cercle peut étre dépassé,
transcendé, par cette quéte de sens qui nous transporte au-dela — ou plus avant
que — P’exercice et la représentation. Cette trame est propre a quiconque
s’appréte a écrire : la « pensée » est un langage encore non proféré, qui se
constitue et qui, soudain, se transpose et atteint son dire, et par la méme sa
possibilité d’étre écrit, autrement dit re-présenté. C’est dans cette relation
espace-temporelle singuliére que se dessine la circularité dont j’ai parlé ; c’est
aussi la que le sujet se scinde, se disloque et trouve, en écrivant, son ips€ite,
la « métastabilité¢ » nécessaire. On comprendra alors que cette situation
légitime, d’une certaine fagon, ce que nous affirmons quand nous écrivons sur
« écrire ». C’est a partir de D’expérience vécue de cette transposition
circulaire, de ce méme désajustement, de la stabilit¢ que 1’on atteint dans
I’écrit, que nous pouvons non plus seulement émettre des opinions, mais dire
précisément ce que nous faisons en le faisant, ou ce qu’il est inéluctable de
faire. Ecrire est une technique, non une science. L’ objet-artefact que ces pages
mettent au jour cache, derriere lui, la malléabilité du silence, du souvenir, des
sensations, jusque des normes qui, en tranchant, font surgir a la présence ce
que les mots écrits captent avec plus ou moins de fortune. Ecrire est
I’empreinte d’un sujet absent qui, dans la représentation que brise 1’exercice
de I’écriture, se fait présent comme noyau, comme « centre » du cercle qui,
inévitablement, se forme.



La révolution en attente®*®

PELAYO PEREZ GARCIA
| Préambule

Depuis quelques années, j’ai progressivement tracé et ordonné des lectures,
des conversations et des réflexions autour de la « fin de I’humanité », une
humanité écrasée et ni¢e, paradoxalement, par son « succeés », par son
expansion démographique et I’emprise qu’elle exerce sur le monde, par
I’implantation croissante de la Technique et par sa réduction naturaliste, qui
pose d’immenses problémes de toute nature. Plusieurs amis — du regretté
Marc Richir, a Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina en passant par Silverio
Sanchez Corredera et Fernando Pérez Herranz, entre autres — m’ont répondu,
interpellé voire proposé des voies possibles d’approches et de traitement
depuis la position phénoménologique qui est aujourd’hui la mienne. Et c’est
sous ce regard que j’ai abordé la question de la Révolution et de 1’Utopie, en
croisant trois problématiques philosophiques que j’espére voir apparaitre
comme les armatures de ce texte, certes apparemment dissimulées dans sa
rhétorique expositive, par laquelle j’essaie d’attirer I’attention et d’inciter a
une réflexion qui, sans aucun doute, exige un traitement plus exhaustif,
détaillé et, bien siir, philosophique.

Ces trois probléemes sont, pour reprendre les mots d’Urbina :

1. Le champ intentionnel (humain) subordonnant le champ eidétique
(inhumain).

2. Le niveau du sens subordonnant le niveau symbolique.

3. Le sacré, mythifié par les religions, mais non encore récupéré
philosophiquement comme transcendance absolue (bien qu’il existe un
premier essai chez Marc Richir).

II. Larévolution en attente

Un ami m’a fait parvenir plusieurs livres scannés, parmi lesquels se trouvait
un ouvrage de Simone Weil, L homme et le sacré (sic), flanqué d’une préface

88 Traduction de « La revolucién pendiente », paru dans Eikasia. Revista De Filosofia, n°131
: Extra. Nictalope: en homenaje a Pelayo Pérez Garcia, octobre 2025, pp. 27-37. Le texte
original fut vraisemblablement rédigé en 2017 a I’occasion du cycle de conférences « Utopie
et révolution » organisé par la Société asturienne de philosophie (SAF).



PEREZ GARCIA 364

de Giorgio Agamben, que je ne connaissais pas®*®. Il y avait des décennies
que je n’avais pas relu cette philosophe singuliére, encore aujourd’hui
qualifiée de mystique, surdouée, engagée pour la cause ouvriére au point
d’avoir travaillé a 1’'usine Renault — « 1a j’ai regu la marque de ’esclave »,
écrivait-elle aprés une telle expérience®® — puis dans les communautés
rurales. Elle participa a la guerre civile espagnole comme membre de la
colonne Durruti et mourut a la fin de la Seconde Guerre mondiale, en
Angleterre, a trente-quatre ans, apres s’étre convertie au christianisme et avoir
été baptisée, alors qu’elle venait d’une famille juive bourgeoise et laique.
Assurément, cette détermination socioculturelle a marqué sa trajectoire,
comme ce fut le cas pour Lévinas, mais c’est bien cette recherche du sacré
dans I’homme qui fait d’elle une penseuse si particuliére et intéressante au
regard de 1’époque ou elle a grandi et se forma.

Certes, Simone Weil préchait un réformisme révolutionnaire, et elle en
débattit avec Trotsky, critiquant la dérive stalinienne de I’URSS. Cela tenait
a son humanisme grec, qui tempérait cet engagement révolutionnaire dans sa
quéte du « sacré dans I’homme ». Hannah Arendt a elle-méme reconnu cette
influence lorsqu’elle s’est livrée a ’enquéte qui allait donner peut-&tre son
ouvrage le plus influent sur le totalitarisme. Dans le livre cité¢, Simone Weil
oppose le concept de personne a celle de I’homme « nu », formulant ainsi une
critique aigu€ de I’institution des droits de la personne issue de la Révolution
frangaise, car c’est ce statut symbolico-juridique qui, selon elle, aurait occulté
le sacré de I’homme : « En I’homme, tout est sacré excepté, sa personne »°.

C’est cette question que je souhaite poser ici, peut-&tre non pas dans le
sens précisément développé par 1’auteur de la préface — comme je 1’ai déja
dit, Agamben et son « homo sacer » — mais comme ce phénomene que le
« capitalisme technologique » montre criment devant nos yeux : son

849 1| s’agit vraisemblablement de La personne et le sacré. La préface de Giorgio Agamben
est parue dans I’édition Payot & Rivages, Paris, coll. « Rivages Poche Petite Bibliothéque »,
2017.

850 « Etant en usine, confondue aux yeux de tous et & mes propres yeux avec la masse
anonyme, le malheur des autres est entré dans ma chair et dans mon ame. Rien ne m’en
séparait, car j’avais réellement oublié mon passé et je n’attendais aucun avenir, pouvant
difficilement imaginer la possibilité de survivre a ces fatigues. Ce que j’ai subi la m’a
marquée d’une maniére si durable qu’aujourd’hui encore, lorsqu’un étre humain, quel qu’il
soit, dans n’importe quelles circonstances, me parle sans brutalité, je ne peux pas m’empécher
d’avoir I’impression qu’il doit y avoir erreur et que I’erreur va sans doute se dissiper. J’ai
recu la pour toujours la marque de I’esclavage, comme la marque au fer rouge que les
Romains mettaient au front de leurs esclaves les plus méprisés. Depuis je me suis toujours
regardée comme une esclave », Lettre au pére Perrin du 14 mai 1942, in Le ravissement de
la raison, textes choisis et présentés par Stéphane Barsacq, Seuil, Paris, coll. Points Sagesses
« Voix spirituelles », 2009.

81 Nous rendons ici la traduction qu’en livre P’auteur. Le texte original dit : « Il y a dans
chaque homme quelque chose de sacré. Mais ce n’est pas sa personne. Ce n’est pas non plus
la personne humaine. C’est lui, cet homme, tout simplement. », La personne et le sacré, op.
cit., p. 26.



PEREZ GARCIA 365

inhumanité. La révolution sera humaine ou ne sera pas, et toute utopie post-
humaine ne sera que la couverture d’une dystopie sauvage.

Un autre ami m’expose ses préoccupations et 1’enquéte qu’elles ont
suscitée autour de la question du « mal », sous toutes ses facettes. Il estime
que la philosophie occupe le champ qui se tient « entre le bien et le mal ».
Placés 1a, ne serait-ce qu’un instant, le probléme de I’humain nous confronte
a I’inhumain et au post-humain, ce champ labouré par le réductionnisme
idéologique d’un scientisme au service de la dérive capitaliste, dans sa
dynamique machinique implacable. Il est impossible de répondre depuis les
réformismes et les utopies de la mauvaise conscience, celles qui repoussent
sans cesse I’horizon transformateur vers un au-deld, un plus loin, un apres
impossible. Ainsi, ’Union européenne, par exemple, ce palais de cristal qui,
loin d’engager un véritable processus révolutionnaire, cherche a conjurer son
déclin et ses peurs par des réformes destinées a atténuer les tensions, les
menaces et les intrusions insidieuses de ce nouveau monde dans lequel nous
vivons depuis des décennies.

Nous sommes donc confrontés a la dérive implacable d’un capitalisme
incapable de s’autolimiter, a un monde ou I’humanité est soumise a une
dialectique déshumanisante, ou nos corps ne sont guere plus que des paquets
de cellules réagissant a un milieu, ou des personnes juridiques sans réelle
capacité politique réelle, incapables de se transcender et de se relier aux
générations passées et a venir en tant que ce qu’elles sont — des étres humains,
dans cette égalité que nous confere la communauté d’appartenance originaire.

Cette regard rapide et pessimiste de notre monde global, naturaliste et
technocratique ne tient que si 1’on considere 1’étre humain comme un
impossible, comme une barriere que le post-humain annonce précisément
comme dépassée. Cependant, ce n’est pas notre position : nous la qualifierions
plutot de révolutionnaire, ou plus exactement, comme postulant la nécessité
d’une révolution.

Simone Weil écrit :

Voila un passant dans la rue qui a de longs bras, des yeux bleus, un esprit ou
passent des pensées que j’ignore, mais qui peut-&étre sont médiocres. Ce n’est
ni sa personne ni la personne humaine en lui qui m’est sacrée. C’est lui. Lui
tout entier. Les bras, les yeux, les pensées, tout®2,

Cette tenace opposition aux enveloppes symboliques, ce sauvetage du sacré

82 |bidem. L auteur traduit ce passage ainsi : « He aqui un paseante en la calle que tiene
largos brazos, ojos azules, y un espiritu donde se suceden pensamientos que yo ignoro, pero
gue quizas son mediocres. No es su persona, ni la persona humana en él, lo que me resulta
sagrado. Es él. El todo entero. Los brazos, los o0jos, los pensamientos, todo », art cit., p. 32.



PEREZ GARCIA 366

en tout homme, ce qui perdure malgré qu’on puisse « lui arracher les yeux »,
lui faire du mal, et qui le fait toujours attendre le bien, voila peut-étre ce qui
relie sa conception révolutionnaire a 1’utopisme. Simone Weil apparait
comme un lumineux exemple d’un utopisme révolutionnaire qui, malgré elle,
se teinte d’un individualisme qui, en derniére instance, s’avere réactionnaire.
Il est vrai qu’elle nous propose, comme nous I’avons dit, la révolution contre
le réformisme, allant jusqu’a qualifier Gandhi de réformiste ; mais il n’en
reste pas moins que son refuge dans la mystique et la foi nous montre un esprit
« personnel », paradoxal et sans issue, précisément a cause de cet
individualisme qui ne peut trouver d’autre échappatoire que 'utopie par
excellence : I’ Au-dela.

Il ne s’agit pas ici de déprécier la femme engagée ni les apports que sa
breve vie nous a légués — bien au contraire. Ce que son exemple laisse, c’est
un temps révolu, une perspective aujourd’hui impossible, ou la révolution
survenait comme le désastre annoncé d’une économie financiére sans ame,
pour laquelle I’humain avait cessé d’étre le lest, la géne de la bourgeoisie qui,
pendant deux siecles, conditionnait encore son développement. C’est ce que
Marx pouvait encore cé€lébrer dans Le Capital, ce « capital humain » qui
faisait tourner le monde, ce qu’on a appel¢ le « general intellect ».

Si la dialectique de I’inhumain et du surhumain laissait I’humain dans
un orphelinage permanent, la transposition actuelle, qui prend son visage le
plus marqué dans le posthumain place I’humain devant un avenir sans issue
apparente, du moins sans issue utopique. Mais, en méme temps, elle forcera
les étres humains a réagir face a cette disjonction. Si le sauvage et I’inhumain
nous rongent et nous habitent, comme le montrent au quotidien le terrorisme
global et les psychopathies de masse que ce capitalisme débridé semble
inoculer, les réponses technologiques, telles que I’intelligence artificielle, la
robotique ou la sélection génomique des générations a venir en faveur des
mieux nés et des plus riches, tendront jusqu’a I’extréme un monde asphyxié
et dont I’injustice atteint des limites insupportables. Si bien que c’est 1a,
précisément a la limite méme, que, selon nous, 1’alternative au capitalisme
inhumain commencera a se frayer un chemin, justement parce que 1’idée
régulatrice qui soutient le communisme aura atteint la dimension du « sacré
dans I’homme », autrement dit sa propre humanité.

Il semble que nous revenions a faire partie de cette communauté — non
pas de singuliers, comme le signale Ortiz de Urbina dans ses recherches
phénoménologiques sur la stratification de la subjectivité, mais de la
communauté mondiale des sujets consommateurs, assimilés en cela aux sujets
qui constituent « la part des sans-part, ceux qui n’ont pas de part ». Désormais,
nous sommes tous, consommateurs rassasiés comme individus errants,
affamés et misérables, partie intégrante d un systéme opératoire qui traite nos



PEREZ GARCIA 367

corps comme des objets jetables et interchangeables ; car ce systéme, régulé
par des ¢élites a son service, remplace et enveloppe le monde qui, jusqu’alors,
était construit a échelle humaine.

Comme le dirait Simone Weil, nous habitons un monde de personnes,
mais ou le sacré de ’homme a été subsumé, naturalisé et assujetti aux
injonctions du marché. C’est paradoxal, j’en suis conscient. La « personne »
est un concept historiquement établi, qui porte en lui, via 1’étampe de la
Révolution frangaise et son complément — la « citoyenneté », — un halo
inaltérable. Mais c¢’est a ce moment méme que la morale et I’éthique de nos
actions a échelle humaine se transforment, commencent a s uniformiser, pour
ainsi dire. On légifére, la politique d’Etat s’impose, et les personnes ne sont
plus ces hommes et ces femmes qui, selon Michelet et Quinet, comme le
rappelle 1’éblouissant essai de Richir sur «le sublime en politique »,
découvraient la féte du monde, les paysages et les espaces qu’elles ignoraient
jusque-la. Aujourd’hui, par I’entremise de Napoléon et consorts, 1’utopie
révolutionnaire subsume, comme je 1’ai dit, cette sacralité que chaque homme
incarne et que sa personne dissimule. Si le langage de Simone Weil nous
parait trop exalté ou spiritualiste, nous pouvons I’atténuer, le rendre plus —
pour ainsi dire — convenable, adapté a notre époque ; opération qui nous trahit,
au demeurant. Rien n’est changé pour autant.

La banalité du mal, comme I’a précisément dénoncée Hannah Arendt,
s’est installée parmi nous a tous les niveaux de la vie. Un mal stupide et
impulsif, ou ce qui me plait, ce que je ressens, I’emporte sur ce qui doit étre.
La démocratie épuisée, 1’économie vidée de son lien politique, la disruption
digitale, numérique, semble gouverner les impulsions et les volontés elles-
mémes.

Quelle est, ou quelle pourrait étre, dans ce panorama resserré et sombre,
la révolution en attente selon notre conception ? Elle ne peut étre que la
révolution humaine. Celle qui tourne son regard vers le ressentiment
nietzschéen pour le retrouver féconder par ce que I’on nomme la « gauche
nietzschéenne », celle qui se réclame d’un « au-dela du bien et du mal », et
qui oriente ainsi son attention non vers les personnes en abstrait, mais vers les
hommes et les femmes tels qu’ils sont, écrasés par les appareils de I’Etat mis
au service de ce monde sans ame, ou les corps ont céd¢ leur souveraineté au
réductionnisme qui les transforme en simples signes statistiques —
mesurables, sujets a stimuli, manipulations, calculs et autres opérations
technologiques inhumaines.

I1 ne s’agit pas ici de chanter la palinodie d’un temps révolu que nous
regretterions aujourd’hui, effrayés de 1’avoir perdu. Nous ne postulons pas un
virage rousseauiste en quéte du « bon sauvage », et nous ne prétons aucun



PEREZ GARCIA 368

crédit a ce « tout était mieux avant ». Non : le passé est ce présent méme, cet
ici et maintenant de confluences historiques et de lutte permanente entre
I’inhumain et cet énigmatique processus d’humanisation que 1’on pourrait,
sans trop de fantaisie, situer au Néolithique. L’humain est, en tout état de
cause, un « phénomene qui se phénoménalise » dans ce désajustement
essentiel de nos expériences avec nous-mémes, les sujets qui « souffrons,
sentons, percevons, incarnons ces expériences du monde ». C’est 1a que surgit
le sacré en I’homme, pour prolonger la distinction de Simone Weil tout en
nous ¢loignant de son horizon religieux et de sa conception utopico-mythico-
religieuse. Le surhumain, précisément, est cet autre pole dialectique ou
I’humain trouve son espace et son temps ; il est, pour cela méme, 1’horizon
utopique de la révolution énigmatique que nous incarnons. Cette lutte
permanente laisse apparaitre la grisaille de sa banalisation, de sa
manipulation, empéchant ainsi notre subjectivit¢ de dépasser son propre
naturalisme réifiant.

Les trois grandes Révolutions qui eurent lieu I’ont été contre des
régimes absolutistes et monarchiques qui, prétendument, jouissaient de la
bénédiction du Trés-Haut, du surhumain. Les hommes et les femmes
semblaient avoir retrouvé leur conscience, leur sentiment d’appartenance a la
terre, leur liberté en somme. Les révolutions ont bien institué, ouvrant
incontestablement des chemins, des rapports, des mondes ou hommes et
femmes semblaient avoir enfin conquis I'utopie sur terre. Aujourd’hui, les
enjeux de pouvoir et de domination se sont déplacés vers les Etats, et
I’Ethique de 1’engagement a cessé d’étre un concept opératoire collectif pour
se réfugier dans les individus et dans des groupes d’action compassionnelle.

Toute la vigueur de la vérité, de la science et de ’art, toute I’énergie
sublime de ’homme, tout son combat pour un monde meilleur se sont muées,
sous nos yeux, en confort mondain, en un refuge hédoniste de consommateurs
rassasiés, retranché derriére des millions de misérables —d’hommes et de
femmes sans sol ni ciel — derriére des poches cachées et silencieuses dans nos
propres pays, derriére des marginaux, des appauvris, des étres humains
décharnés dépourvus de leur propre humanité. ..

Je ne voudrais pas que mes propos soient compris au pied de la lettre,
comme un simple pamphlet ou méme comme un simple regard désenchanté.
Au contraire, je souhaite attirer ’attention sur ce que nous sommes sur le
point de perdre, sur la banalisation de cette conquéte que nous avons
commencée depuis le Néolithique et qu'une anthropologie philosophique,
telle que celle qui sous-tend ces lignes, peut parcourir en suivant un fil
conducteur qui, je le crains, semble se rompre en ces temps sombres. Car
observez : si la vérité et le mensonge ont toujours coexisté, avec 1’injustice et
son contraire, quel sens donner pouvons-nous donner a la machination



PEREZ GARCIA 369

actuelle — jamais termes n’a été mieux choisi — des mots, des idées, des
faits... ?

Si le sens ne s’identifie pas toujours aux significations que nous
attribuons aux choses, paradoxalement c’est ce sens — ¢’est-a-dire la stabilité
de notre étre-au-monde et de nos expériences — qui ordonne et humanise les
indéniables acquis scientifiques et technologiques ; mais c’est aussi lui qui
donne « sens », si 1I’on ose la redondance, aux relations avec les autres, a nos
communs, et qui ouvre un horizon d’engagement éthique pour la politique.

Notre révolution en attente donc, est humaine, elle est charnelle, elle est
sans doute politique, puisque, aujourd’hui, la politique a renoncé, a cédé a la
machinerie impersonnelle qui nous gouverne, a celle qui porte atteinte a ce
qu’il y a de plus sacré chez les hommes et les femmes du monde, nous
réduisant a de simples calculs, voire a des algorithmes et a des prospectives.
Notre révolution consistera a nous confronter a ce régime despotique, cette
absolutisation de la « misere symbolique », en récupérant 1’échelle humaine,
I’énigmatique essence de notre humanité.

Nous achéverons cette esquisse goyesque en lui donnant le cadre
approprié, non celui d’un humanisme ni celui de son florilege éclairé. Il ne
s’agit pas de cela, mais de nous-mémes : des étres de chair et d’os, mortels.
Etres vivants qui parlent, ¢’est-a-dire qui pensent. Car c’est notre sensibilité,
notre relation affective au monde, qui opere cette prodigieuse réponse appelée
pensée. Il s’agit de n’importe lequel d’entre nous, de cet homme « aux longs
bras, aux yeux bleus et peut-€tre aux pensées médiocres » que nous sommes
ou que nous rencontrons au passage, de tout lui, de celui qui se rend visible
dans son regard, et qui devient, de surcroit, unique, lui-méme, 1a, devant nous.

C’est cette ipsé€ité, cette intimité singuliere et essentielle, qui nous
interpelle, nous exige et nous presse face au danger de son aplanissement, de
sa chute dans I’impersonnel et le désincarné. Qu’incarnons-nous aujourd’hui,
nous, hommes et femmes du présent ? Quels affects configurent notre
conscience égarée ? Il ne s’agit ici ni de la fin des temps ni d’embrasser la
perspective métaphysique d’une ere post-heideggérienne, mais de quelque
chose de plus charnel, de plus corporel, comme je le répéte : il s’agit du monde
et de la relation que nous entretenons avec ce monde qui tourne et nous
enveloppe de son devenir. C’est ce devenir qui nous inquicte, car 1’utopie
promise par la révolution techno-capitaliste semble favoriser, et sinon exiger,
la déshumanisation des hommes et des femmes du proche avenir. Une
déshumanisation, nous le savons, déja tentée a maintes reprises par les
totalitarismes de toute nature, par tous les exercices d’aliénation que I’histoire
nous montre, par tous les efforts visant a faire taire la singularité que nous
sommes.



PEREZ GARCIA 370

Quelle est I’alternative au capitalisme ? A un monde globalisé,
numérisé, ou la «disruption» technologique s’étend sans mesure ni
contrdle ? Quelle est ’alternative a ’humain ? Je laisse ici plus de questions
que de réponses, comme il se doit. Ce n’est pas une réflexion idéologique,
pas méme politique. Je doute méme qu’il s’agisse véritablement d’une
réflexion, bien que ces paroles portent en elles un arriére-plan réflexif
inéluctable.

La révolution en attente, donc, se rapporte a nous-mémes, a nos projets,
a nos réveries, & ce que nous essayons d’étre a partir de ce que nous
sommes — ce grand inconnu, ce domaine réduit au silence, latent certes mais
étouffé, auquel nous tournons le dos pour nous laisser fasciner par les images
qui nous envahissent de I’extérieur. La révolution en attente est littéralement
celle qui nous fera tourner, revenir le regard, nous arréter et attendre
I’inattendu, ce qui palpite, agit, vibre et résonne en chacun de nous, de telle
sorte que notre conscience s’émeut et se tait, étonnée non seulement d’elle-
méme mais aussi de la tienne, de n’importe laquelle, de ces autres qui se
promeénent la-bas, de ces corps qui vivent et meurent, conscients d’eux-
mémes, semblables a nous, qui incarnent, comme nous, cette insondable
énigme qui nous habite. Elargissons donc le mot d’ordre husserlien « Aux
choses mémes ! » par cet autre cri : « A I’humanité méme ! ».



La phénoménologie renouvelée. Marc et Ricardo a Coimbra

PELAYO PEREZ GARCIA

En mars 2020, quelques jours a peine avant le confinement décidé en raison
de la pandémie que nous subissons encore, nous nous sommes retrouveés a
I’universit¢ de Coimbra. Sur [I’invitation du professeur Luis Anténio
Umbelino, Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina s’y rendit pour donner une série
de legons magistrales sur sa conception dune phénoménologie
renouvelée — chantier déja ouvert par Marc Richir —et a laquelle Urbina
imprime, sous I’étiquette de « matérialisme phénoménologique », une
coloration propre, parfois critique a 1’égard de 1’architectonique richirienne,
qu’il en vient a qualifier en certains passages de phénoménologisme. 1l ne fut
pas moins présent a Coimbra pour entendre Marc présenter ses travaux.

Un mois apres cette rencontre, Ricardo fétait ses quatre-vingt-dix
ans ; comme nous n’avons pu célébrer cet anniversaire en présence,
jorganisai un numéro spécial de la revue Eikasia, hommage dédi¢ a ce
philosophe qui, entre bien d’autres choses, contribua a la fondation de la revue
que j’ai I’honneur de diriger.

I. Marc a Coimbra

Dans I’introduction de son livre magistral Phénoménologie en esquisses,
Marc Richir consacre une vaste et impitoyable critique a la philosophie
actuelle — post-heideggérienne, postmoderne, déconstructrice... — et se place,
par contraste, dans une position que le vacarme de ces formes dominantes a
pour ainsi dire rendue « quasi-silencieuse ». Ces formes, qui nous poursuivent
encore aujourd’hui, sont le produit de ce que Bernard Stiegler qualifiait a la
méme époque de « misere du symbolique », mais sans jamais remonter a la
racine du probléeme. Heidegger occupe, dans quelques pages brillantes de
cette introduction, une place singuliere : il est présenté comme celui qui, des
années auparavant, avait travers¢ ce redoutable enchevétrement
métaphysique — enchevétrement dont, convenons-en, aucun de nous ne sort
comme il y était entré. Les noms de Derrida, de Lacan et d’autres figures
lourdes émergent a leur tour, rendant la lecture a la fois nécessaire et
inquiétante. Apres 1’avoir lue, on est légitimement conduit a s’interroger sur
1’état présent de la philosophie, sur sa capacité méme a poser des questions
fondamentales et a dépasser la prolifération de discours apparemment riches
mais souvent disjoints : discours qui sombrent non seulement dans 1’idéologie
de «la» science, mais se réduisent parfois a des sociologismes, a des
naturalismes, ou a des postures académiques narcissiques et



PEREZ GARCIA 372

autoréférentielles. Sans « sujet », mais aussi sans « objet », ’ouvrage de
Richir nous préparait a entrer dans le nouveau millénaire en abandonnant les
béquilles derriere lesquelles I’humain semblait s’étre dissous, englouti par les
simulacres de I’« étre » et par la multiplicité de leurs « dires ».

Que faire alors, que penser, et comment renouer avec les interrogations
« originaires » ? Notre finitude semble échouée dans une mauvaise infinité de
discours, de formes et de procédés qui étouffent le silence abyssal de notre
propre constitution. L’ceuvre, déja considérable, de Richir ne serait-elle pas
I’'une de ces possibilités inattendues ? Son parcours exigeant, son
intransigeant rigorisme, le tempérament de ses phrases qui stupéfient et qui,
telles des lames, traversent les copeaux dont elles dépouillent le sous-bois
conceptuel pour nous conduire a I’espace ouvert ou se dévoile un horizon sans
reperes ni orientation apparente, celui méme de la nudité de notre regard, d’un
regard qui ne peut « se fixer » sur rien ni sur personne. Son €criture n’est pas
une invitation a la « folie », ni un appel a la dislocation et au décentrement —
états que, jusqu’alors et a grand-peine, comblaient les séductions d’un
« simulacre ontologique » censé rassasier nos consciences orphelines.

Que recele donc, en définitive, I’ceuvre de cet auteur qui suscite autant
de répulsions que d’attraits excessifs ? Peut-étre, au-dela de ses critiques
dévastatrices, au-dela de son retour a Husserl relu a la lumiére de 1’1déalisme
allemand, au-dela encore de la traversée heideggérienne a laquelle nous avons
fait allusion, de ses incursions dans les sciences, la psychanalyse ou la
politique, sa trajectoire — si I’on peut employer ce vocable — a-t-elle peu a peu
forgé une passion véritable, une passion que I’on sent, que I’on lit, que I’on
entend et que, j’oserais dire, ’on peut méme « toucher » : une passion qui
engage un corps a corps avec la racine méme du fait humain, autrement dit
I’affectivité, cette racine arborescente, tentaculaire, irisée, ondoyante, qui, en
tant que pulsation, résonance et actant, trouve dans la « phénoménalisation »
du phénomene a la fois sa racine carrée et son énigme. Est-ce 1a que ceux qui,
pour diverses raisons ou par pur hasard, s’approchent de 1’ceuvre de Marc
Richir entrevoient le battement, la « poétique du monde » qui frappe derricre
les mots, les phrases et les constructions conceptuelles, idéales et
philosophiques ? Est-ce dans ce battement qu’apparait la force poétique qui
sous-tend son titanesque bras de fer avec le discours universitaire, bras de fer
men¢ depuis I’intérieur méme de ce discours ?

Certains, dans leur jeunesse, auront vu un livre de Richir en librairie,
I’auront acheté sans bien savoir pourquoi et se seront heurtés a ses pages
démesurées avec pour seul bagage leur impulsion et, sans doute, un besoin
profond ; durant des années — je peux le confesser pour ma part — 1’on débat
avec ce livre jusqu’a la désespérance avant d’y pénétrer vraiment, a force de
lutte, en domestiquant ses impulsions et ses propres faiblesses, en se fortifiant



PEREZ GARCIA 373

au fil d’une véritable « gigantomachie ». D’autres, par hasard, une aprés-midi
a Paris, auront lu I’annonce d’une conférence qui a attiré leur attention alors
méme qu’ils ignoraient tout de son auteur, un certain Marc Richir ; curieux et
attentifs, ils entrent et écoutent, et 1’on suppose leur surprise, mais aussi la
séduction inquicte que I’auteur et sa parole exercent sur eux. Dans les deux
cas, les années suivantes n’ont émoussé ni la curiosité ni la passion pour une
ceuvre rencontrée « d’un coup », et c’est précisément ce « coup » initial qui,
souvent, a détourné leurs trajectoires et transformé leurs habitudes.

Pour notre part, appartenant a un groupe philosophique solidement
implanté et formés a 1’exploration et a la mise en ceuvre d’un systéme dont
I’auteur, encore vivant, nous tenait centrés sur ses recherches et leurs
fructueux aboutissements, la rencontre avec Richir s’est faite par
I’intermédiaire du premier disciple de ce maitre ancien. Ce disciple, Ricardo
Sanchez Ortiz de Urbina, dont le nom est ici important — puisque c’est lui,
disciple de Gustavo Bueno, « maitre a penser » pour nous, les membres de
ladite « école d’Oviedo » — avait depuis des années ouvert une voie nouvelle.
Son itinéraire partait de sa thése sur Husserl, passait par des lectures poussées
de Merleau-Ponty et culminait dans une connaissance déja approfondie de
I’ceuvre de Marc Richir, qu’il exposait depuis plusieurs années a 1I’Université
de Valladolid ou 1l était titulaire.

A la charniére des siécles, la philosophie de Bueno risquait de s’épuiser
dans des polémiques peu philosophiques et d’étre réifiée par des disciples qui
ne faisaient qu’appliquer mécaniquement, sourdement et aveuglément ses
principes. La question du sujet et de la subjectivité semblait étre engloutie par
la machinerie opératoire qu’avait mise en place cette philosophie, et cela en
dépit d’apports encore puissants comme sa philosophie des sciences ou
I’important essai intitulé El animal divino®®:. Ce « Gestell » philosophique

83 El animal divino. Ensayo de una filosofia materialista de la religion, Oviedo, Pentalfa
Ediciones, 1985 (1% édition). Ouvrage programmatique ol Bueno, que I’on a surnommé
« I’athée catholique », expose une philosophie matérialiste de la religion centrée non sur des
superstructures culturelles ni sur I’idée d’un Dieu suprasensible, mais sur une expérience
effective et trans-subjective des nimenes. Ces nimenes ne sont pas des anges ni des démons
ni des extraterrestres : ce sont des étres vivants non-humains, intelligents et sensibles,
susceptibles « d’envelopper » I’lhomme — tantét comme ennemis redoutables, tantét comme
protecteurs. Pour Bueno, le creuset originel de la religiosité se situe dans la relation des
chasseurs paléolithiques aux animaux qu’ils affrontent ou vénérent, rapport illustré par les
peintures rupestres percues dans leur dimension magique et rituelle. De cette religion
primitive centrée sur les animaux naissent ensuite, au Néolithique, des formes secondaires
marquées par des figures zoomorphes et anthropomorphes (Egypte, Chine, Inde, Méso-
Amérique) puis des religions tertiaires, issues de la critique grecque de I’anthropomorphisme,
qui ouvrent la voie au monothéisme et aux postures athées ou agnostiques. L’ouvrage
combine cette généalogie a une théorie philosophique de la religion : examen de son
« corps », lecture critique d’auteurs (dont Spinoza), analyses de la notion de « religation »,
reconstructions de I’argument ontologique et discussion matérialiste de la théologie de la
libération et du dogmatisme religieux.



PEREZ GARCIA 374

paraissait devoir balayer tout ce qui avait été accompli, en recentrant le
discours autour d’un Ego transcendantal de facture matérialiste — paradoxe en
soi — qui jouait le role de verrou du systéme et qui avait tendance a renvoyer
aux marges, a la merci de la psychologie, la question méme du sujet, de la
subjectivité ; I’affectivité, y compris celle qui avait acquis droit de cité grace
a la lecture si belle et originale de Spinoza®*, semblait réduite aux opérations
de multiples sujets, a de petits egos que paraissait ordonner et diriger un
«esprit » de I’Histoire, leur attribuant un sens depuis la verticalité¢ d’une
transcendance inhumaine.

C’est précisément Urbina qui, en nous présentant la refonte
phénoménologique proposé€e par Marc Richir, a permis le décentrement,
I’¢largissement, [’enrichissement et 1’approfondissement de notre
philosophie, et c’est a cette rénovation que nous avons depuis consacré nos
efforts. Ce cheminement s’est déroulé par étapes. D’abord, a I’occasion d’un
colloque consacré au corps en 2004 a Murcie, Sanchez-Urbina évoqua Richir
et Maldiney ; puis, quelques années plus tard, lors d’un séminaire tenu a
Oviedo sur la conception proprement urbinienne de la « phénoménologie
renouvelée », de sa tectonique, nous commengdmes a entrevoir
I’architectonique phénoménologique de Marc Richir. Pendant quinze jours,
en mai 2009, nous avons pu éprouver les concepts, les acces et la
problématique radicale des deux approches, qui, loin de s’opposer,
convergent en leurs points essentiels. Parmi les participants se trouvait un
auditeur attentif, d’un verbe alerte et néanmoins prudent, disciple de Richir et
habitué de ses séminaires parisiens ainsi que de ceux qu’il tient chaque été
dans le sud de la France. Il s’agissait de Pablo Posada Varela. Nous avons
partagé avec lui de longues conversations, des promenades dans les rues
d’Oviedo, et il nous a fait entrevoir I’engagement et la rigueur de ses
recherches. C’est encore Pablo qui facilita notre mise en relation personnelle
avec Marc Richir ; nous le rencontrames 1’été suivant, ouvrant ainsi une
nouvelle étape, a la fois affective et impulsive, de notre recherche collective,
¢tape dont le point d’orgue fut la venue de Marc Richir a Oviedo, a
I’université, en octobre 2010 pour y donner une série de conférences qui, je
I’affirme, ont définitivement ouvert en espagnol la voie de sa
phénoménologie.

Depuis lors, les rencontres avec le groupe de Richir en France, les
traductions pour une large part réalisées grace a 1’obstination de Pablo
Posada, ainsi que 1’élan apporté a la revue Eikasia par un cercle d’amis —
parmi lesquels Sanchez Urbina et moi-méme, en ma qualit¢ de directeur
actuel — ont ouvert un espace ou Marc Richir, Sacha Carlson, Alexander
Schnell, Robert Alexander, Tetsuo Sawada, Florian Forestier, Ivan Galan,

84 « Espinosa », dans le texte.



PEREZ GARCIA 375

Guy van Kerckhoven, Jo€lle Mesnil, Thomas Maurice, Pablo Posada et tant
d’autres (la liste serait trop longue pour étre compléte) ont participé, et
participent toujours, a propager la nouvelle phénoménologie, aussi bien la
pensée de Richir que le regard profondément original de Sdnchez Urbina. Ce
dernier a publié¢ chez nous, en collaboration avec la maison Brumaria, son
ouvrage majeur Estromatologia, ainsi qu’une abondante série d’articles et de
contributions qui ont approfondi cette ligne de travail et de réflexion.

L’¢élan ainsi né et I’engagement que nous avons nourris au cours de la
derniére décennie nous ont conduits I’an passé a Coimbra, ou le professeur
Luis Anténio Umbelino, organisateur d un colloque réunissant Marc Richir a
la Faculté de Philosophie de sa belle cité, nous accueillit avec une générosité
que nous jugeons imméritée. La, un petit groupe eut a nouveau ’occasion
d’approfondir 1’ardue trajectoire qu’un Richir infatigable continue de tracer.
Nous sommes rentrés porteurs d’un souvenir ineffacable et d’un lien d’amitié
complice qui ne s’effacera pas — lien que ces lignes entendent solennellement
reconnaitre. En réponse a la demande du professeur Umbelino, nous avons
donc consigné ici notre rencontre avec I’ceuvre et la personne de Marc Richir,
dont DI’amitié se confond pour nous avec la pulsion méme de son
enseignement. Car nous ne concevons pas que la transmission puisse se
dissocier de I’amitié ; au contraire, nous savons aujourd’hui que les deux
puisent a la méme source originelle.

En terminant ces réflexions consacrées a un rendez-vous déterminant
avec I’auteur d’une ceuvre immense et inouie, je ne puis passer sous silence
le récent séjour a Oviedo d’un de ses disciples parmi les plus remarquables,
ami et collaborateur assidu de notre revue, Sacha Carlson. Il fut témoin du
séminaire de trois jours donné par Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina sur
I’horizon que son Estromatologia ouvre a une possible épistémologie
phénoménologique®®. La présence de Sacha Carlson n’est pas un simple
épisode privé ; elle atteste des relations tissées par notre rencontre avec Marc
Richir et confirme la nécessité de surmonter tant de terres arides, montrant
que la véritable philosophie trouve finalement des chemins, des formes, des
personnes et des lieux ou poursuivre sans relache son ceuvre lumineuse.

II. Ricardo a Coimbra

Les textes et la parole vécue de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina manifestent
une faculte inouie de réverie, une capacité proprement a faire réver. Il reste

85 Qui fera justement I’objet de I’ouvrage ultérieur, ot I’analyse stromatologique servira de
modele pour une stratification, aussi bien ontique que gnoséologique, des champs du « savoir
scientifique » : Orden oculto, un tratado de epistemologia fenomenolégica, Oviedo, Eikasia,
2021.



PEREZ GARCIA 376

toutefois exact que, pour lire ou écouter Ricardo, il faut demeurer pleinement
éveillé, car telle est la condition méme de possibilité de cette réverie : le réve
habite 1’inconscient, y compris le réve éveillé, méditatif. Certains
auteurs — Gustavo Bueno ou Marc Richir, pour ne citer que ceux qui nous
relient inéluctablement a Ricardo — imposent par leur exigence constructive
la découverte de ce « plan de consistance » dont parlait Deleuze, afin de
parcourir I’édifice qu’ils proposent, et d’y trouver, piéce apres picce, la figure
et la géométrie exacte de nos questions, de nos soupcons et parfois de nos
espérances. Ricardo, qui les a certes « déconstruits », mais pas a la maniere
de Derrida, nous invite précisément a réver.

Qu’on trouve dans son Estromatologia une interprétation convaincante
du Chateau de Kafka, allégorie du réve phénoménologique par excellence,
est tout sauf anodin : ¢’est une véritable déclaration d’intention.

Naturellement, certains lecteurs ont cru déceler dans son discours un
délire, une sorte de nuit fantasmagorique. Incapables de I’audace que requiert
tout réve, ce sont I’esprit de lourdeur, le calcul stérile et circulaire qui les
animent. Sans cette capacité de réverie éveillée, rien — et a fortiori la pensée
d’un véritable philosophe — ne se laisse comprendre. C’est pourquoi
foisonnent les philosophes « académiques », les commentateurs, les rongeurs
de citations, de dates et d’interprétations, des raffinements philologiques sans
virtualité ni métaphoricité qui, au mieux, endorment, mais ne font pas réver.
Voila I’une des miseres de notre temps en réseau, ou méme les réves semblent
nuMErisés.

Ricardo est par ailleurs, ou peut-étre précisément pour cela, un artiste
accompli du bois, de la pierre, du son et de la parole — et, pour qui prend le
temps de lire ses textes avec attention, un poete. J oserais dire, un pocte de
I’intentionnalité. Il n’est pas fortuit qu’il ait traduit Sappho et Archiloque®®®,
ni que Paul Celan revienne fréquemment dans ses conversations et ses
lectures quotidiennes. C’est pourquoi, chez lui, la distinction entre « art » et
« esthétique » prend une dimension « intentionnelle » qui dépasse la matrice
technique et « stratigraphique » dans laquelle s’insérent, se différencient et
s’ordonnent les ceuvres. En mettant en évidence ces différences, Ricardo
laisse affleurer la tension affective, I’instant sublime qui relie 1’une et I’autre
modalité.

Ses textes sont au fond contrapuntiques, a au moins deux ou trois
voix : ony reconnait Husserl bien siir, mais aussi toute la trame que Gustavo
Bueno a déployée, depuis ses essais matérialistes jusqu’a la partition

8% Cf. Safo y sus discipulas, poemas, Guadarrama, Ediciones del Oriente y el Mediterraneo,
coll. « Poesia del Oriente y del Mediterraneo », avril 2009, 256 pp. On trouvera également
des traductions des fragments d’Archiloque dans I’ouvrage de Hermann Frankel (traduit par
les soins de Ricardo), Poesia y Filosofia de la Grecia Arcaica: Una historia de la épica, la
liricay la prosa griegas hasta la mitad del siglo quinto, Visor, avril 1993.



PEREZ GARCIA 377

inacheveée de la Teoria del cierre categorial. Le contrepoint s’établit avec la
scansion merleau-pontienne que 1’on reconnait dans I’architectonique
richirienne, 1a ou surgit, dans 1’invisible, cet inconscient phénoménologique
habité par les réves, et ol « le sens se faisant®®’ » retentit comme le son inoui
d’un silence qui ouvre des voies transpossibles — chemins qui parviendront a
la visibilité, & la transpassibilité, a I'écoute et a la parole. A la différence
d’André Leroi-Gourhan, qui faisait de 1’exosomatisation la cause de
I’hominisation, Ricardo met en avant la figure de 1’« animal intentionnel » :
sans cette instance il n’y a pas d’externalisation possible, car celle-Ci ne surgit
et ne s’achéve que si, au préalable, s’ouvre un champ de réves ou les choses
sont vécues, imaginées, senties et ou le phénomene peut faire son apparition.
C’est 1a, dans cet espace onirique, que 1’exceés de soi pousse « I’animal
intentionnel » vers son devenir humain.

Le territoire qu’ouvre la pensée d’Ortiz de Urbina est celui qui se fraie
un passage a travers 1’épais fourré qui recouvre la réalité des choses. Pour y
parvenir, il a di se dégager de son classicisme premier, rompre le lien qui
I’unissait a la philosophie classique — cette méme tradition qui, d’une certaine
facon, avait fait basculer Husserl vers des positions idéalistes, et qui exposait
sa phénoménologie a des apories et distorsions que 1’on croyait impossibles
a surmonter. L’¢élan était 1a pourtant, tracant des sillons qui conduisent au-
dela du psychologisme naturaliste.

La nouvelle phénoménologie, philosophie postclassique, s’appuie sur
cet héritage husserlien tout en critiquant ses écueils: la primauté de
I’eidétique, ’ego transcendantal, la centration du temps sur D'«ici et
maintenant ». Elle n’offre pas non plus de refuge aux spéculations
théologisantes a la maniére de Michel Henry ou de Jean-Luc Marion, et elle
ne se confine pas aux grandes « narrations » herméneutiques de Paul Ricoeur
ni a la luxuriance éthique de Levinas, bien que tous ces auteurs contribuent a
la rénovation en cours, qui trouve en Marc Richir son maitre & penser®® et en
Ricardo, parmi nous, ’'un de ses principaux représentants au sein de la
« phénoménologie du Sud ».

Les années qui séparent la thése de 1976 sur « I’idée de la vérité chez
Husserl » et les premiers écrits des années 1990 ou cette rénovation apparait
clairement, constituent une véritable « traversée du désert ». Mais ce furent
aussi des années d’un travail intense : traductions, séminaires d’esthétique,
reprises, récapitulations et assimilations qui allaient bient6t placer Ricardo a
I’avant-garde et donner corps et voix a sa pensée.

Parler de réver a propos d’un phénoménologue peut surprendre,
d’autant plus quand il qualifie sa démarche de « matérialisme

87 En francais dans le texte.
88 En francais dans le texte.



PEREZ GARCIA 378

phénoménologique », mais « réver » n’est ni spéculer ni s’abandonner a
I’¢lucubration. Le réve que suscite la parole ricardienne est un réve éveillé,
concentré et lucide dans lequel « les choses mémes » apparaissent en leur
(com)parence, et c’est nous qui sommes convoqués l1a. Des egos opératoires,
grace a cette singuliére réverie, nous conduisent vers les territoires de notre
intimité méme®°. C’est le dé-ploiement de la subjectivité, son tressage, sa
chaine et sa trame. Le titre Urdimbre y necesidad, livre que j’ai lu dans ma
jeunesse et dont I’auteur, le psychiatre Rof Carballo, tenta d’instaurer la
médecine psychosomatique en notre pays, me revient aujourd’hui a 1’esprit
lorsque je songe au parcours de Sanchez Ortiz de Urbina, philosophe qui nous
enseigne cette urdimbre®®® nécessaire de notre étre-au-monde. Du réve par
excellence de cet animal intentionnel procéde la réverie qui nous humanise —
une réverie ou, comme le note Levinas, « le psychisme » porte « un grain de
folie »%% et dont, selon Ricardo, I’inconscient phénoménologique nous
protege.

Ces lignes, on I’aura compris, sont dictées par I’amitié. Elles sont certes
prises de parti, mais elles sont tout autant expressions de reconnaissance. En
Vérité, nous ne pouvons étre amis que de ceux en qui nous nous
reconnaissons, de ceux qui, par leur présence, nous rendent meilleurs.
L’amitié est, sans doute, « la narration de I’ipse » : c’est I'ipséité du récit a
travers toutes ses variantes, ses visages divers, ses anecdotes, Ses
retournements et ses contingences. Précisément parce que nous ne sommes
pas identiques, nous pouvons nous aimer comme semblables. L amiti¢ est le
réve par excellence : le réve de I’autre que je suis.

Lorsque je rencontre Ricardo — sa personne, sa parole, ses écrits ou
méme son silence — je me trouve face a celui que je ne suis pas et que j’aurais
aimé étre, a cet autre moi, different, meilleur, admirable, qui me rejoint
précisément la ou ma propre humanité se reconnait dans la sienne, la ou
demeurent encore des espérances, des émerveillements, des oasis au cceur de
« ce désert qui croit » et qui, par son inhumanité, tente de nous réduire a de
simples impulsions aveugles, alphanumériques, a des « ombres d’un réve »,
mirage de ce désert ou 1’on croit parfois apercevoir une présence.

89 Traduction plus gqu’approximative de “en-si-mismadticos”. Nous demandons toute
I’indulgence du lecteur.

860 |_jttéralement, urdimbre renvoie au vocabulaire du tissage : la trame ou la chaine, ¢’est-a-
dire le réseau filaire qui sert de support au tissu. Dans la pensée de Juan Rof Carballo, le
terme prend une portée conceptuelle : la « urdimbre » désigne le « tissu » relationnel et
affectif constitutif de la personne —un réseau serré d’influences transactionnelles (notamment
entre le nouveau-né et la mere ou les proches) qui fonde la constitution psychobiologique et
sociale de I’individu.

81 Autrement qu ‘étre ou au-dela de I’essence, La Haye, Martinus Nijhoff, 1978, p. 133. Voir
aussi p. 86, note 3.



PEREZ GARCIA 379

C’est de cette misere symbolique, ou la philosophie et I’art méme
semblent fléchir et se replier sur un plan d’inconsistance, que m’a arraché cet
ami. Je ne 1’ai pas approché par des comptes rendus de son ceuvre ni par la «
déconstruction » de son armure, exercice pour lequel d’autres sont mieux
outillés et plus disposés ; j’ai choisi de m’approcher par son ombre, afin
d’atteindre ce réve réparateur, ce réve qui, comme 1’a enseigné Freud, contient
toujours un désir, au moins latent et palpitant, que parfois nous entrevoyons
en phantasia chez I’autre, dans le revers des choses, 1a ou se dissout 1I’énigme
que nous sommes.

De cet ami, comment accepter de parler ? Ni pour ’¢loge, ni dans I’intérét de
quelque vérité. Les traits de son caractére, les formes de son existence, les
épisodes de sa vie, méme en accord avec la recherche dont il s’est senti
responsable jusqu’a I’irresponsabilité, n’appartiennent a personne. Il n’y a pas
de témoin. Les plus proches ne disent que ce qui leur fut proche [...]8%.

J’avais d’abord songé a ouvrir cet hommage par les paroles splendides que
Maurice Blanchot adresse a George Bataille dans L’4mitié, et puis j’ai choisi
de les placer en cloture. Ce déplacement n’est pas neutre : en refermant ainsi
ce texte sur Blanchot, je souhaite mettre en lumiére I’affectivité qui traverse
ces lignes et la faire résonner, autant que possible, avec celle qui irrigue
I’ceuvre en marche de Ricardo Sanchez Ortiz de Urbina — toute sa quéte de
sens, sa pulsion artistique et philosophique.

Le reste appartient a la déconstruction, a I’analyse, a la critique et aux
hommages légitimes comme celui-ci. Ici, il s’agit d’autre chose, de ce qui
nous échappe et palpite dans la parole silencieuse, entre les lignes d’un livre,
dans la tonalité des rencontres et des souvenirs, dans le « temps de la vie »
que nous partageons, et dans le lien vivant avec son agir, sa pensée et son
sentir. Pour tout le reste il y aura toujours un délai, un moment
favorable ; aujourd’hui non : aujourd’hui est I’instant unique de I’amitié et de
la reconnaissance.

82 Maurice Blanchot, L ’Amitié, Gallimard, octobre 1971, pp. 326-327.






Pablo Posada Varela : une énigme®*

PELAYO PEREZ GARCIA

J’écris depuis une position inconfortable. En tant que directeur de cette revue,
je me dois de tempérer les élans affectifs qui m’accablent ; en tant qu’ami, je
ne peux ni ne veux étouffer 1’affection que j’éprouve pour la disparition
brutale de Pablo Posada Varela. Son nom figure dans ces pages comme celui
d’un collaborateur intense et fidéle, dont I’engagement dépassait, des le
départ, toute simple fonction. Pablo s’est toujours investi jusqu’a la moelle :
il nous a transmis sa quéte obsessionnelle de la perfection et nous a laissé non
seulement ses travaux personnels, mais aussi I’engagement qu’il a consacré a
la revue et a son orientation phénoménologique. Il a monté¢ des numéros
spéciaux qui I’ont épuisé tant son exigence et son souci du controle allaient
jusqu’au bout. Le contact avec les auteurs, nos échanges, les relectures, le
soin porté jusque dans la lumiere ou se révélait son travail méticuleux,
demeurent autant d’¢éléments remarquables et, comme souvent,
insuffisamment reconnus. C’est pourtant ce travail infatigable qui a hissé,
entre autres, notre revue a un rang insoupgonné.

Pourtant, aujourd’hui, confronté a sa jeunesse et a sa disparition
soudaine, Pablo me revient comme une énigme. Sans doute le sommes-nous
tous, mais dans sa mort inattendue cette énigme prend une densité qui brile :
souvenirs, rencontres, paroles, gestes et silences semblent ravagés par une
flambée qui consume tout. En mémoire, il demeure un étre comme les autres,
singulier et remarquable certes, mais intégré a I’ordinaire de I’amitié. Je me
revois lors de notre premiere rencontre a Oviedo, aux diners chez Urbina, lors
des promenades en ville, dans ses rapports avec Richir, avec Ivan. Je peux
I’entendre encore, le revoir, et esquisser devant moi le portrait d’un jeune
homme qui tracait des chemins inexistants, se consumant dans la quéte
titanesque du sens. Je peux revoir ’homme ; mais son départ inattendu — sans
doute pour lui aussi imprévu — me hurle que je ne sais plus vraiment qui était
ce jeune philosophe que j’avais rencontré vingt ans plus tot. Cette énigme me
brile et fait de Pablo une lueur excessive.

Pendant ces premiéres séquences a Oviedo, je lisais le grand Maldiney
et 'une de ses phrases les plus frappantes m’est restée : 1’inattendu est le réel.
« Le réel, une fois de plus, est ce qu’on n’attend pas. » C’est précisément en

83 || s>agit de I’article liminaire d’un numéro consacré a la mémoire d’un ami récemment
disparu, le phénoménologue Pablo Posada. Cf. Eikasia: revista de filosofia, n°® 119, janvier
2024, p. 7-10.



PEREZ GARCIA 382

raison de cette proximité inopinée et aveuglante que le réel peut nous
consumer.

Nous sommes peut-&tre « noircis par le chagrin, presque brunis®* » dés
lors, mais nous éprouvons paradoxalement une sourde joie en constatant
I’étendue incommensurable du cercle de ses amis et I’ampleur de son
influence. C’est une joie muette, coincée entre des levres pincées. Il nous reste
la vie ordinaire et la mémoire vivante. Loin des nécrologies convenues et des
panégyriques creux, nos paroles savent leur impropriété : elles ne sont que les
traces du passage de notre ami dans le monde commun, mais elles restent
nécessaires, car elles portent son image, recueillent 1’écho vital, la tonalité de
sa présence, I’ombre lumineuse de son séjour parmi nous.

«Jai la stature de la mort », écrivais-je dans un recueil de jeunesse.
Aujourd’hui je relis ces mots avec un vertige assourdi. Il est donc temps de
garder le silence, de regarder cet événement énigmatique face a face et, par-
dessus lui, avec des yeux brillants, de contenir le regard inquisitif de Pablo,
qui nous murmure de loin : « Et la mort n’aura pas d’empire®®. »

84 Citation empruntée a un poéme de Miguel Hernandez : « Elegia a Ramon Sijé », in El
rayo que no cesa, Madrid, Heroe, 1936.

85 D apres le titre d’un poéme de Dylan M. Thomas : « And death shall have no dominion ».
C’est aussi la un serment prété avec I’énergie de la jeunesse, puisque le poete gallois publia
son ceuvre en 1933, a tout juste dix-huit ans.



Nyctalope®®®

PELAYO PEREZ GARCIA

J’ai la stature de la Mort.
Mon ombre allongée est la mesure
De mon éclat dressé.

Aujourd’hui ma vie se dissipe
Brilée par le Soleil
Et par la Nostalgie.

Je suis comme une dépense superflue,
Un gaspillage de lumiére

Au milieu ces ombres fermes,
Dromadaires.

Toujours plus attiré vers les abimes du monde,
Je fore, par mon ardeur sans limite,

Le basalte brillant dans sa noirceur,

Batarde.

Blessé au vif,

Mon sang étanche la soif ardente
De ma conscience saline

Et inonde les cerveaux de pierre
Et les orbites de marbre des autres.

Je me dresse tel un dieu
Sans étre 1a ou la Botte
Me serre en marchant.

J’ai la certitude de ceux qui voient
Par-dessus les cils,

Au-dela du paraitre et de son mensonge,
Et plus prés du fracas du silence.

86 Traduction d’un poeme paru dans Eikasia. Revista De Filosofia, n°131 : Extra. Nictalope:
en homenaje a Pelayo Pérez Garcia, octobre 2025, pp. 15-19. C’est du reste ce poéme qui
donne son nom a I’anthologie — aujourd’hui épuisée — que Pelayo fit paraitre a Oviedo, a
I’age de 33 ans.



PEREZ GARCIA

J’ai la stature de la Mort
Et un exil vaste et multiple
Est mon horizon solaire.

Je deviens Nyctalope.

Lorsque demeure, ponctuel,
Ardent, aveuglant de clarté,
Abrité en moi au couchant,

Epuisé, bouche ouverte, absorbé, fou,
A Paffiit céleste — I’ ceil igné, éclosion érotique,

Lumiére arrachée :
Le Soleil.

11

Mon corps reposera
Loin du tien.

Les vents porteront

Notre silence immortel

Parmi les pétales :

Et croitront les lilas

Qui couvrent la prairie immuable.

Les tulipes rouges

Verseront nos baisers

Décoderont les réves

Déja muets, pétrifiés, que scellera
Un jour le Temps

Sur nos lévres figées.

Ton corps reposera obscur
Loin, dans la terre
Et I’oubli.
Mon corps se putréfiera
Inerte et sans désir.

Mais les coquelicots
Et d’autres fleurs ignées,

384



PEREZ GARCIA

Feront germer la vie

Qui un jour nous contint,
Retenant dans 1’air

La Mémoire Immortelle
De nos baisers farouches,
De notre étreinte éternelle.

Et la Mort sera comme un silence
Léger
Apres un effort si intense.

385

& avril 1979



