
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

Annales de Phénoménologie – Nouvelle Série 

 

Annalen der Phänomenologie – Neue Reihe 

 

 

 

 

24/2025 

 

 

 

 

Annales de Phénoménologie – Nouvelle Série 

 

Annalen der Phänomenologie – Neue Reihe 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

Fondateur de la revue/Gründer der Zeitschrift : Marc Richir (†) 

Directeur de publication/Herausgeber : Alexander Schnell 

 

Secrétariat de rédaction et commandes/Sekretariat und Bestellungen :  

 

Lehrstuhl für Phänomenologie 

Fakultät für Geistes- und Kulturwissenschaften 

Bergische Universität Wuppertal 

Gaußstraße 20 

D-42119 Wuppertal 

E-Mail : alex.schnell@gmail.com 

 

Comité de rédaction/Beirat der Redaktion :  

 

Sacha Carlson, István Fazakas, Guy van Kerckhoven, Antonino Mazzù, 

Aurélie Névot, Jean-François Perrier, Alexander Schnell 

Revue éditée par l’Association Internationale de Phénoménologie (A.I.P.). 

Diese Zeitschrift wird von der Association Internationale de Phénoménologie 

(A.I.P.) herausgegeben. 

 

Siège social/Eingetragener Sitz : 

 

A.I.P. 

2 route des Marnières 

F-89500 Dixmont 

 

 



 

 

 

 

 

 

Avertissement : 

 

L’éditeur du site « annales.eu » – l’Association Internationale de 

Phénoménologie (A.I.P.) – détient la propriété intellectuelle et les droits 

d’exploitation. À ce titre, il est titulaire des droits d’auteur et du droit sui 

generis du producteur de bases de données sur ce site conformément à la loi 

n° 98-536 du 1er juillet 1998 relative aux bases de données. 

Les articles reproduits sur le site « annales.eu » sont protégés par les 

dispositions générales du Code de la propriété intellectuelle. 

 

Pour un usage strictement privé, la simple reproduction du contenu de ce site 

est libre. 

Pour un usage scientifique ou pédagogique, à des fins de recherches, 

d’enseignement ou de communication excluant toute exploitation 

commerciale, la reproduction et la communication au public du contenu de ce 

site sont autorisées. 

La mention « Association Internationale de Phénoménologie » sur chaque 

reproduction tirée du site est obligatoire, ainsi que le nom de l’auteur et la 

référence du document reproduit. 

 

Les manuscrits peuvent être envoyés au Secrétariat de Rédaction. 

La Revue n’en est pas responsable. 

Manuskripte können an das Sekretariat geschickt werden. 

Die Zeitschrift haftet hierfür nicht.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

à la mémoire de Pelayo Pérez García 

 



 

 

  SOMMAIRE 

 

 

Lettre de Husserl à Lévy-Bruhl (11 mars 1935) 

EDMUND HUSSERL…...……….…………………...……………………..…..7 

 

Temporalité des présentifications totémiques. Prolongements des positions et 

des répercussions de la Lettre de Husserl à Lévy-Bruhl 

ALICE MARA SERRA...…………….………..………………..……….….....13  

 

L’anonymat transcendantal et l’architecture phénoménologique du flux 

originaire chez le dernier Husserl 

SEONGKYEONG JOUNG………………..………..……………..…...…..…...41 

  

Temps et temporalité dans Être et temps de Heidegger 

ALEXANDER SCHNELL………..……………..……………………..….……61 

 

« La négligence générale en matière de sentiment » : expérience 

émotionnelle et connaissance morale 

ANGELIKA KREBS...…………………...………..………...…………..…….75 

   

Quelques remarques sur Alexandre Lowit. Vers une réconciliation  

ANTHONY MOREL……………….………………………………….……..113 

 

L’architectonique en phénoménologie, d’Eugen Fink à Marc Richir 

STÉPHANE FINETTI ……..…………..…...………………...………..…..…133 

 

L’humanisation au cours des fluctuations maternelles. Une étude sur la 

« systole » richirienne  

TETSUO SAWADA.........................................................................................165 

 

Derrida, Richir et la question de l’anarchie du noème 

IVÁN TRUJILLO............................................................................................183 

 

On the Criteria of Transcendentality : an Analysis in the Deconstructive 

Outlook 

ANNA ILYINA………………......................................................................197 

 

 



HUSSERL 6 

Nicht-intentionale Passivität und Lebensoriginarität. Ein Beitrag zur 

Bestimmung des phänomenologisch Absoluten 

ROLF KÜHN…………………........................................................................217 

 

Das „Aufbrechen“ des Erscheinens zwischen Denken und Sein. Zur Frage 

ontogenetischer Erstelemente in der jüngeren phänomenologischen Diskussion 
ROLF KÜHN…………………........................................................................247 

 

La phénoménologie transcendantale : phénoménologie initiatique ou 

phénoménologie thérapeutique ? 

CHARLES-ANDRÉ MANGENEY……………………….…….……………….273 

 

Le tempo des neutrinos 

AURÉLIEN ALAVI………………………….……….…….…………………289 

 

Amigo Pelayo 

AURÉLIEN ALAVI………………………….……….…….…………………319 

 

L’excès 

PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......323 

 

Gustavo Bueno versus Marc Richir 

PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......329 

 

L’humain comme intrigue 

PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......339 

 

Écrire 

PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......347 

 

La révolution en attente 

PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......363 

 

La phénoménologie renouvelée. Marc et Ricardo à Coimbra 
PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......371 

 

Pablo Posada Varela : une énigme 

PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......381 

 

Nyctalope 

PELAYO PÉREZ GARCÍA………………………….……….…….……….......383 

 



 

 

Lettre de Husserl à Lévy-Bruhl 

11 mars 1935 (copie)1 

 

 

Freiburg im Breisgau, le 11 mars 1935 

Lorettostraße 40 

 

 

161 Très honorable Collègue !  

 

 

N’est-il pas honteux que je vous remercie si tard pour la grande joie, la 

joie tout à fait extraordinaire, que l’aimable l’envoi de votre nouvelle œuvre 

sur la mythologie des primitifs a provoquée en moi ?2 Mais peut-être 

pourrons-nous nous réconcilier si je vous fais savoir que c’est mon vif intérêt 

pour cette œuvre qui m’a empêché de vous écrire. J’ai délaissé mon propre 

travail, je suis allé chercher toute la série d’ouvrages classiques que vous nous 

avez offerts sur la mentalité des primitifs3, et je m’y consacre depuis plusieurs 

semaines déjà. Je vous avoue que c’est déjà la troisième lettre que j’ébauche 

– espérons que celle-ci arrivera à terme. Car j’aimerais vous dire quelle 

problématique, en lien avec les recherches sur l’humanité et le monde 

environnant que je mène depuis des années, a été mise en branle par vos 

recherches fondamentales. Ce n’est pas la première fois, mais cette fois-ci 

avec une intensité particulière. Ce que j’ai tenté de vous expliquer a échoué 

en partie parce que cela menaçait de prendre la forme de tout un traité et en 

partie parce que des dérangements extérieurs m’ont amené hors du sujet 

lorsque je tentais d’en donner une version abrégée… (je fais seulement 

allusion au fait que je dois hélas écrire de très nombreuses lettres afin d’aider 

 
1 Notre traduction se rapporte à la version du texte donnée par l’édition critique de la 

correspondance de Husserl : « E. Husserl am Lévy-Bruhl, 11.III.1935 (Durchschlag) », 

Husserliana Edmund Husserl Dokumente, 3, Briefwechsel, Hrsg von E. Schuhmann in 

Verbindung mit K. Schuhmann, Band 3.7, Wissenschaflichekorrespondenz, M. Nijhoff, 

1994, p. 161-164. Nous n’avons pas manqué de consulter le travail de traduction et de 

présentation réalisé naguère par Ph. Soulez : « Sur la mythologie primitive. La lettre de 

Edmund Husserl à Lucien Lévy-Bruhl (1935). Prés., trad., comm. et notes de Ph. Soulez, 

Gradhiva, 4, 1, 1988, p. 62-72, toutefois paru avant l’édition scientifique de la lettre. 
2 L. Lévy-Bruhl, La mythologie primitive. Le monde mythique des Australiens et des Papous, 

Paris, 1935 (présent dans la bibliothèque personnelle de Husserl avec une dédicace 

manuscrite : « à mon cher Collègue Ed. Husserl, cordial hommage, L. Lévy-Bruhl »). Ndt. : 

la dédicace est rédigée en français. 
3 Parmi les ouvrages de Lévy-Bruhl, se trouvent dans la bibliothèque de Husserl Die geistige 

Welt der Primitiven, Münich, 1927 ; La mentalité primitive, Oxford, 1931 ; Le surnaturel et 

la nature dans la mentalité primitive, Paris, 1931. 



HUSSERL 8 

par des recommandations à l’étranger, dans les limites de mes forces, des 

personnes très durement touchées par les lois de la nouvelle construction de 

la nation allemande – notamment mon propre fils, qui comme le vôtre a pour 

vocation scientifique d’être professeur de droit, ou plutôt avait, et maintenant 

doit penser à se construire un nouvel avenir à l’étranger)4. 

Il est indubitable que vos œuvres sur les Primitifs doivent valoir comme 

ouvrages fondamentaux et classiques d’une ethnologie scientifique 

rigoureuse en général. Dans un domaine vaste et particulièrement important 

des sciences de l’esprit, la possibilité et l’inconditionnelle nécessité 162 

d’une pure anthropologie scientifique est devenue manifeste – ou comme je 

pourrais aussi le dire, d’une psychologie pure qui ne traite pas les hommes 

comme des objets de la nature, ni comme le ferait la psychophysique dans 

l’universum des réalités spatio-temporelles (dans la spatio-temporalité 

objective des sciences de la nature), mais qui les considère comme des 

personnes, comme des sujets doués de conscience, tels qu’ils se rencontrent 

les uns les autres de manière concrète et tels qu’ils se désignent par des 

pronoms personnels. Disant « je » et « nous », ils se rencontrent comme 

membres de familles, d’associations, de socialités ; ils vivent en tant qu’ils 

sont liés « les uns aux autres », ils agissent dans leur monde et y pâtissent – 

le monde, qui a sens et réalité pour eux à partir de leur vie intentionnelle, de 

leur expérience, de leur pensée et de leurs valeurs. Naturellement nous 

savions déjà depuis longtemps que chaque être humain avait sa 

« représentation du monde », que chaque nation, que chaque sphère culturelle 

supra-nationale vit pour ainsi dire dans un monde différent, en tant que monde 

 
4 Selon Dermot Moran et Lukas Steinacher la « nouvelle construction de la nation 

allemande » (Neubau der deutschen Nation) est une expression faisant référence au 

programme et mesures idéologiques nationales socialistes, inscrites ensuite dans les lois de 

Nuremberg en septembre 1935. Cependant, ce terme Neubau n’est pas uniquement utilisé 

pour désigner les mesures nazies. En réalité, c’est un terme assez général qui exprime 

n’importe quel changement politique au sein d’une nation. À l’arrivée d’Hitler au pouvoir en 

1933, Husserl s’exprimait déjà sur les vexations et discriminations qu’il vivait et qui 

l’empêchaient de se consacrer à son travail, comme en témoigne l’extrait introductif de 

l’année 1933 dans Husserl-Chronik : « Cela n’était en vérité pas si facile cette année, de 

rester dans la continuité du travail. […] Même pour moi mes théories philosophiques sont 

extrêmement difficiles à comprendre, je dois avoir la tête parfaitement claire. Mais avant tout 

la tranquillité d’esprit, l’isolement du monde. Mais en cette période !! » ; « Es War in diesem 

Jahr wahrhaftig nicht so leicht, in der Kontinuität der Arbeit zu bleiben. […] Vor allem aber 

Stille des Gemüts, völlige Weltabgeschlossenheit. Aber in dieser Zeit !! », Karl Schuhmann, 

Husserl-Chronik: Denk- und Lebensweg Edmund Husserls, Den Haag, Martinus Nijhoff, 

Husserliana Dokumente, 1, 1977, p. 422. En effet, c’est durant cette année-là qu’il sera 

suspendu de ses fonctions par le ministère des affaires culturelles du Pays de Bade le 6 avril, 

juste avant la mise en vigueur de cette loi sur tout le territoire le 7 avril 1933, qui légalisera 

le renvoi de tous ceux considérés comme « non fiables politiquement » et « non-Aryens ». 

Ce jour-là son fils Gerhart fut aussi renvoyé cf. Moran Dermot et Steinacher Lukas, 

« Edmund Husserl’s Letter to Lucien Lévy-Bruhl, 11 March 1935 », translation from 

German », New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological Philosophy, VIII, 

2008, p. 350 ; Karl Schuhmann, Husserl-Chronik, op. cit., p. 428. 



HUSSERL 9 

environnant, et de même chaque époque historique dans le sien. Mais vis-à-

vis de cette généralité vide, votre travail et son thème insigne nous ont rendus 

sensibles à une nouveauté grandiose : à savoir que l’on peut mener une 

possible grande tâche de la plus haute importance, celle de « sentir de 

l’intérieur » (einfühlen) une humanité fermée vivant dans une socialité 

générative elle-même vivante et de la comprendre comme humanité qui 

possède le monde dans sa vie socialement unifiée et à partir d’elle ; le monde 

n’est pas pour elle « représentation du monde » mais il est monde réel 

existant. Par là nous apprenons à comprendre leurs façons d’apercevoir5, 

d’identifier, de penser, donc leur logique aussi bien que leur ontologie, celles 

de leur monde environnant avec les catégories qui leur correspondent. 

L’« anhistoricité » des primitifs nous évite de sombrer dans l’océan des 

traditions culturelles historiques, des documents, des guerres, des politiques, 

etc., et en outre d’omettre la corrélation concrète de la vie spirituelle pure et 

du monde environnant comme formation de validité de cette vie, et par 

conséquent, nous évite de la manquer comme thème scientifique. Il est 

manifeste que désormais nous aurons à développer la même tâche pour toutes 

les humanités closes (in Abgeschlossenheit lebende Menschheiten) qui nous 

sont accessibles — et même pour ces humanités dont la vie communautaire 

fermée ne consiste pas en une stagnation anhistorique (en tant que vie qui 

n’est que présent en écoulement), mais dans une vie proprement historique, 

qui comme telle a un futur national et aspire constamment en à avoir un. En 

conséquence, une telle socialité n’a pas un monde environnant pour ainsi dire 

fixe, 163 mais un monde qui a un futur en partie réalisé (« passé » national), 

en partie un futur qui est d’abord à réaliser en tant qu’il aura à prendre forme 

selon des buts nationaux. Cela mène donc à la problématique générale de 

l’histoire – à la psychologie de l’esprit historique dans toutes ses formes et 

relativités possibles (nation et construction interne de la nation à partir de 

communautés sociales particulières, d’autre part le type de la supranation 

comme socialité des nations etc.). Pour une communauté historique comme 

pour les Primitifs, nous aurions à titre de problème celui de la corrélation : 

l’unité d’une vie nationale fermée, et en elle le monde concret et vivant pour 

la nation qui pour cette unité est le monde effectivement réel avec sa typique 

structurelle. De même, la connexion des nations et l’unité plus élevée 

« supranation » (l’Europe par exemple ou, autre exemple, la Chine) ; s’y 

ajoutent pour ainsi dire la logique, l’ontologie de chacune des humanités et 

de leurs mondes environnants. Les tâches sont tout d’abord concrètement 

historiques pour les nations et supranations factuellement connues ; elles sont 

ensuite universellement psychologiques – dans le sens d’une pure 

 
5 NdT: nous traduisons littéralement « apperzipieren », terme conceptuel husserlien lié à la 

perception mais distinct d’elle. 



HUSSERL 10 

psychologie interne des concrétions, pour laquelle on doit premièrement créer 

la méthode. J’en vois cependant un premier commencement inauguré dans 

vos œuvres fondamentales.  

Pour moi, dans l’état présent du travail incessant et continu de toute ma 

vie, cette perspective a le plus grand intérêt, parce que, depuis de nombreuses 

années déjà, je me pose le problème de la corrélation nous et monde 

environnant comme problème « phénoménologique-transcendantal », dans la 

considération de plusieurs « nous » possibles qui sont, à vrai dire, rapportés 

au problème de l’Ego absolu6. Car, dans l’horizon de conscience de ce 

dernier, toutes les socialités et les mondes environnants qui leur sont relatifs 

ont construit leurs sens et validité, et continuent de les construire toujours à 

nouveau dans le changement. Il me semble pouvoir être certain que, sur ce 

chemin d’une analytique intentionnelle déjà largement élaborée, le 

relativisme historique conserve son droit indubitable – comme état de fait 

anthropologique –, mais que l’anthropologie, à l’instar de toute science 

positive et de l’universalité (Universitas) de celle-ci, a certes le premier mais 

pas le dernier mot de la connaissance – de la connaissance scientifique. La 

science positive est une science objective et conséquente, elle est science dans 

l’évidence (Selbstverständlichkeit) de l’existence (Sein) du monde objectif et 

de l’être humain comme existence (Dasein) réelle (real) dans le monde. La 

phénoménologie transcendantale est 164 science radicale et conséquente de 

la subjectivité, qui constitue ultimement le monde en elle. En d’autres termes, 

elle est la science qui révèle l’évidence universelle (universale 

Selbstverständlichkeit) « monde et nous hommes dans le monde » comme une 

incompréhensibilité (Unverständlichkeit), donc comme une énigme et un 

problème, et qui la rend scientifiquement compréhensible de l’unique 

manière possible, celle d’une auto-méditation radicale. C’est une scientificité 

d’un type nouveau grâce à ce radicalisme, se développant comme une 

analytique systématique, qui met au jour systématiquement le B.A. BA et la 

grammaire élémentaire de la formation d’« objets » comme unités de validité, 

de multiplicités d’objets et d’infinités en tant que « mondes » valides pour des 

sujets donnant un sens et qui par conséquent est une philosophie qui partant 

d’en bas s’élève vers les hauteurs. 

Peut-être les nouvelles publications en préparation (que je peux espérer 

achever malgré les mouvements politiques qui n’empiètent que trop sur mon 

existence (Dasein) personnelle) donneront-elles à voir combien la méthode 

est concrète et riche de perspectives, méthode par laquelle, contre les 

faiblesses du mysticisme et de l’irrationalisme, je veux fonder un genre de 

 
6 À savoir, le Moi, le je, le moi philosophant, que je découvre comme étant mon Moi ultime, 

dans la méthode de la réduction phénoménologique de toutes mes aperceptions de monde et 

de toutes mes auto-aperceptions, par la question en retour tournée vers le sujet qui 

l’accomplit. (Note de Husserl). 



HUSSERL 11 

sur-rationalisme qui dépasse les insuffisances du vieux rationalisme et qui 

toutefois en justifie les intentions les plus intérieures. 

Ai-je mis votre patience trop longtemps à l’épreuve ? Mais peut-être 

vous-ai-je au moins communiqué une présentation générale qui vous réjouira 

sur la façon dont les fortes impulsions de l’œuvre de votre vie peuvent se 

porter bien au-delà des influences durables, dans le domaine ethnologique, 

qui vous ont valu tant de vénération. J’estime justement que ce n’est pas 

encore assez. Il y a des principes importants dans vos travaux, qui trouveront 

à l’avenir leur entéléchie. 

Puissiez-vous conserver encore de nombreuses années la vigueur 

intellectuelle merveilleuse qui est la vôtre et qui vous rend encore capable, à 

un âge biblique, de nous donner de tels travaux fondamentaux. 

 

Trad. par Antonino Mazzù (Université libre de Bruxelles)  

et Ioanna Missentos (Katholiek Universiteit Leuven et Université libre de 

Bruxelles) 

 





 

 

Temporalité des présentifications totémiques 

Prolongements des positions et des répercussions  

de la Lettre de Husserl à Lévy-Bruhl 

 

ALICE MARA SERRA 

 

Introduction1 

 

Au cours des dernières années de sa vie et de sa trajectoire philosophique, en 

1935, Edmund Husserl (1859-1938) adresse une lettre au philosophe et 

anthropologue français Lucien Lévy-Bruhl (1857-1939) dans laquelle il 

exprime sa position à l’égard de l’importance du travail de ce dernier en 

anthropologie et, plus spécifiquement, à propos de La mythologie primitive 

(Lévy-Bruhl, 1963). L’auteur avait publié l’ouvrage durant cette même année 

1935 et l’avait envoyé à Husserl avec une dédicace : « À mon cher Collègue 

et ami Ed. Husserl : souvenir amical, L. Lévy-Bruhl »2. La Lettre, désormais 

publiée dans le Briefwechsel, Husserliana Dokumente III, vol. 7 (Husserl, 

1994), touche à des thèmes fondamentaux de l’œuvre de Husserl, parmi 

lesquels celui de la relation entre phénoménologie et sciences positives, de 

même que celui de la relation entre humanité (historique et anhistorique) et 

monde environnant. Les considérations de Husserl dans la Lettre eurent des 

répercussions dans les œuvres de certains de ses lecteurs les plus importants : 

en particulier, Maurice Merleau-Ponty dans « Le philosophe et la sociologie » 

(Signes, 1960) et Jacques Derrida dans son « Introduction » à sa traduction de 

« L’origine de la géométrie » (L’origine de la géométrie, 1962). En outre, 

certains spécialistes de Husserl et de phénoménologie (Dastur, 2015 ; 

Giovannangeli, 2012) ont accordé leur attention à la Lettre, ce qui s’ajoute à 

d’autres recherches et approches qui permettent de la penser dans le contexte 

plus large du dialogue entre philosophie contemporaine et anthropologie, et 

de situer diverses orientations interprétatives (Villers, 2016 ; Keck, 2008 ; 

Balibar et al., 2012/3, Levinas, 1957 ; Serra, 2021). 

 
1 A. M. Serra, « Temporalidade das Presentificações Totêmicas. Na Sequência de Posições e 

Repercussões da Carta des Husserl à Lévy-Bruhl », Phainomenon. Journal of 

Phenomenological Philosophy, 35 (2023), p. 73-100. 
2 L’ouvrage se trouvait dans la bibliothèque personnelle de Husserl, de même que l’édition 

allemande de La mentalité primitive (1922) et que l’édition en français de Le surnaturel et la 

nature dans la mentalité primitive (1931). Cf. Dermot et Steinacher, 2008. 



SERRA 14 

D’un autre côté, si nous revenons à l’œuvre de Lévy-Bruhl à la lumière de la 

lecture qu’en faisait Husserl, certains des thèmes qui y sont exposés peuvent 

être développés par le moyen d’analyses phénoménologiques inspirées de 

Husserl. Cela se manifeste autant dans l’approfondissement de thèmes mis en 

relief par ce dernier qui aurait lu l’anthropologue avec un intérêt intense et 

fait ressortir des analogies entre leurs recherches respectives (Husserl, 1994, 

p. 1613), que dans le sens de l’émergence d’autres objets d’étude qui, sans 

avoir été analysés directement par Husserl, peuvent être thématisés à partir de 

ses concepts. Notre texte, en suivant cette seconde démarche, mettra en 

évidence la dimension opérante des présentifications (Vergegenwärtigungen) 

dans la vie de ceux que ces textes appellent « peuples primitifs », ainsi que le 

sens de la relation temporelle entre l’actuel et l’archaïque dans le contexte 

d’un totémisme élargi : les ancêtres mi-animaux mi-humains doivent se 

présentifier de manière différenciée selon qu’il s’agisse de circonstances 

quotidiennes ou de cérémonies sacrées, comme celles durant lesquelles 

l’utilisation d’images au cours de rituels est marquante. Ces modes de 

« présentification » ou de « participation » (« participation » est un concept 

proposé par Lévy-Bruhl) sont des structures fondamentales des types 

d’organisations sociales correspondantes étudiées par Lévy-Bruhl. 

L’hypothèse de notre texte est que, phénoménologiquement, ces différences 

entre « présentifications » (ou entre « participations ») ne coïncident pas avec 

les dichotomies entre historicité et anhistoricité, temporalité et atemporalité. 

En fonction du parcours annoncé, cette étude se structurera de la manière 

suivante. En premier lieu, en ayant recours à certaines des œuvres de Husserl, 

nous discuterons ses positions dans la Lettre, en particulier celles qui 

concernent l’opposition entre les relations que les sociétés historiques et, 

respectivement, les sociétés anhistoriques ont avec leurs mondes 

environnants (Umwelten). Ensuite, parmi les orientations interprétatives 

mentionnées, il s’agira de mettre en évidence celles de Merleau-Ponty et de 

Derrida dans le but de souligner leurs différences en ce qui concerne les 

manières de rapprocher ou d’éloigner les approches phénoménologiques et 

anthropologiques en question. Dans un troisième moment, nous introduirons 

les thèmes mentionnés de Lévy-Bruhl à la lumière de développements 

phénoménologiques. Notre intention est ainsi de présenter des contributions 

provenant des analyses phénoménologiques à l’étude de thèmes 

anthropologiques ; en l’espèce, en partant de la relation d’intertextualité qui 

 
3 Ndt. La pagination de l’original allemand est reprise dans la traduction de la Lettre que 

publie ce volume des Annales de phénoménologie. Le lecteur y retrouvera donc aisément les 

passages auxquels renvoie A. M. Serra. 



SERRA 15 

eut lieu entre Husserl et Lévy-Bruhl, ainsi que de l’« histoire des effets » 

(Wirkungsgeschichte) (cf. Gadamer, 2010 : 2.1.4), ou, en d’autres termes : les 

manières dont l’historicité de la Lettre incite à revenir à des positions et à des 

considérations tenues par les auteurs étudiés, historicité qui peut être signifiée 

dans un contexte contemporain à partir de questions suscitées par ce 

mouvement de relecture. 

 

1. La Lettre de Husserl à Lévy-Bruhl : positions 

 

Parmi les relations entre la phénoménologie et les sciences dites sciences de 

faits ou sciences mondaines que Husserl présente, l’une des plus fréquentes 

est reprise de la manière suivante en 1913 dans Ideen I, en faisant référence à 

des thèses déjà antérieurement exprimées : l’orientation, tant des sciences de 

l’esprit que des sciences de la nature, a pour horizon le monde effectif et l’être 

réel ; ce sont des sciences qui se tournent vers leurs objets en faisant comme 

si la dimension eidétique et le rôle que tient l’imagination, que la 

phénoménologie met en évidence, pouvaient être négligés (Husserl, 1976a : 

I, § 1-8). Husserl affirme l’antécédence et l’indépendance de la science 

eidétique, qui est la phénoménologie transcendantalement fondée dans notre 

contexte, étant donné qu’elle ne serait pas soumise aux points de vue 

théoriques des sciences qui relèvent par trop du monde ou des faits ; à leur 

amont, elle leur montrerait les moments structurels qui, depuis la conscience 

transcendantale, opèrent en elles et rendent possible tout accès cognitif à leurs 

objets respectifs. Si, comme le souligne Husserl, « de faits ne peuvent 

découler que d’autres faits », il y a, en revanche, une relation de dépendance 

entre les sciences de fait et la phénoménologie : « Il n’en est aucune qui, ayant 

atteint son plein développement de science, puisse rester pure de toute 

connaissance eidétique » (Husserl, 1950 : p. 34) 

D’autre part, on connaît la critique que Husserl adresse aux conceptions 

anthropologistes qu’il accuse de relativisme, à la suite de sa critique du 

psychologisme dans les Prolégomènes à la logique pure de 1900 : 

l’anthropologisme apparaît n’être qu’une amplification du relativisme 

individuel, c'est-à-dire un « relativisme » lié à l’« espèce », qui fait de la 

vérité quelque chose de relatif à l’espèce humaine en tant qu’espèce 

contingente d’êtres capables de jugements. En ce sens, la phrase « l’homme 

est mesure de toutes choses » porterait en elle le contresens selon lequel le 

même contenu de jugement peut être vrai pour une espèce et faux pour une 

autre, ce qui rendrait le même contenu susceptible de recevoir les deux 

valeurs de vérité, vrai et faux (Husserl, 1969 : § 34-36). De la même manière, 



SERRA 16 

en affirmant implicitement, dans la première des Recherches logiques, 

l’idéalité du sens ou de la signification face aux multiples manières dont 

diverses cultures s’expriment linguistiquement (Husserl 1984 : I), Husserl 

conduirait à un problème qui reviendrait bien plus tard dans sa lettre à Lévy-

Bruhl, celui de savoir comment situer les différents modes d’expression d’une 

société donnée, appelée dans le cas envisagé « société primitive », tout en 

préservant une analyse de ses moments structurants sans tomber dans le 

relativisme. 

Deux autres questions élémentaires découlent de ces thèmes. La 

première concerne la distinction entre sciences eidétiques et sciences de faits : 

comment comprendre et situer le rapprochement plus tardif proposé par 

Husserl entre les analyses phénoménologiques et l’anthropologie en tant que 

discipline des sciences humaines ? Renverserait-il la relation de dépendance 

vis-à-vis de la phénoménologie, comme discipline qui à proprement parler 

explicite la dimension eidétique de toute connaissance ou encore ne 

considère-t-il plus que l’anthropologie est science de faits comme les autres ? 

Husserl rendrait-il la phénoménologie dépendante de la recherche 

anthropologique ? L’autre problème reflète l’ancien thème des 

Prolégomènes, à savoir : ses analyses tardives défendent-elles une sorte de 

relativisme, au sens où elles tiendraient pour nécessaire de considérer la 

spécificité de chaque groupe humain et la possibilité d’avoir autant de visions 

anthropologiques différentes du monde qu’il y a de sociétés humaines 

étudiées ? Devant de telles questions, il s’agit de commencer par suivre la 

manière dont Husserl rapproche sa perspective de celle de Lévy-Bruhl dans 

la Lettre de 1935, cadre dans lequel la phénoménologie de l’intersubjectivité 

devient aussi centrale que la constatation d’une crise relative à la manière 

dont l’humanité européenne s’arrimait à des méthodologies scientifiques 

disponibles et à leurs effets pratiques respectifs, sans qu’elles fussent dûment 

fondées. (Cf. Husserl, 1976b.) 

Husserl s’attache à situer dès le début de sa lettre son intérêt pour les 

perspectives anthropologiques de son contemporain français, un intérêt à ce 

point intense qu’il aurait détourné son attention de son propre travail depuis 

plusieurs semaines au profit de la lecture de La mythologie primitive. En 

premier lieu, il met en avant la ressemblance avec son point de vue sur 

l’humanité et le monde environnant (Husserl, 1994 : p. 161). Il importe de 

souligner – puisque ceci sera le lien principal entre les perspectives du 

phénoménologue et de l’anthropologue – que pour Husserl le monde 

environnant (Umwelt) ne coïncide pas phénoménologiquement avec le monde 

physique qui nous entoure, avec les objets concrets et disponibles à 



SERRA 17 

l’appréhension, à la manipulation et à l’intervention technique : il inclut des 

représentations du monde, des élaborations de l’imagination, des renvois 

symboliques, des configurations qui agissent en tant qu’idées, des forces 

surnaturelles, etc. Ainsi que l’écrira Husserl à la même époque : même si la 

vision scientiste moderne a ramené les relations intentionnelles à des relations 

purement objectives et technicistes face à une « nature objective », les Grecs 

de l’Antiquité possédaient un sens du monde environnant plus vaste : 

 

Certes, l’historien, le chercheur, dont le domaine est l’esprit, la culture, quelle que soit 

sa sphère, ne cesse d’avoir au nombre de ces phénomènes également la nature 

physique, dans notre exemple, la nature de la Grèce antique. Mais la nature n’est pas 

la nature au sens des sciences de la nature, elle est ce qui valait comme nature pour 

les anciens Grecs, ce qu’ils avaient devant les yeux dans le monde-ambiant en tant 

qu’effectivité naturelle. Pour mieux dire, le monde-ambiant historique des Grecs n’est 

pas le monde objectif, dans notre sens, mais c’est leur « représentation du monde », 

c'est-à-dire de leur façon subjective propre de donner valeur à l’ensemble des 

effectivités qui, dans ce monde-ambiant, valaient pour eux, ce qui comprend par 

exemple aussi les dieux, les démons, etc. (Husserl, 1976c : p. 350) 

 

De même que les objets qui nous entourent ne demeurent pas identiques dans 

la mesure où les intentionnalités tournées vers eux changent, les affections 

qui naissent en eux et touchent la conscience, leurs dispositions spatiales qui 

dépendant de la manière dont l’attention, les affects, l’intérêt, les valeurs et 

les mouvements corporels en détachent certains plus et d’autres moins, de 

même aussi il est possible de thématiser le monde environnant pour un groupe 

social spécifique en fonction de ses modes d’interaction avec les objets 

culturellement institués : l’appréhension et la réélaboration symbolique de 

leurs significations et relations varieront en fonction des aspects mentionnés 

(pouvoir d’affection, d’intérêt, de valeurs, etc.) mais en outre se révèleront 

propres aux pratiques et styles d’une certaine communauté historique en 

comparaison avec les manières dont une autre communauté traite les 

« objets » qui « lui » sont relatifs. Quand tel « monde environnant commun » 

(gemeinschaftliche Umwelt) se constitue, souligne Husserl, il « ne se 

décompose pas en aspects purement singuliers subjectifs en constante 

mutation dans le temps » (Husserl 1976c : p. 340). Même une communauté 

qui, par principe, serait « anhistorique », ainsi que Husserl le remarque à 

propos des peuples « primitifs » étudiés par Lévy-Bruhl, possède des 

structures spécifiques pour se rapporter à son monde environnant, bien que, 

dans le cas considéré, le contraste avec les sociétés « historiques », comme 

les sociétés européennes de son époque, se présente selon lui comme la 

marque distinctive la plus pertinente. 



SERRA 18 

En ce qui concerne cette différence, il convient de rappeler qu’au début 

de la Lettre Husserl fait allusion aux circonstances tenant au contexte 

politique et social des années 1930, c'est-à-dire à la manière dont la « nation 

allemande » poussait à l’expatriation des professeurs d’origine juive et 

adoptait des mesures contraires à une refondation originaire de l’idéal 

d’humanité : son fils Gerhart Husserl, professeur de droit, s’était vu retirer sa 

charge à l’université de Kiel en 1935 et avait dû poursuivre sa carrière à 

l’étranger (aux États-Unis). Ce détail n’est pas sans importance, dès lors que 

Husserl met en évidence la condition d’ouverture au futur des sociétés dites 

« historiques » – dans ce cas, l’« humanité européenne » –, capables de 

modifier les circonstances actuelles en en visant d’autres plus adéquates à la 

maturation de leurs valeurs, par contraste avec les sociétés dites 

« anhistoriques », caractéristique spécifique que les « sociétés primitives » 

étudiées par Lévy-Bruhl présenteraient dans leurs relations au monde et dans 

leur « socialité vivante ». 

En tenant pour paradigmatiques les recherches de Lévy-Bruhl dans La 

mythologie primitive, Husserl caractérise cet ouvrage comme « œuvre 

classique d’une ethnologie strictement scientifique (Husserl, 1994 : p. 162). 

Lévy-Bruhl remettrait en question une lecture de survol sur d’autres sociétés 

en évitant de les classer selon des principes internes à la raison, comme cela 

se produit dans la conception systématisante qui résulte de la philosophie de 

l’histoire de Hegel, laquelle consiste en un mouvement progressif de passage 

et d’élévation (Aufhebung) depuis les formes d’organisation sociale plus 

archaïques à la rationalité qui trouve son apogée dans l’Europe de son temps. 

Tout au contraire, l’originalité de La mythologie primitive tiendrait en 

particulier dans l’élucidation de la structuration mentale propre aux peuples 

appelés « peuples primitifs », en tenant compte de leurs différences 

spécifiques. Dans le même temps, Lévy-Bruhl inaugurerait selon Husserl une 

conception de l’anthropologie liée à une psychologie pure qui résiste à 

l’appréhension des êtres humains comme objets de la nature en ce qu’ils se 

présentent avec les significations de « personne » et « sujets de conscience », 

et cela non in abstracto mais dans le concret, dans les relations entre les 

modes d’expression des représentations du monde et les concrétisations du 

sens dans les pratiques collectives. 

 

Disant « je » et « nous », ils (les primitifs) se rencontrent comme membres de familles, 

d’associations, de socialités ; ils vivent en tant qu’ils sont liés « les uns aux autres », 

ils agissent dans leur monde et y pâtissent – le monde, qui a sens et réalité pour eux à 

partir de leur vie intentionnelle, de leur expérience, de leur pensée et de leurs valeurs. 

Naturellement nous savions déjà depuis longtemps que chaque être humain avait sa 



SERRA 19 

« représentation du monde » (Weltvorstellung), que chaque nation, que chaque sphère 

culturelle supranationale vit pour ainsi dire dans un monde différent, en tant que 

monde environnant, et de même chaque époque historique dans le sien. Mais vis-à-

vis de cette généralité vide, votre travail et son thème insigne nous ont rendus 

sensibles à une nouveauté grandiose : à savoir que l’on peut mener une possible 

grande tâche de la plus haute importance, celle de « sentir de l’intérieur » (einfühlen) 

une humanité fermée vivant dans une socialité générative elle-même vivante et de la 

comprendre comme humanité qui possède le monde dans sa vie socialement unifiée 

et à partir d’elle ; le monde n’est pas pour elle « représentation du monde » mais il est 

monde réel existant (wirkliche seiende Welt). (Husserl, 1994 : 162, trad. Mazzù et 

Missentos) 

 

Selon Husserl, au sein de cette « socialité vivante » de tels groupes dits 

« primitifs » se caractérisent par une « anhistoricité » (Geschichtslosigkeit), 

non pas toutefois en un sens simplement déficitaire dans la mesure où ce trait 

distinctif permettrait de comprendre la singularité de leurs relations 

linguistiques, ontologiques, logiques, sans qu’il soit nécessaire de « sombrer 

dans l’océan des traditions culturelles historiques, des documents, des 

guerres, des politiques, etc. » (Husserl, 1994 : 162, tr. Mazzù et Missentos). 

De cette manière, l’accès à la « socialité vivante » se ferait sans médiations, 

comme si les intentionnalités rapportées aux divers groupes concernés 

n'impliquaient pas un recul interprétatif et une considération symbolique des 

événements, des habitus, des rituels, des élaborations par image et d’autres 

registres. Au-delà de cela, puisque la concrétion même des « représentations 

du monde » ne pourrait être appréhendée séparément, les pratiques de telles 

organisations sociales échapperaient à l’analyse de la « la corrélation concrète 

de la vie spirituelle pure (rein geistigem) et du monde environnant (Umwelt) » 

(Husserl, 1994 : 162, tr. Mazzù et Missentos). Husserl rappelle qu’il a déjà 

thématisé dans des œuvres antérieures le problème de la corrélation « nous-

monde environnant » comme thème de la phénoménologie transcendantale en 

relation à « divers “nous” possibles » et non seulement ce qui concerne les 

réalités socio-historiques effectives accessibles à l’élucidation scientifique. 

Ainsi, la contribution de la phénoménologie dans ses relations à 

l’anthropologie consisterait à décrire, selon leurs particularités et possibilités 

respectives, la logique, l’ontologie, les visions du monde, aussi bien des 

« humanités closes » ou anhistoriques que des humanités historiques, 

« nationales » et « supranationales », dont le trait distinctif principal serait 

celui d’avoir un futur commun, un futur qui ne cesse de s’effectuer. Et déjà, 

relativement aux sociétés closes ou anhistoriques, se présente la tâche de 

réaliser une « pure psychologie interne des concrétions », dont la méthode 



SERRA 20 

serait encore à élaborer. (Husserl, 1994 : p. 162-163, trad. Mazzù et 

Missentos). 

Nous pourrions dire que, grâce à cette analytique intentionnelle, le matériel 

anthropologique deviendrait apparemment un point de départ de l’approche 

phénoménologique et que le relativisme historique serait censément dépassé. 

Étant donné qu’elle ne consisterait plus en une simple accumulation de faits, 

l’analyse anthropologique échapperait au naturalisme et aux particularismes 

naïfs, mais ceci seulement dans la mesure où le matériel anthropologique – 

dans notre cas, celui présenté par Lévy-Bruhl – se montrerait capable 

d’atteindre sa légitimité adéquate quant à ses moments structurels et cela, en 

somme, à partir de la lecture phénoménologique. Cette sorte de « salut 

phénoménologique-transcendantal » se produit, par conséquent, à condition 

d’en payer le prix : celui de se soumettre à la fondation, à l’approfondissement 

et au radicalisme que la phénoménologie transcendantale, et elle seule, peut 

fournir. Selon les termes de Husserl : 

 

l’anthropologie, à l’instar de toute science positive et de l’universalité (Universitas) 

de celle-ci, a certes le premier mais pas le dernier mot de la connaissance — de la 

connaissance scientifique. […] La phénoménologie transcendantale est science 

radicale et conséquente de la subjectivité, qui constitue ultimement le monde en elle. 

En d’autres termes, elle est la science qui révèle l’évidence universelle (universale 

Selbstverständlichkeit) « monde et nous hommes dans le monde » comme une 

incompréhensibilité (Unverständlichkeit), donc comme une énigme et un problème, 

et qui la rend scientifiquement compréhensible de l’unique manière possible, celle 

d’une auto-méditation radicale. (Husserl, 1994 : p. 163-164, trad. Mazzù et 

Missentos) 

 

Cette orientation de l’analyse permet d’observer la réitération de positions 

déjà mentionnées que l’on trouvait dans les Prolégomènes à la logique pure 

et dans les Ideen I : l’insuffisance des sciences positives se montre à 

l’impossibilité qui est la leur d’échapper à l’universalité eidétique ; les divers 

mondes et visions du monde anthropologiques sont reconnus si et dans la 

mesure où leur limitation est soulignée, puisque c’est à partir de la 

phénoménologie que pourrait être affirmée, face au relativisme, la portée de 

moments structurants, tels que ceux-ci : la relation au monde environnant, la 

compréhension du sens de l’« humanité » par-delà toute limitation 

conceptuelle héritée de l’humanisme classique et des sciences (de la nature et 

de l’esprit), l’élévation de la compréhension anthropologique partielle à celle 

qui élucide de manière pure les relations avec autrui en termes 

d’intersubjectivité transcendantale, au-delà de tout contexte qui serait 

simplement existentiel ou cognitif. Selon cette perspective, les sociétés 



SERRA 21 

« primitives » directement accessibles en leurs concrétions selon diverses 

modalités relatives à leurs mondes environnants respectifs se présentent 

démunies d’historicité, non pas seulement en vertu de l’analyse 

phénoménologique mais en ce que celle-ci validerait ce trait spécifique depuis 

ce qui se manifeste comme leur condition structurelle. 

Une première question se pose. Il s’agit de savoir si Husserl privilégie 

de cette manière un certain modèle d’historicité et d’ouverture à l’avenir par 

opposition à la stagnation de ces sociétés qui se conservent dans la répétition 

de structures typiques et dans l’actualisation des concrétions déjà atteintes qui 

les caractérisent essentiellement. Un second problème concerne la possibilité 

que de telles recherches anthropologiques agissent, par conséquent, comme 

illustrations exemplaires d’« autres nous possibles » et, en même temps, 

comme « contre-exemple » face à une historicité ouverte et préalablement 

identifiée à la sphère du propre (sphère de l’Eigentlichkeit, telle que Husserl 

l’avait présentée des années auparavant dans ses Méditations cartésiennes de 

1929, plus spécifiquement dans la Vème d’entre-elles). Dans cette dernière, 

la relation à l’alter ego est rendue possible, non de manière représentative ni 

de manière directe comme pure présence perceptive (par présentation, 

gegenwärtigend), ni non plus comme Darstellung de son universalité, mais 

bien de manière médiate, par analogie apprésentative : autrui est ainsi pour 

moi subjectivité transcendantale dans la mesure où, par synthèse passive, le 

sens du Leib (corps propre, animé ou vivant) est transféré sur lui par analogie 

avec mon Leib, le seul dont j’aie la certitude immédiate qu’il n’est pas un 

corps seulement physique (Körper) (Husserl, 1973 ; Vème Méditation). Or, 

dans le cas qui nous occupe de la relation avec autrui – le cas de celui qui est 

appelé « primitif » et de ses élaborations culturelles –, l’appréhension 

analogisante continue de se produire depuis le propre, depuis le porteur 

d’historicité, dans la mesure où l’autre demeure en scène comme objet 

d’analyse, dès lors que la culture du « primitif » et de ses différences ne peut 

se prévaloir de réversibilité. En d’autres termes : la possibilité que le propre 

supposé devienne autre sous la perspective de cette autre culture. Celle-ci est 

et demeure objet d’une recherche, d’abord socio-anthropologique, élevée 

ensuite, par la phénoménologie, à une intelligibilité de portée plus vaste parce 

que philosophique. 

Lorsque nous retraçons les lectures de la Lettre, en particulier celles de 

Merleau-Ponty et de Derrida, comme nous allons le faire maintenant, nous 

observons des voies interprétatives qui tantôt renforcent les considérations 

critiques qui viennent d’être exposées, tantôt en divergent. 

 



SERRA 22 

 

 

 

2. Répercussions de la Lettre : Merleau-Ponty et Derrida 

 

Merleau-Ponty, en pensant à la relation entre la phénoménologie et la science, 

s’exprime dans Signes (1960) d’une manière relativement proche des 

considérations qu’il tenait en 1945 dans la Phénoménologie de la perception, 

au sens où il souligne le gain de connaissance dont bénéficient les analyses 

phénoménologiques lorsqu’elles se réfèrent aux matières et aux résultats de 

certaines approches scientifiques et qu’elles s’en inspirent. Dans « Partout et 

nulle part », texte publié dans Signes, Merleau-Ponty souligne la fécondité de 

cette orientation du travail pour la phénoménologie lorsque celle-ci 

s’approprie certaines descriptions sociologiques et anthropologiques et dans 

la mesure où, ce faisant, elle se distingue d’autres tendances philosophiques. 

L’auteur remarque le contraste entre, d’un côté, les considérations de Husserl 

à propos des cutures dites primitives lorsqu’il considère les « mondes vécus » 

spécifiques, et, d’un autre côté, la systématisation de caractère hégélien 

lorsqu’il se tourne vers l’archaïque en y voyant une étape plus rudimentaire 

mais élevée, en même temps, au rang de moment constitutif dans la 

configuration dialectique de l’histoire conceptuellement considérée. 

Toutefois, ces deux perspectives – phénoménologique et dialectique – 

partagent un procédé similaire en tant que point de vue occidental dirigé vers 

d’autres cultures. Dans les termes de Merleau-Ponty : 

 

Même à la fin de sa carrière, quand justement il expose la crise du savoir occidental, 

Husserl écrit que « la Chine... l’Inde... sont des spécimens empiriques ou 

anthropologiques ». Il paraît donc reprendre le chemin de Hegel. Mais s’il garde son 

privilège à la philosophie occidentale, ce n’est pas en vertu d’un droit qu’elle aurait, 

et comme si elle possédait dans une évidence absolue les principes de toute culture 

possible – c’est au nom d’un fait, et pour lui assigner une tâche. Husserl a admis que 

toute pensée fait partie d’un ensemble historique ou d’un « monde vécu » ; en principe 

donc, elles sont toutes des « spécimens anthropologiques », et aucune n’a de droits 

particuliers. Il admet aussi que les cultures dites primitives jouent un rôle important 

dans l’exploration du « monde vécu », en nous offrant des variations de ce monde 

sans lesquelles nous resterions englués dans nos préjugés et ne verrions pas même le 

sens de notre propre vie. Mais il reste ce fait, justement, que l’Occident a inventé une 

idée de la vérité qui l’oblige et qui l’autorise à comprendre les autres cultures, et donc 

à les récupérer comme moments d’une vérité totale. (Merleau-Ponty, 1960b : 173). 

 

C’est toutefois dans le texte « Le philosophe et la sociologie » (Signes, 1960a) 

que les considérations de Merleau-Ponty traitent plus spécifiquement de la 



SERRA 23 

relation entre les points de vue socio-anthropologique et phénoménologique, 

sur base de la Lettre de Husserl à Lévy-Bruhl. Voici les tâches principales 

présentées par Merleau-Ponty dans ce texte, à partir des positions de Husserl : 

dépasser la séparation entre les deux champs de la connaissance et réexaminer 

leurs relations réciproques ; partir du caractère exemplaire de la 

phénoménologie de Husserl pour laquelle toutes les formes du savoir sont 

« solidaires », ce qui implique que toute science sous-entendrait une 

ontologie et toute ontologie annoncerait un savoir qui devrait être 

philosophiquement fondé ; surmonter la signification de la Philosophie 

comme « autonomie absolue de l’esprit » et dépasser également l’idée de la 

science comme « simple notation de faits » (« idéalisation du fait brut ») ou 

encore l’extériorité absolue des faits en relation au chercheur ; enfin la 

nécessité de penser les relations sociales par analogie ou par contraste avec 

« nos vécus » (Erlebnisse) par la voie de la « variation imaginaire ». À propos 

de ce dernier point, Merleau-Ponty souligne : 

 

l’objectivisme oublie cette autre évidence que nous ne pouvons dilater notre 

expérience des rapports sociaux et former l’idée des rapports vrais que par analogie 

ou par contraste avec ceux que nous avons vécus, bref par une variation imaginaire 

de ceux-ci, au regard de laquelle, sans doute, ils recevront une signification neuve […] 

(Merleau-Ponty, 1960a : p. 125) 

 

Selon Merleau-Ponty, Husserl, au cours de sa réhabilitation tardive de la 

science anthropologique, aurait revu sa défense de l’autonomie de la pensée 

philosophique, telle qu’elle s’était exprimée initialement dans sa critique du 

psychologisme, de l’anthropologisme et des sciences positives, fussent-elles 

naturelles ou humaines. Husserl, dans le contexte plus tardif de son œuvre, 

revenant aux problèmes de l’histoire et surtout du langage en son inscription 

préalable dans le « monde de la vie » (Lebenswelt), ne donnerait plus un statut 

central au sujet-philosophe – même si c’est de celui-ci que provient la 

légitimité de la variation imaginaire quant au champ des possibles qu’il s’agit 

de défricher pour chaque sens qui vient à être exprimé. Mais ce même sujet, 

du fait de se trouver préalablement inscrit dans le langage, ne s’en tiendrait 

pas à des « formes idéales d’une langue universelle » (Merleau-Ponty, 

1960a : p. 130). L’importance de l’œuvre de Lévy-Bruhl porterait sur la 

nécessité phénoménologique de redécouvrir « l’accès direct à la langue 

vivante », au « sujet parlant en exercice par opposition à une science du 

langage qui le traite inévitablement comme une chose » (Merleau-Ponty, 

1960a : p. 130-1). En attribuant ainsi au sociologue la tâche de comprendre le 

« phénomène du langage », de manière originaire et avant les théories 



SERRA 24 

scientifiques correspondantes, Merleau-Ponty renforce la priorité de la 

« compréhension » qui – détail d’importance – serait philosophique par 

excellence : 

 

Le sociologue fait de la philosophie dans toute la mesure où il est chargé, non 

seulement de noter les faits, mais de les comprendre. Au moment de l’interprétation, 

il est lui-même déjà philosophe. C’est dire que le philosophe professionnel n’est pas 

disqualifié pour réinterpréter les faits qu’il n’a pas lui-même observés si ces faits 

disent autre chose et plus que ce que le savant y a vu. (Merleau-Ponty, 1960a : p. 127 ; 

italiques de A. M. Serra) 

 

D’un côté, en effet, Merleau-Ponty défend un « enveloppement réciproque » 

entre les contextes auxquels il a été fait référence : la phénoménologie et les 

recherches socio-anthropologiques. Cependant, cette proposition maintient 

une hiérarchie qui consiste dans la possibilité que soit assimilé le second 

contexte pour autant et dans la mesure où il se rapproche de la philosophie 

ou, plus proprement, d’une phénoménologie qui aurait élargi sa tâche 

descriptive en direction d’une herméneutique compréhensive. Sur la base du 

contact avec l’actuel et de la constatation effective que la subjectivité 

transcendantale est intersubjectivité et que toute concrétude anticipe des 

possibilités eidétiques, la phénoménologie ne succomberait pas au relativisme 

d’une science positive et jamais ne se limiterait à enregistrer la variété des 

faits anthropologiques. La phénoménologie aurait plutôt pour tâche une 

« vigilance qui ne nous laisse pas oublier la source de tout savoir. » (Merleau-

Ponty, 1960a : p. 138). 

Merleau-Ponty maintient l’opposition entre historicité et anhistoricité 

et il accentue la considération de Husserl déjà mentionnée selon laquelle « les 

primitifs » étudiés par Lévy-Bruhl sont « sans histoire » (geschichtslos), au 

sens d’une vie « en tant que vie qui n’est que présent en écoulement » (ein 

Leben, das nur strömende Gegenwart ist) (Husserl, 1994 : p. 162, trad. Mazzù 

et Missentos). En tant que le monde environnant des sociétés historiques 

porterait une mutabilité intrinsèque du devenir historique, l’effort 

méthodologique de la phénoménologie relativement aux structures du monde 

archaïque consisterait dans la nécessité de comprendre un monde environnant 

avec ses propres spécificités pour ce qui touche au temps et à l’être : 

 

L’analyse intentionnelle qui retrouvera et reconstituera les structures du 

monde archaïque ne saurait se borner à expliciter celles du nôtre : car ce qui 

donne sens à ces structures, c’est le milieu, l’Umwelt, dont elles sont le style 

typique, et l’on ne peut donc les comprendre à moins de comprendre comment 



SERRA 25 

le temps s’écoule et comment l’être se constitue dans ces cultures. (Merleau-

Ponty, 1960a : p. 135) 

 

La notion de milieu se démarque ici en ce qu’elle aide à penser la vie en 

société : ce n’est pas seulement vivre dans un milieu mais « à travers » celui-

ci. Les relations quantitatives entre objets et milieu ambiant donneraient lieu 

à des relations qualitatives entre organismes et milieux, entre membres de 

communautés et leur entourage4. Pour Merleau-Ponty, toutefois, au sein de la 

tâche d’analyser les structures du « monde archaïque », celui-ci demeure 

comme « exemple » ou, ainsi que cela a été dit plus haut, comme « l’exemple 

typique ». Néanmoins, il resterait à détailler leurs temporalités spécifiques.  

 

De son côté, Derrida, dans son « Introduction » à sa traduction de 

« L’origine de la géométrie » (1962), commence par faire remarquer que dans 

la Lettre à Lévy-Bruhl Husserl reprenait surtout un thème qui lui était cher : 

le statut des objets idéaux qui incombent à la science et au langage, en 

particulier à la science dont la géométrie serait un « exemple » et, de fait, le 

grand exemple dans la mesure où ses objets s’actualiseraient dans divers 

contextes historiques en garantissant toujours la possibilité de l’identification 

d’un « même » sens. Dans le prolongement de cette orientation, il s’agirait, 

dans la Lettre, des « conditions de possibilité, solidaires et concrètes, de ces 

objets idéaux : le langage, l’intersubjectivité, le monde, comme unité d’un sol 

et d’un horizon. » (Derrida, 1962 : p. 3) Pour Derrida, la Lettre de Husserl 

consoliderait la position exprimée dans plusieurs de ses œuvres, « contre une 

certaine irresponsabilité techniciste et objectiviste dans la pratique de la 

science et de la philosophie », ainsi que « contre un historicisme aveuglé par 

le culte empiriste du fait et la présomption causaliste ». (Derrida, 1962 : p. 4). 

Ses analyses phénoménologiques chercheraient, tout au contraire, à maintenir 

les « invariants historiques » inhérents aux sociétés concrètes et, sur cette 

voie, n’autoriseraient qu’un « certain relativisme » : 

 

Celui-ci (le relativisme) garde toute sa valeur pourvu que son niveau de matérialité et 

ses conditions aprioriques soient convenablement déterminés. C’est ainsi que l’on 

peut interpréter la part faite au relativisme dans la célèbre Lettre à Lévy-Bruhl, 

antérieure d’un an à L’Origine, et dans laquelle on a pu croire, au contraire, que 

Husserl renonçait aux apriori historiques découverts par la variation imaginaire, 

reconnaissant que la phénoménologie pure de l’histoire devait attendre du contenu des 

 
4 De telles relations ne seraient pas pensées à travers le schéma stimuli – réponses mais selon 

des jeux de forces de sorte que la vie comprenne non seulement tel ou tel milieu défini mais 

« une infinité de milieux possibles » (Alloa, 2008 : p. 41). 



SERRA 26 

sciences empiriques, de l’ethnologie et particulier, autre chose que des exemples. 

C’est notamment la lecture qu’en a proposée M. Merleau-Ponty […] (Derrida, 1962, 

p. 115-116) 

 

En prenant ses distances à l’égard de Merleau-Ponty, Derrida souligne que 

même dans ce contexte tardif des œuvres de Husserl, la variation imaginaire 

demeure « la méthode » grâce à laquelle s’obtient « un a priori du monde 

historique » : celui-ci garantirait son universalité et son idéalité alors que, en 

même temps, il lui manquerait l’« authentiquement originaire », réservé à la 

géométrie et aux autres objets logiques. (Derrida, 1962 : p. 118). La variation 

imaginaire et la réduction partiraient de la facticité mais, dans la même 

démarche, « ne retiennent du fait que son exemplarité et sa structure 

d’essence, sa “possibilité” et non sa facticité. » (Derrida, 1962 : p. 118)5. 

À revers des discontinuités présentées par Merleau-Ponty entre les 

positions initiales et plus tardives de Husserl, Derrida souligne donc la 

continuité d’un motif. Même si, dans ce contexte plus tardif, qui est aussi 

celui de la Krisis (La crise des sciences européennes et la phénoménologie 

transcendantale, 1935), c’est l’histoire elle-même qui fait irruption dans les 

analyses phénoménologiques, en ouvrant un domaine « qu’il est difficile de 

maintenir dans les limites régionales », le « nouvel accès à l’histoire » ne 

serait jamais directement problématisé par Husserl : la Krisis affirmerait une 

« téléologie de la raison » comme « nouvelle légitimation de l’idéalisme 

transcendantal » (Derrida, 1962 : p. 8). Dans cet élargissement à l’histoire, 

aurait cours une analogie entre la forme de la transmission historique et la 

conscience intime du temps, avec cette différence que la sédimentation qui a 

lieu dans la première dépasserait la finitude de la seconde : 

 

Le présent ne s’apparaît ni comme la rupture, ni comme l’effet d’un passé, mais 

comme rétention d’un présent passé, c'est-à-dire comme rétention de rétention, etc. 

Le pouvoir rétentionnel de la conscience vive étant fini, celui-ci garde significations, 

valeurs et actes passés sous forme d’habitus et de sédiments. La fonction de la 

sédimentation traditionale dans le monde communautaire de la culture sera de 

dépasser la finitude rétentionnelle de la conscience individuelle. (Derrida, 1962 : 

p. 45) 

 

Les sociétés historiques se particularisent à partir de cette supériorité de la 

sédimentation culturelle sur le flux des rétentions de la conscience intime du 

temps (inneres Zeitbewusstsein). La contradiction suivante est en particulier 

 
5 À propos de la continuité entre ce motif et d’autres observations déconstructivistes envers 

la phénoménologie de Husserl dans l’œuvre de Derrida, cf. le synopsis de notre étude : Serra, 

2017. 



SERRA 27 

manifeste : d’un côté, Husserl affirmerait que « toute communauté est en 

histoire, que l’historicité est l’horizon essentiel de l’humanité, dans la mesure 

où il n’y a pas d’humanité sans socialité et sans culture. » (Derrida, 1962 : 

p. 120-121). Pour autant, d’un autre côté, l’Europe continuerait d’être « le bon 

exemple », au sens de la « pureté » de son telos comme « universalité, 

omnitemporalité et traditionnalité infinie. » (Derrida, 1962 : p. 121). Ces 

aspects caractérisent l’« eidos européen », en tant que les autres sociétés, 

marginales par rapport à ce centre, apparaissent comme « sans histoire » si on 

les compare précisément à la plénitude de l’idéal européen d’humanité. 

À l’occasion de ces considérations, il est en principe possible de se 

demander si, et dans quelle mesure, dans ces sociétés dites « primitives » les 

modes d’actualisation de l’archaïque – spécialement dans les élaborations 

symboliques des relations entre les ancêtres mi-humains mi-animaux et les 

organisations sociales actuelles – impliquent une autre temporalité qui ne soit 

pas celle du flux des rétentions. Si cette « autre temporalité » ne conduit pas 

nécessairement à l’attribution d’une historicité à ces sociétés, sans conduire 

non plus à son contraire (une anhistoricité), elle rend certainement possible le 

déplacement de la dichotomie comparative entre temporalité et atemporalité, 

historicité et anhistoricité. Dans la présente étude ce thème sera introduit au 

point suivant, spécialement à travers le rapprochement entre les concepts de 

« participation » et de « présentification » (Vergegenwärtigung), 

respectivement élaborés par Lévy-Bruhl et par Husserl. 

 

3. Temporalité des présentifications totémiques 

 

La participation de l’individu actuel avec son totem, dont il a une 

conscience si sûre, est calquée sur celle-là, dont elle dérive. 

(L. Lévy-Bruhl, La mythologie primitive) 

 

Diese bewusste Beziehung aber ist gegeben durch jenes eigentümliche 

Bewusstsein der Vergegenwärtigung eines Nicht-erscheinenden im 

Erscheinenden, wonach das Erscheinende sich vermöge gewisser 

seiner Intuitiven Eigenheiten so gibt, als wäre es das andere […]. 

(E. Husserl, Hua XXIII: Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung) 

 

Le rapprochement entre la phénoménologie et l’anthropologie renvoie à un 

certain dépassement de l’« interdit anthropologique6 », ainsi qu’à un 

 
6 Françoise Dastur (2015) souligne le retour de la question anthropologique – après 

l’« interdit anthropologique » de la philosophie française des années 1960 (Derrida, 

Foucault) – laquelle remonterait, en premier lieu, à Husserl en ce qu’il refusait de fonder la 



SERRA 28 

accroissement de l’attention pour la différence et pour la possibilité d’un 

partage entre diverses visions du monde7. Dans ce contexte, dans les 

« positions » et « répercussions » présentées aux points précédents, nous 

avons souhaité prêter attention à des mouvements de l’histoire de la pensée 

contemporaine, qui, pour une part, peuvent être soumis à une démarche8 

reconstructive d’inspiration herméneutique ainsi qu’à une lecture 

déconstructive qui montre certaines lacunes sous-jacentes aux explications 

rencontrées dans les œuvres correspondantes. Il convient de rappeler que les 

possibilités de dialogue entre phénoménologie et anthropologie ne restèrent 

pas liées aux considérations de Husserl ni aux lectures qui déconstruisent 

 
philosophie sur l’homme au sens d’une analyse de son existence mondaine et, en second lieu, 

à Heidegger, à la suite de sa critique de l’anthropologisme dans Être et Temps, et en ce qu’il 

se gardait d’interpréter le Dasein d’un point de vue anthropocentrique. Dastur souligne, d’un 

autre côté, l’affirmation, dans la phénoménologie de Husserl, de la prééminence du 

transcendantal sur toute anthropologie possible et la pertinence, par conséquent, de la 

dénomination proposée par Derrida dans « Les fins de l’homme », celle d’« humanisme 

transcendantal », pour caractériser l’attitude tardive de Husserl. D’un autre côté, aussi bien 

chez Husserl que chez Merleau-Ponty la différence entre ego transcendantal et ego 

empirique, entre subjectivité et intersubjectivité, loin de bloquer la recherche philosophique 

et son rapprochement avec l’anthropologie, « ouvr(irait) au contraire la voie à une autre 

compréhension de l’homme que celle qui réduit son être à celui d’un objet constitué 

subsistant dans le monde. » (Dastur, 2015 : 40). De cette manière, le renoncement à toute 

forme de naturalisme serait le point de départ pour une psychologie phénoménologique et, 

ensuite, pour la recherche anthropologique inspirée de la phénoménologie. A propos de 

l’« interdit anthropologique » et de la manière dont la déconstruction de l’anthropologisme 

se produit diversement selon la pensée de Derrida, lecteur de Husserl, Hegel, Heidegger, cf. 

Serra, 2018. 
7 Frédéric Keck (2008) souligne la nécessité de réinterpréter les descriptions de Lévy-Bruhl 

moins comme une vision culturaliste, restreinte à des cultures particulières, que comme une 

situation singulière dans laquelle l’expérience des sociétés et celle de 

l’anthropologue/ethnologue se rencontrent. L’enquête anthropologique et ethnologique – et 

cela pourra être également dit de la recherche phénoménologique qui se rapproche de la 

première – se comprendrait comme intérêt unique pour la « rencontre effective », comme 

réhabilitation de l’expérience originaire de l’« étonnement » et comme la possibilité d’un 

partage de visions du monde à travers le compte-rendu écrit. Bien que Keck évoque, à partir 

de là, un déplacement de concepts et de catégories favorisé par l’expérience de l’altérité, son 

appel à une « rationalité élargie » peut aussi être considéré comme réductionniste. Cf. Keck, 

2008 : 45 : « Dans cette rencontre, l’ethnologue rejoue en quelque sorte le scénario quotidien 

de la mentalité primitive : confronté à des événements qui lui apparaissent comme insolites, 

inhabituels, il projette sur eux ses propres habitudes mentales. Si les sociétés primitives 

apparaissent « comme des choses », c’est-à-dire comme des entités dont les déterminations 

sont tout d’abord naturelles et mécaniques, elles en viennent alors à se doter de significations 

[…]. Ainsi, par un retournement constitutif de la démarche ethnologique, l’ethnologue en 

vient à considérer ses propres habitudes mentales « comme des choses », c’est-à-dire comme 

des cadres figés dont la contrainte l’empêche de vivre et comprendre d’autres sociétés […]. 

La rencontre de l’autre homme permet à l’ethnologue de considérer son « moi » comme un 

autre, comme terrain d’expérimentation pour découvrir d’autres formes de vie, et d’accéder 

ainsi à une rationalité élargie. » 
8 En français dans le texte (Ndt). 



SERRA 29 

certaines de ses thèses (Derrida) ou qui les conduisent dans des directions qui 

permettent un plus grand rapprochement entre les deux disciplines (Merleau-

Ponty). Comme l’objectif de ce texte n’est pas de détailler d’autres positions 

phénoménologiques ou phénoménologico-herméneutiques qui seraient 

supposées atténuer les clivages qui sont ceux de Husserl dans les propos de 

la Lettre, en les ouvrant, par exemple, à la primauté du monde social ou de 

l’intersubjectivité transcendantale (cf. Giovannangeli, 2012), nous porterons 

notre attention vers un autre thème. En faisant un pas en vue du 

rapprochement entre ces champs du savoir qui sont en principe disjoints mais, 

à proprement parler, un pas qui part de la phénoménologie et va en direction 

de l’anthropologie, notre texte est également porté par un autre mouvement : 

la possibilité de déplacer certaines approches phénoménologiques en partant 

d’un motif thématisé par Lévy-Bruhl. 

Dans La mythologie primitive, œuvre à laquelle se réfère la Lettre, 

Lévy-Bruhl rapporte les manières dont des groupes sociaux australiens et des 

peuples papous de Nouvelle-Guinée fondent une bonne part de leurs relations 

et activités sur le pouvoir encore à l’œuvre de leurs ancêtres. Ceux-ci seraient 

les créateurs des espèces vivantes, de même que d’objets que l’on qualifie 

habituellement d’objets inanimés (bien qu’ils ne les soient pas pour de telles 

cultures) ; ils auraient le pouvoir de prendre d’autres formes ou d’apparaître 

en tant que tels en prenant des traits personnels dont les apparences sont mi-

humaines, mi-animales. Pour de tels peuples, ce « monde mythique (qui n’a 

pas cessé d’exister) fait à chaque moment sentir son influence dans le monde 

actuel » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 41). Une telle influence ou superposition au 

présent se produit selon diverses modalités et doit s’actualiser périodiquement 

dans des cérémonies, des rituels, etc. qui furent institués par ces mêmes 

sociétés comme formes d’organisation qui sont pour elles fondamentales, qui 

ordonnent et qui donnent sens à leurs activités et manières d’exister. 

 

Pour elle (i. e. la mentalité primitive), le monde mythique, à la fois 

« surnature » et « prénature », est la réalité par excellence. C’est le fondement 

de la « nature » tout court. Car ce sont les héros, les ancêtres de la période 

mythique (alchera, ungud, etc.), qui ont produit, « créé » les êtres du temps 

présent. Pour que ceux-ci subsistent, le concours de ces héros mythiques reste 

indispensable. Aussi doit-on se l’assurer périodiquement par les cérémonies 

qu’eux-mêmes ont instituées (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 41). 

 

Réglés par de telles interventions périodiques dont l’origine remonte à des 

ancêtres primordiaux, les peuples « primitifs » concernés auraient le constant 

« désir » et l’« idéal » de se mettre en communication avec la « surnature » 



SERRA 30 

ou la « pré-nature » qui apporte sa plénitude à ce qui est actuel. En termes 

phénoménologiques, cette relation peut être décrite comme une transposition 

de sens, dans laquelle l’une des instances – dans notre cas, le passé mythique 

présentifiant (vergegenwärtigend) – agit comme sinnverleihend : sur la base 

des analyses de Husserl (1966b ; 1984), cette modalité a lieu lorsque, dans 

l’association entre deux sens objectifs, l’un d’eux apparaît et, par attraction, 

incite à l’apparition d’un autre sens ; ainsi, l’un d’entre eux « prête un sens » 

à l’autre à travers l’activation d’un lien antérieur qu’ils possédaient en un 

certain vécu sédimentée antérieurement9. De cette manière, s’actualise une 

connexion qui tend à répéter des motivations antérieures, lesquelles pourront 

être partiellement modifiées sous l’influence d’autres situations présentes, de 

même qu’à travers la chaîne de relations associatives que chacun des 

moments présentifiés peut avoir avec d’autres moments. Le concept 

husserlien de présentification (Vergegenwärtigung) – qu’il est également 

possible de traduire par (re)présentification – fait référence à la manière dont, 

dans des actes de phantasía, de souvenir et de conscience d’image, un sens se 

présentifie ou tend à se (re)présentifier à partir de ce qui apparaît en 

entrelacement avec lui (cf. Husserl, 1980). À propos de la conscience d’image 

(Bildbewusstsein), Husserl (1980) souligne, en ce sens, que l’objet-image 

(Bildobjekt) ou l’image apparaissante (erscheinendes Bild) ne devient 

« image de » que dans la mesure où le sujet-image (Bildsujet ou thème de 

l’image) se présentifie en lui (sich vergegenwärtigt) ou en ce qu’il lui donne 

du sens. L’objet-image et le sujet-image sont des moments objectifs de la 

constitution de l’image et ne sont pas susceptibles d’être appréhendés 

séparément, bien que le second puisse déterminer les directions prises par 

l’apparition du premier ou que le premier puisse se démarquer, lorsque l’un 

ou l’autre détail se détache ou quand, en général en liaison avec le support de 

l’image, un certain attrait esthétique, comme la couleur ou le contraste, attire 

l’attention plus que le thème de l’image à proprement parler (cf. Serra, 2022 ; 

Sepp, 2012). Si l’on attribuait une relation de pure contiguïté à l’objet-image, 

il se lierait alors de façon continue à la présence d’autres objets perçus ; 

cependant, le sujet-image ne se limite pas à la perception présente, ni à sa 

manifestation en tant que tel dans l’image qui apparaît, comme sa teneur 

idéale structurante (Husserl, 1980 : § 9). De manière analogue, dans les 

sociétés « primitives » de Lévy-Bruhl le passé mythique ne peut être 

appréhendé « en lui-même », en dépit des récits qui se réfèrent à lui en tant 

 
9 La signification de ce terme se manifeste plus proprement dans les recherches de Husserl 

dans les Analysen zur passiven Synthesis (Husserl, 1966b), bien que l’expression surgisse 

antérieurement, dès la première des Recherches logiques (Husserl, 1984 : p. 39). 



SERRA 31 

qu’origine et sens de l’existant. Mais l’archaïque se présentifie en tant que tel 

dans la mesure où certaines circonstances actuelles, en se reliant à lui, se 

détachent du plan de coexistence avec les autres étants et relations entre 

choses, et font scintiller l’immémorial. 

Selon Lévy-Bruhl (1963 : p. 115 sv.), les récits mythiques, connus de 

peu de membres des groupes, en général des hommes âgés, ne peuvent être 

révélés par ces derniers qu’à une autre personne choisie par eux et appelée à 

leur succéder. Allant de pair avec cette mémoire narrative liée à peu de 

privilégiés, ce qui se présentifie – dans les cérémonies et rituels, dans les 

mythes narrés, dans les images et les produits de l’art qui montrent les 

ancêtres – accède au groupe correspondant d’une manière directe et 

éloquente ; cela peut entraîner avec soi d’autres circonstances contiguës qui, 

en principe, ne se présentaient pas en relation directe avec le thème principal 

qui avait originairement lié la présentification. Nous pourrions nommer cette 

fonction des images et des artefacts, en se fondant sur les considérations de 

Philippe Descola (2021 : p. 53 sv.), « pouvoir d’agence » ou « agence », 

puisqu’ils apparaissent ou opèrent dans les diverses sociétés comme étant 

capables d’actions autonomes et dotés d’un pouvoir d’altération des 

circonstances qui remonterait à une certaine faculté de décision et/ou de 

discernement propre. Toutefois, dans les sociétés étudiées par Lévy-Bruhl, ce 

facteur de « comme si », « comme si » les artefacts, les images, etc. avaient 

un pouvoir d’agence, ne peut être ignoré, puisque ce ne sont pas eux-mêmes 

mais bien leur relation de « participation » avec les ancêtres qui les dote d’une 

telle puissance. Par « participation », Lévy-Bruhl entend à proprement parler 

une spécificité de l’« attitude spirituelle primitive » qui se tourne vers ce qui 

l’entoure, non pour l’appréhender dans son immanence objective ou comme 

simple corrélat objectif susceptible d’être explicité par les lois qui le 

concernent, mais bien comme si se manifestait en lui un sens ou un pouvoir 

qui le transcende : 

 

Bien différente (de la nôtre) est l’attitude spirituelle du primitif. La nature au 

milieu de laquelle il vit se présente à lui sous un aspect entièrement différent. 

Tous les objets et tous les êtres y sont impliqués dans un réseau de 

participations et d’exclusions mystiques : ce sont celles-ci qui en réalisent le 

contexte et l’ordre. Ce sont elles qui s’imposeront premièrement à son 

attention et qui la retiendront. Si lui (le primitif) s’intéresse à un phénomène, 

s’il ne se limite pas à le percevoir de façon, pour ainsi dire, passive et sans 

réagir, il pensera immédiatement, comme par une sorte de réflexe mental, à 

un pouvoir occulte et invisible dont ce phénomène est la manifestation. (Lévy-

Bruhl, 1963 : p. 147 sv). 



SERRA 32 

Lévy-Bruhl (1963 : p. 113) récuse en revanche l’hypothèse animiste selon 

laquelle les pouvoirs spirituels attribués à des objets tels des arcs et d’autres 

outils résideraient dans la présence de quelque esprit ou de quelque âme à 

l’intérieur de ces objets. À titre d’exemple, les peintures rupestres auraient 

dans ces sociétés une fonction analogue à la récitation de mythes et à la 

célébration de cérémonies, en visant à assurer la reproduction et la croissance 

d’animaux et de plantes destinés aux groupes concernés. Toutefois, ce but se 

subordonnerait à la « participation » entre le groupe humain correspondant et 

les ancêtres.  

 

Pour que ce but soit atteint, il faut la présence et l’action des êtres mythiques, 

des ancêtres mi-humains, mi-animaux, de qui sont issues ces espèces, ainsi 

que les groupes humains correspondants. (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 146) 

 

Il y aurait une séparation entre, d’un côté, le plan mystique de la participation 

avec les ancêtres mi-humains, mi-animaux – ou encore, mi-végétaux – et, 

d’un autre côté, le plan utilitaire, celui demeurant soumis à celui-là : 

 

Il est donc vrai, comme le dit l’hypothèse courante, que l’homme 

préhistorique croit à l’efficacité magique des images qu’il dessine, peint ou 

taille. Mais il n’est pas sûr du tout qu’il pense faire ainsi tomber directement 

les animaux en son pouvoir. (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 147) 

 

Le concept de « participation », fondamental dans la pensée de Lévy-Bruhl, 

désigne en particulier ce lien de parenté entre les animaux totémiques et les 

membres correspondants du clan : un groupe participe d’une altérité, sans 

qu’il y ait une séparation nette entre « singulier et pluriel », « propre et autre 

chose », « ici et ailleurs » (cf. Mousalimas, 1990 : p. 38 sv.). Comme les 

ancêtres possèdent une nature mi-humaine, mi-animale, la parenté totémique, 

de caractère participatif, impliquerait une communauté « de nature » entre 

homme et animal et, par conséquent, une continuité entre les deux. Lévy-

Bruhl (1963 : p. 310 sv.) fait remarquer que les « peuples primitifs » 

concernés ne possèdent pas, en ce qui concerne les animaux et les plantes, de 

classements génériques comme ceux que nous possédons : l’idée 

« zoologique » d’animal, de même que l’idée « botanique » de plante leur 

seraient étrangères : en général, ils préfèrent se tourner vers chaque animal ou 

plante dans sa singularité, bien qu’ils possèdent quelques termes plus 

génériques pour les désigner, sans, pour autant, que de telles attributions 

n’entraînent une différence hermétique avec les humains. Les animaux 

peuvent se manifester comme s’ils étaient « seulement humains », et vice-



SERRA 33 

versa, ce qui se présenterait bien plus comme une « fluidité » et une absence 

de délimitation réciproque que comme une transposition de formes 

verticalisées allant de l’homme à l’animal. En revanche, les blancs, qui ne 

possèdent pas cette même réversibilité avec les animaux, sont considérés 

comme « autres », comme des « êtres presque humains » et plus éloignés des 

divers groupes sociaux que ne le sont les animaux. Les blancs ne seraient pas 

seulement plus éloignés des humains « primitifs » en comparaison des 

animaux mais aussi en comparaison de certaines espèces végétales, comme 

les tubercules (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 64 sv.). 

La question qui se pose dès lors est de savoir s’il serait possible de parler 

d’anthropomorphisme, en particulier face à l’étendue des relations totémiques 

dans de tels groupes sociaux. Un anthropomorphisme comme tel est absent 

dans la mesure où il n’y a pas le sens générique « humanité » avec ses formes 

et caractères distinctifs, qui serait donné comme séparé de l’idée 

d’« animalité »10. Dans leur « dualité de nature », les animaux n’auraient 

jamais été des « animaux purement et simplement » sans porter d’attributs 

humains, et vice-versa. Ils ne ressembleraient pas seulement aux humains, ils 

leur seraient « spirituellement proches » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 70 sv.). 

L’anthropomorphisme n’est plus, dans ce cas, une transposition a posteriori 

d’attributs humains : « Leur nature propre, très différente de ce que nous 

appelons animalité, n’avait nul besoin d’être recouverte d’un vernis 

d’humanité. » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 311-312). Cette symbiose, cette 

« dualité de nature », selon les termes de Lévy-Bruhl, se fait d’autant plus 

originaire que l’on remonte aux « ancêtres mythiques », qui ne sont jamais 

dissociés de quelque animal ou plante. Pour les peuples papous de Nouvelle-

Guinée qu’il étudiait, le même mot Dema se réfère autant aux ancêtres 

mythiques mi-humains, mi-animaux qu’à ce qui est « insolite ou frappant » 

(Lévy-Bruhl, 1963 : p. XLVI). Il n’y a pas dans ce cas de distinction entre les 

êtres singuliers concernés et le principe impersonnel qui se manifeste en eux : 

une même instance vaut comme principe impersonnel de vie et comme 

personnage mythique. Mais Dema possède une portée plus grande encore ; il 

se réfère aussi à des instruments et à des ustensiles que, provenant des 

ancêtres, auraient été, en d’autres temps, des êtres vivants (Lévy-Bruhl, 

1963 : p. 34). L’idée de participation embrasse, en ce sens, la relation des 

êtres singuliers – que l’on désignerait habituellement comme personnes, 

animaux, plantes, et objets aussi – à leurs prototypes mythiques. Toutefois, 

 
10 Cf. Lévy-Bruhl, 1963 : p. 70 : « Pour qu’il y ait lieu à anthropomorphisme, il faut d’abord 

qu’une certaine idée de l’animalité se soit détachée de celle d’humanité, et s’y oppose. Rien 

ne nous est plus familier. Rien ne l’est moins à ces primitifs. » 



SERRA 34 

comme cela a été dit, il ne s’agit pas simplement d’une relation entre le 

singulier et l’universel, entre genres et espèces, ni même d’une simple 

inclusion de ce qui est actuel dans une sorte d’atemporalité du monde 

mythique. 

Pour nous exprimer en termes phénoménologiques, la participation peut 

être pleine ou partielle ; ce dernier cas se produit, par exemple, quand une 

partie du corps, une partie d’un objet, mais aussi un détail ou un moment de 

perception, exercent une fonction de présentification. Lévy-Bruhl ne précise 

pas le type de relation qu’il y aurait dans ce cas entre l’actuel et l’ancestral 

correspondant, mais nous pourrions le désigner phénoménologiquement par 

la notion de synthèse d’« adéquation partielle (partielle Deckung) » (cf. 

Husserl 1966b : p. 270 sv.). Chaque fois qu’une partie, un détail ou un 

moment se rattache associativement à un autre, avec les liens de motivations 

sous-jacents correspondants, les parties ou moments supplémentaires qui ne 

se distinguent pas dans le lien participatif resteraient comme des choses-

restes, comme résidus qui sont, ou non, « intentionnellement animés 

(intentionnel belebt) », ou qui ne sont pas animés intentionnellement avec la 

même intensité et le même caractère de sacré que les premiers. Mais il peut 

aussi arriver que ces choses-restes ou résidus soient entraînés par la force des 

moments de liaison et en viennent à participer à ce qui est appelé la première 

participation (celle qui s’est manifestée en premier). Cette participation de 

second ordre est analogue, dans la pensée de Husserl relative à la conscience 

du temps (Zeitbewusstsein) (1966a), à la manière dont les rétentions et les 

protentions coparticipent des impressions, et analogue aussi aux moments 

d’adombration (Abschattung) constitutifs de la constitution synthétique du 

perçu. Mais, à la différence de l’analyse husserlienne de la conscience du 

temps, les moments de participation primaire ou les premiers moments qui 

lient aux prototypes ancestraux se présentent comme des points saillants qui 

se détachent du plan de continuité dans lequel le reste du flux ou le reste des 

parties contiguës s’ordonnent11. On pourra dire que ces points saillants ou 

scintillations dans l’ordre spatio-temporel se rapportent aux incursions de 

l’ancestral dans l’actuel et au relief que prend celui-ci depuis celui-là. Dans 

les cérémonies et dans les rituels dans lesquels incursion et relief deviennent 

plus intenses et plus manifestes aux membres des groupes concernés, le 

pouvoir d’attraction exercé par les points saillants augmente relativement aux 

moments et aux parties résiduelles. Les cérémonies et rituels dans lesquels la 

présentification des ancêtres prolifère tendent par conséquent, étant donnée la 

 
11 De fait, Lévy-Bruhl (1963 : p. 183) se réfère à l’« expérience mystique » comme un 

« punctum saliens » dont part le phénomène de participation.  



SERRA 35 

force de leur intensité, à s’agréger les gestes et les actions, les objets de 

l’entourage, les animaux et les personnes d’une manière qui n’est pas 

seulement partielle. En revanche, il suffirait que les moments ou parties 

résiduelles se détachent pour eux-mêmes en se séparant des points saillants 

ou fulgurations pour que grandisse, en général, la distance entre l’actuel et le 

prototypique. Cela coïncidera avec un quasi retour au quotidien comme cela 

arrive après les cérémonies d’adoration totémique ; il convient néanmoins de 

souligner l’adverbe « quasi », puisque sont rares les actions, les habitus et les 

pratiques qui ne contiennent pas, dans de telles sociétés, quelque trace de 

sacré, quelque moment de coparticipation.  

À cela s’ajoute qu’il y a lieu de considérer le caractère imprévu et, pour 

ainsi dire, événementiel de telles incursions-reliefs dans l’ordre habituel des 

choses qui arrivent. La meilleure désignation sera celle d’avènement, quand, 

de manière imprévue, un détail d’apparence insignifiante ordonne d’une autre 

manière la relation jusqu’alors seulement contiguë entre objets, entre parties 

d’objets et relations de choses. Lévy-Bruhl signale en effet que les relations 

totémiques constituent « un réseau indéfini où doivent entrer tous les êtres et 

les objets donnés dans leur expérience. » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 107). Mais 

cette intégration n’est pas homogène et ne se produit pas de manière continue. 

La force d’attraction du Dema est, dans la majorité des cas, exercée par une 

« ressemblance de détail qui nous paraît peut-être insignifiante et tout 

extérieure » (Lévy-Bruhl, 1963 : p. 107). Cela arrive, par exemple, lorsque, 

face à un animal tout d’abord inconnu, celui-ci passe, grâce au relief donné 

par un détail qui lui appartient, à une reconnaissance de parenté totémique 

soit avec l’individu lui-même ou le groupe qui l’identifie, soit avec un autre 

groupe. « À ses yeux, elle (la ressemblance de détail) est le signe d’une 

parenté intime, en vertu de laquelle le nouveau venu a, sans doute possible, 

sa place marquée dans le vaste ensemble des relations totémiques. » (Lévy-

Bruhl, 1963 : p. 107). 

À la lumière croisée des considérations de Lévy-Bruhl et des analyses 

de Husserl, il devient en effet possible de réélaborer le sens d’une temporalité 

qui ne possède pas un caractère homogène selon la primauté du flux temporel 

des moments en écoulement ou encore de la manière dont les protentions 

passent continuellement en rétentions (cf. Husserl, 1966a). Davantage 

constituée par des différences et par la dynamique résultant de la force des 

moments de liaison, la temporalité des présentifications des ancêtres dans les 

cultures mentionnées ne peut être inscrite à l’intérieur d’un concept 

d’atemporalité qui répète indéfiniment le même. Grâce aux liens qui se 

manifestent à travers le relief des détails et d’autres types d’associations (par 



SERRA 36 

ressemblance et autres), ce qui apparaît comme point-maintenant ainsi 

détaché se constitue dans la relation dynamique et simultanée entre incursion 

et relief, laquelle mesure la profondeur et la hauteur de la contamination de 

la temporalité par l’atemporel. Il est possible d’affirmer que dans les 

cérémonies et les rituels, ainsi que dans la relation aux images totémiques (qui 

ne représentent pas simplement les ancêtres mais qui « sont » les ancêtres 

présentifiés et agissants) a lieu la propagation de l’atemporel sur le résidu 

temporel. Plus l’intensité des points saillants augmente, plus le temporel 

semble se diluer ou s’éteindre. Dans la mesure où les points saillants, 

conformément à ce qui a été décrit, tendent à emporter avec eux les autres 

moments résiduels, on a l’impression que de telles sociétés sont atemporelles. 

Husserl, parmi d’autres, a renforcé cette atemporalité par sa manière 

d’aborder les « peuples primitifs » de Lévy-Bruhl. Mais il ne suffit pas de 

seulement opposer atemporalité et temporalité, puisque, comme nous l’avons 

montré, il y a des intensifications et des propagations de l’atemporalité en 

relation avec le résiduel temporel ; il y a aussi une diminution de cette même 

atemporalité (spécialement à la fin de rituels et des occasions de 

présentification). Un résidu ne peut être déconsidéré du fait que son impact 

et sa visibilité sont diminués. Mais sans ce facteur il ne serait pas possible de 

prêter attention aux différences entre les parties et les moments qui se 

rattachent directement à l’ancestral et le présentifient, et les parties et 

moments qui ne le font pas directement. À la dimension descriptive de la 

temporalité s’ajoute, ensuite, cette teneur dynamique-économique qui 

concerne respectivement les différences de force et d’intensité actives dans 

les présentifications et les différentes motions sous-jacentes aux 

participations. Ce thème appelle une analyse phénoménologique plus 

détaillée qui peut ainsi être introduite ici. 

 

 

Épilogue 

 

Il convient de signaler au sujet des propos tenus dans cet article qu’il ne s’est 

pas simplement agi de prendre des positions mais, tout d’abord, de 

cartographier des positions et des répercussions de la Lettre en ayant pour fin 

de penser si et dans quelle mesure les analyses de Husserl et leur ouverture, 

au cours du mouvement tardif de rapprochement avec l’anthropologie, 

pourraient ou non contribuer à la compréhension et à l’élucidation de 

certaines approches pertinentes pour les deux champs. Ce mouvement de 

rapprochement serait en effet en passe de se légitimer si, en contrepartie, la 



SERRA 37 

phénoménologie, affectée et déplacée par les altérités étudiées, pouvait revoir 

ses propres opérateurs analytiques. C’est une voie que nous soutenons dans 

un autre contexte – la contribution de la phénoménologie à l’élucidation de 

certaines analyses de l’anthropologue Eduardo Viveiros de Castro, dans un 

rapprochement avec l’anthropologie contemporaine (cf. Serra, 2021). Comme 

il ne nous revient pas, dans les limites de cet article, de reconstruire cette 

démarche12, la présente étude peut être lue comme un pas en arrière – 

l’examen détaillé des positions et des répercussions de la Lettre de Husserl à 

Lévy-Bruhl – qui, à son tour, nous permet de faire un pas en avant, même s’il 

n’est qu’introductif, à propos de la contribution de la phénoménologie et des 

recherches anthropologiques face à une question qui imprégnait la pensée 

philosophique bien avant le monde contemporain : comment et dans quelle 

mesure l’archaïque et l’actuel s’entre-appartiennent-ils et se différencient-

ils ? Ce qui est contemporain, c’est l’attention portée aux manières 

culturellement autres de répondre à cette question, attention bien plus sensible 

aux différences qui non seulement nous entourent mais influencent la pensée 

phénoménologique qui se voit ainsi irrévocablement déplacée de la position 

centrale qu’on lui a parfois supposée13. 

 

 

Bibliographie 

 

Alloa, Emmanuel (2008). La résistance du sensible : Merleau-Ponty critique 

de la transparence. Paris : Kimé. 

Balibar, Étienne ; Gebauer, Gunter; Nigro, Roberto; Sardinha, Diogo 

(2012/3). « L’anthropologie philosophique et l’anthropologie historique en 

débat » Collège international de Philosophie / « Rue Descartes », n° 75, 81–

101. 

Dastur, Francoise (2015). « Phénoménologie et Anthropologie ». Alter : 

Revue de phénoménologie, 23, 28–45. 

Dermot, Moran ; Steinacher, Lukas (2008). « Husserl’s Letter to Lévy-Bruhl: 

Introduction » New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological 

Philosophy, 8, 325–347. 

Derrida, Jacques (1962). « Introduction » In : E. Husserl, L’origine de la 

géométrie. Traduction et introduction par Jacques Derrida. Paris: Presses 

universitaires de France, 3–171. 

 
12 Ndt. En français dans le texte. 
13 Traduit du portugais (Brésil) par Antonino Mazzù. 



SERRA 38 

Descola, Philippe (2021). Les Formes du visible. Une anthropologie de la 

figuration. Paris: Seuil. 

Gadamer, Hans-Georg (2010). Wahrheit und Methode: Grundzüge einer 

philosophischen Hermeneutik. Tübingen : Mohr Siebeck. 

Giovannangeli, Daniel (2012). « Passivité et altérité : la lettre Husserl à Lévy-

Bruhl ». Bulletin d’analyse phénoménologique, VIII (1), (Actes 5), 519–533. 

Husserl, Edmund (1966a). Hua X: Zur Phänomenologie des inneren 

Zeitbewusstseins (1893–1917). Hrsg. von R. Boehm. Den Haag: Martinus 

Nijhoff. 

——(1966b). Hua XI: Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und 

Forschungsmanuskripten 1918–1926. Hrsg. von M. Fleischer. Den Haag: 

Martinus Nijhoff. 

——(1973). « Cartesianische Meditationen » In : ___Hua I: Cartesianische 

Meditationen und Pariser Vorträge. Hrsg. S. Strasser. 2. Aufl. Den Haag: 

Martinus Nijhoff. 

 ——(1976a). Hua III/1: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 

phänomenologischen Philosophie: Allgemeine Einführung in die reine 

Phänomenologie (1913). Hrsg. von K. Schuhmann. Den Haag: Martinus 

Nijhoff. 

——(1976b). Hua VI: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

transzendentale Phänomenologie. Hrsg. Walter Biemel. 2. Aufl. Den Haag: 

Martinus Nijhoff. 

——(1980). Hua XXIII: Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung: Zur 

Phänomenologie der anschaulichen Vergegenwärtigungen. Texte aus dem 

Nachlass (1898–1925). Hrsg. von E. Marbach. Den Haag : Martinus Nijhoff. 

—— (1984) Husserl, Edmund. Hua XIX/1: Logische Untersuchungen: 

Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. Hrsg. von 

U. Panzer. Den Haag: Martinus Nijhoff. 

—— (1994). « Husserl an Lévy-Bruhl, 11.III (1935) (Durchschlag) » In — 

Husserliana Dokumente III: Briefwechsel. Hrsg. Karl Schuhmann und 

Elisabeth Schuhmann. Dordrecht : Kluwer, 161–164. 

—— (1950). Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie 

phénoménologique pures, T. 1. Tr. fr. P. Ricœur. Paris : Gallimard.  

——(1969) Prolégomènes à la logique pure. Tr. Fr. Hubert Élie, Arion 

Lothar Kelkel, René Schérer. Paris : Presses universitaires de France. 

——(1976c) La Crise des sciences européennes et la phénoménologie 

transcendantale. Trad. G. Granel. Paris : Gallimard. 

Keck, Frédéric (2008). Lévy-Bruhl. Entre philosophie et anthropologie. Paris: 

CNRS. 



SERRA 39 

Levinas, Emmanuel (1957), « Lévy-Bruhl et la philosophie contemporaine », 

Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, T. 147, 556–569. 

Lévy-Bruhl, Lucien (1963). La mythologie primitive : Le monde mythique des 

Australiens et de Papous. Paris : Presses universitaires de France. 

Merleau-Ponty, Maurice (1960). Signes. Paris : Gallimard.  

——(1960a). « Le philosophe et la sociologie », Signes. Paris : Gallimard, p. 

123-142. 

——(1960b). « Partout et nulle part », Signes. Paris : Gallimard, p. 158-200. 

Mousalimas, S.A. (1990). « The Concept of Participation in Lévy-Bruhl’s 

“Primitive Mentality” », Jaso (Zürich), 21/1, 33–46.  

Sepp, Hans Reiner (2012). Bild: Phänomenologie der Epoché I. Würzburg: 

Königshausen & Neumann.  

Serra, Alice M. (2017). « Wirkung: Jacques Derrida ». In: M. Wehrle; S. Luft 

(Ed.). Husserl: Leben, Werk, Wirkung. 1ed. Stuttgart: Metzler, 392-405. 

——(2018). « Anthropos /o animal: A desconstrução do antropo-logismo e o 

problema das fronteiras ». Em Construção: arquivos de epistemologia 

histórica e estudos de ciências (Rio de Janeiro), v. 3, 35-46. 

——(2021). « Variations circonstancielles : différentiation de l’autre chez les 

Amérindiens » Études Phénoménologiques (Louvain) v5, 39-57.  

——(2022). « Virada icônica e Fenomenologia da consciência de imagem: 

considerações em retorno às análises de Edmund Husserl e sua faceta 

semiótica. » Kriterion (Belo Horizonte), vol. 151, 215–236. 

Villers, Bénédicte de (2016). « La lettre de Husserl à Lévy-Bruhl : éclairages 

phénoménologique, anthropologique et préhistorique sur la problématique du 

social ». In : J-F. Lavigne et D. Pradelle. Monde, structures et objets de 

pensée. Paris : Hermann, 283-306. 

 

 

 

 





 

 

L’anonymat transcendantal  

et l’architecture phénoménologique 

du flux originaire chez le dernier Husserl 

 

SEONGKYEONG JOUNG 

 

 

Introduction 

 

La présente recherche porte sur le phénomène d’un anonymat, ou d’une 

indicibilité ultime de la vie, qui l’habite toujours déjà comme une ombre, sans 

jamais pouvoir être entièrement saisi ni nommé. Il s’agit d’en expliciter la 

structure au sein du champ de la phénoménologie transcendantale. 

Ce travail se compose de deux parties. La première vise à préciser la 

problématique de l’anonymat transcendantal en déterminant les divers sens et 

strates que peut recouvrir le concept d’anonymat. Celui-ci recouvre en effet 

plusieurs couches hétérogènes qu’il importe de distinguer afin d’identifier ce 

qui relève proprement du champ de l’anonymat transcendantal et ce qui doit 

en être exclu. 

Sur cette base, la seconde partie entreprend une analyse concrète du flux 

originaire (Urstrom), qui occupe une place centrale dans les manuscrits 

tardifs consacrés à la constitution du temps chez Husserl. Nous interprétons 

le flux originaire comme le lieu d’un anonymat transcendantal, distinct de 

tout flux hylétique en tant que corrélat originaire de l’ego originaire. Cette 

analyse ne relève pourtant pas d’une démarche exégétique cherchant à établir 

une position husserlienne définitive ni à reconstruire un système synthétique 

husserlien. Elle consiste plutôt à élucider, dans le cadre d’une analyse 

architectonique phénoménologique, les tensions conceptuelles et des 

discontinuités qui traversent les différentes couches d’analyse, afin de 

dégager ce qui appartient au sens propre de l’anonymat transcendantal et ce 

qui n’en relève pas, en en délimitant la portée dans les textes. 

 

1. La problématique de l’anonymat transcendantal 

 

1.1. L’évidence de soi et l’anonymat de la vie 

 

La question centrale de notre enquête peut se formuler dans un langage en 

apparence simple : comment savons-nous que nous vivons toujours déjà, et 

comment continuons-nous à vivre cette vie tout en la pensant ? C’est 



JOUNG 42 

précisément cette interrogation sur l’essence de la vie et de la pensée, ainsi 

que sur leur relation, qui nous a conduit à un horizon transcendantal-

phénoménologique de l’anonymat, lequel invite à son tour à formuler un 

problème encore à peine explicité dans l’histoire de la philosophie : celui 

d’une phénoménologie de l’anonymat transcendantal. 

Cette enquête phénoménologique part du constat que nous comprenons 

toujours déjà notre vie d’une certaine manière, sans pour autant la saisir 

conceptuellement, ni scientifiquement ni philosophiquement. Une célèbre 

maxime des Confessions d’Augustin exprime avec justesse cette tension : « Si 

personne ne me le demande, je le comprends ; dès qu’on me le demande et 

que je veux l’expliquer, je ne trouve plus rien1 ». Bien que notre vie se déroule 

toujours déjà dans un mode de compréhension de soi, en thématisant au 

passage le monde des objets, elle se soustrait cependant fondamentalement à 

toute thématisation complète. Si mon regard voit tout sauf lui-même, c’est 

parce qu’il est la condition même du visible2. L’anonymat de la vie, qui 

l’habite comme un double et échappe à toute fixation conceptuelle, n’est pas 

l’opposé de l’évidence de soi : il en constitue l’autre face, les deux aspects 

étant indissociables d’une subjectivité. L’explicitation transcendantale-

phénoménologique de cette structure, ainsi que sa justification méthodique 

forment le fondement sur lequel repose ultimement ce travail. 

 

1.2. L’anonymat naïf et l’anonymat transcendantal 

 

On tend à comprendre cette forme d’anonymat comme un état de non-savoir 

ou d’ignorance, comme un rapport encore non réfléchi, naïf et inconscient à 

la vie, qui pourrait être surmonté par le progrès de la connaissance ou de la 

science. Mais l’anonymat transcendantal que nous thématisons ici renvoie à 

 
1 S. Augustin, Les Confessions, trad. par M. de Saint-Victor, Paris, Charpentier, 1845, p. 338 

(XI, 14, 17) ; repris par Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-

1917), hg. von R. Boehm, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1966, Husserliana vol. X, p. 3. Cette 

formulation, qui vise à l’origine le problème du temps, saisit de manière paradigmatique la 

difficulté que nous impose l’anonymat de la vie de conscience. 
2 Cette problématique rappelle la critique adressée par Gassendi aux Meditationes de 

Descartes, selon laquelle la facultas cognoscendi ne saurait se connaître elle-même 

immédiatement comme dans un miroir, sans impliquer une certaine distance. La réponse de 

Descartes – affirmant que ce n’est pas par les organes des sens, mais par l’esprit que l’on se 

connaît intuitivement soi-même (R. Descartes, Méditations métaphysiques - Objections et 

Réponses (I à VI), Œuvres complètes IV-1, éd. par J. M. Beyssade et D. Kambouchner, Paris, 

Gallimard, 2018, p. 479-480, 561-562 ; AT VII p. 292, 366–367) – n’annule pas notre 

problématique, mais l’accentue : qu’est-ce donc que cet « esprit » qui ne connaît pas par les 

sens, et qu’est-ce que ce soi que cet esprit reconnaît ? Qu’est-ce qui garantit la concordance 

entre l’esprit connaissant et le soi reconnu ? L’aporie husserlienne de la conscience 

constituante du temps tourne autour de ce même horizon problématique. Merleau-Ponty, de 

son côté, désigne l’invisibilité de la chair (chair) comme le fondement de l’impossibilité 

d’une coïncidence totale entre le voir et le vu, le touchant et le touché. 



JOUNG 43 

une dimension qui, en principe, ne peut jamais être rattrapée – ni par 

l’acquisition des connaissances scientifiques les plus avancées, ni par la 

réflexion philosophique la plus approfondie sur celles-ci. La ressemblance 

apparente entre l’anonymat transcendantal et l’ignorance naïve ne doit pas 

faire oublier leur différence catégorielle. Un indice saisissant de cette 

différence se trouve dans un passage littéraire où se distingue une simplicité 

« naïve », non réfléchie, d’une transparence « originaire », éprouvée et 

traversée par la souffrance : 

 

Une expression simple et naïve née d’une simple ignorance n’a aucune valeur. 

Elle ressemble à une fleur sauvage incapable de se vanter de sa propre beauté. 

Ce qui importe en revanche, c’est : porter la tristesse et la joie comme les 

grains de sable sur les rives du Gange, posséder une sagesse limpide et élevée 

comme les collines enneigées de l’Himalaya – et pourtant conserver le sourire 

innocent d’une petite fille qui fait brûler du sel sur une plage. Cela seul – et 

rien d’autre – importe. Un esprit simple et naïf né de la seule ignorance ne 

peut ni résister aux tentations d’un démon, ni supporter les souffrances 

innombrables de ce monde, aussi nombreuses que les étoiles. Un tel visage 

n’est qu’« un » visage – et non « le Visage », façonné à travers les karmas 

superposés. Le visage transparent d’une jeune fille puisant de l’eau peut, à 

première vue, ressembler à l’éclat transparent de Brahma ; mais l’un est le 

sommeil inorganique d’un engourdissement sans âme, l’autre le visage 

originaire de l’éternité, passé à travers le feu3. 

 

L’état d’innocence que le texte décrit comme un « sommeil inorganique d’un 

engourdissement sans âme » renvoie à une naïveté simple, pré-réflexive – à 

une forme d’être qui n’a traversé ni épreuve existentielle ni prise de 

conscience lucide. Même le « visage originaire de l’éternité, passé à travers 

le feu », demeure une transparence qui ne se révèle pas elle-même : un simple 

« Un » irréductible à toute décomposition analytique ou conceptuelle. Mais 

précisément, ce retour à la simplicité n’est pas une immédiateté originaire : il 

s’agit d’une transparence éprouvée, mûrie, vécue – d’une simplicité ultime 

issue d’une compréhension profonde et d’une expérience endurée. Dans cette 

opposition se révèlent deux formes très différentes de l’Un : l’une est 

l’expression d’une ignorance pure, une unité sans profondeur ni histoire ; 

l’autre est une unité constituée à travers des strates intérieures de douleur et 

 
3 Choi In-hun, « Gamyŏnko「가면고」 », dans Œuvres complètes de Choi In-hun, vol. 6 : 

Chant de Noël / Gamyŏnko 『최인훈 전집 6: 크리스마스캐럴 / 가면고』, Séoul, 

Munhakkwa Chisŏngsa(문학과지성사), 2009, p. 226–227. La traduction française est de 

moi-même, réalisée avec l’aide de ChatGPT. 



JOUNG 44 

de persévérance – une ipséité anonyme, radicalement silencieuse, qui ne se 

trouve pas avant, mais à travers et au-delà de la réflexion.  

L’anonymat transcendantal que nous entendons par là ne saurait donc 

être assimilé à l’ignorance simple d’une posture pré-réflexive. Il ne constitue 

pas un manque, mais un excès – et, pour reprendre les mots de Deleuze, une 

« splendeur4 » : une lueur intérieure à la subjectivité, qui ne peut être 

remplacée par le savoir, ni traversée par la pensée. Il incarne cette sphère 

profonde, irréductiblement inthématisable, telle qu’elle se manifeste dans le 

visage d’un sage qui « porte la tristesse et la joie » et incarne « une sagesse 

claire et élevée comme les collines enneigées ». 

Cet anonymat est un excès absolu : il est partagé avec la vie pré-

réflexive qui précède la pensée comme son fondement, tout en échappant à 

toute appropriation ou saisie complète par la pensée. Aucun acte de pensée 

ne peut l’abolir ni le pénétrer, car il apparaît précisément comme le résultat 

d’une traversée réflexive suprême : un anonymat qui se révèle à la fois 

comme condition et comme limite de la pensée. En ce sens, l’anonymat 

transcendantal désigne cet absolu anonyme qui, au terme de toute enquête 

philosophique, s’impose comme condition ultime de la pensée elle-même – 

un anonymat dont le caractère innommable ne peut jamais être levé. 

Dans ce contexte, il importe de préciser la double signification du terme 

« transcendantal ». D’une part, il désigne une réflexion méthodique qui met 

entre parenthèses la vie naturelle – une vie qui pense philosophiquement5. 

D’autre part, il renvoie à la signification originaire de la vie naturelle, telle 

qu’elle se laisse éclairer par la réflexion transcendantale : une vie vécue dans 

le monde avant toute réflexion philosophique. Si, malgré l’élucidation 

radicale de sa propre vie, la pensée porte encore en elle une ombre anonyme 

irréductible, c’est parce que la pensée elle-même est une vie – et, en ce sens, 

elle co-vit inévitablement avec cette naïveté pré-réflexive, vibre avec elle, 

sans jamais pouvoir s’en détacher entièrement. 

 

1.3. L’ambivalence axiologique de l’anonymat naïf 

 

L’anonymat transcendantal, en tant que noyau de l’anonymat naïf, doit être 

distingué d’un autre niveau de signification que peut prendre ce dernier. 

L’individuation pré-personnelle que l’anonymat transcendantal partage avec 

 
4 G. Deleuze, Différence et répétition, Paris, P.U.F., 1968, p. 3-4 ; Logique du sens, Paris, 

Les Éditions de Minuit, 1969, p. 178 (21e série). Je remercie M. le Professeur Grégori Jean 

(Université Côte d’Azur, Nice) pour m’avoir signalé ce terme dans le cadre d’un retour qu’il 

m’a adressé à propos de ma communication. 
5 Alors que Husserl attribuait sans réserve cette auto-réflexion de « l’ego » transcendantal, 

nous posons la question de savoir ce que désigne exactement cet « ego ». 



JOUNG 45 

celui-ci, ne doit pas être comprise comme un simple manque de subjectivité 

véritable. Ce noyau peut au contraire être saisi comme une auto-présence pré-

réflexive – comme une strate originaire de singularité, qui rend possibles les 

différentes formes de subjectivation. En ce sens, l’anonymat transcendantal 

se distingue de ces modalités de l’anonymat naïf dans lesquelles s’accomplit 

une actualisation impropre de cet anonymat – sous la forme d’aliénation ou 

de dépersonnalisation. 

Un exemple paradigmatique en est l’analyse heideggérienne du « on » 

(das Man) dans Être et Temps6. L’anonymat de la quotidienneté moyenne y 

apparaît comme une manière impropre d’exister, dans laquelle le Dasein 

n’expérimente pas le monde à partir d’une résolution propre, mais selon le 

mode du « on dit », « on pense », « on vit » – c’est-à-dire non comme soi-

même, mais comme n’importe qui. Dans cette posture, le Dasein se dérobe à 

sa propre responsabilité, fuit devant soi-même et se dissout dans l’anonymat 

– non comme dépassement, mais comme perte de soi. 

Comme Georg Simmel l’a analysé dans « Les grandes villes et la vie de 

l’esprit7 », la société capitaliste moderne tend à transformer les relations 

humaines en interactions anonymes et impersonnelles, réduisant ainsi le sujet 

à des fonctions, des rôles, ou à de simples unités de prix et de valeur 

d’échange. Cette tendance, renforcée aujourd’hui par l’extension des réseaux 

sociaux, affaiblit l’intensité qualitative des relations personnelles et masque 

la singularité de l’individu.  

Une telle forme d’anonymat, qui efface ou aplanit la singularité de 

chacun, désigne une manière déficitaire d’exister, sans rapport avec 

l’ouverture transcendantale où s’esquisse un rapport originaire à l’être. Il 

s’agit d’une forme de subjectivité « inférieure », qui ne puise pas en elle-

même, mais se retire dans l’indifférencié. À l’inverse, l’anonymat 

transcendantal, que l’on peut comprendre comme le noyau de l’anonymat 

naïf, ne contredit pas la singularité de l’individu ; il fonctionne comme un 

arrière-plan génératif, un champ de genèse du sens dans lequel la différence 

individuelle peut se former originairement – non comme une uniformisation 

nivelante, mais comme une ouverture à la différence en tant que telle. 

 

 
6 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer, 1967, p. 126 ff. 
7 G. Simmel, « Die Großstädte und das Geistesleben », dans Jahrbuch der Gehe-Stiftung, vol. 

9, Dresden, 1903, p. 185-206; traduction coréenne : 「대도시와 정신적 삶」, trad. par Kim 

Deok-young, dans Lire la modernité chez Simmel (『짐멜의 모더니티 읽기』), Séoul, 

Saemulgyeol, 2005, p. 35-53. 



JOUNG 46 

1.4. L’anonymat transcendantal n’est ni une généralité indifférenciée, ni 

opposé à la singularité 

 

L’anonymat transcendantal, qui sous-tend aussi bien la subjectivité que 

l’individuation, ne saurait être réduit à la propriété d’un sujet individuel. Dans 

la mesure où l’individuation ne doit pas être comprise comme l’actualisation 

d’un individu déjà donné, mais comme un processus dynamique de genèse au 

cours duquel des différences indéterminées se rencontrent et se transforment 

dans un champ pré-individuel, l’anonymat transcendantal renvoie 

précisément à cet horizon génétique. 

Derrière l’individualité apparemment stable et identique se cache une 

strate de singularités indéterminées qui rendent possible cette stabilité : des 

singularités qui ne sont pas encore fixées comme « ceci » ou « cela », mais 

qui, dans un espace pré- ou trans-individuel, entrent en contact, s’entrelacent, 

et préparent le terrain de la genèse. Marc Richir a décrit ce rapport comme 

une « généralité anonyme » – un champ non représentatif d’interactivité et de 

sens commun, où le contact du soi avec soi entre en contact avec d’autres 

formes de ce même contact de soi à soi : 

 

[…] c’est du contact de soi à soi qui entre en contact avec du contact de soi à 

soi [...] et c’est la “généralité” anonyme de ce type de tact qui fait le Leib 

social8. 

 

Ces rencontres entre singularités se produisent aussi bien au sein d’un 

individu que de manière transindividuelle, selon d’innombrables variations. 

Elles permettent que de nouveaux sens émergent continuellement à l’intérieur 

d’un individu. Dans les rencontres intersubjectives, le soi peut connaître une 

transformation inattendue et une régénération du sens – effet de ces 

singularités qui demeurent actives en deçà de l’individualité fixée. Ce champ 

fécond, porteur de la transformabilité de l’individu, rend possible la 

coexistence de la singularité et de l’universalité – comme on peut l’observer 

dans l’expérience répétée d’une œuvre d’art. L’affect suscité par une telle 

redécouverte témoigne d’un champ de sens commun virtuellement universel, 

qui pourtant ne coïncide jamais entièrement avec lui-même : l’œuvre reste 

toujours « la même » – et cependant chaque contact demeure unique, 

irréductiblement singulier. L’origine de ce contact ne réside pas dans le moi 

conscient, mais dans les mouvements de singularités enfouis dans le sujet et 

qui, à l’occasion de rencontres affectives, remontent à la surface. 

 
8 M. Richir, La contingence du despote, Paris, Payot, 2014, p. 82. Je remercie J. Watin-

Augouard (Université Grenoble Alpes) pour m’avoir signalé ce passage décisif chez Marc 

Richir, à partir duquel un nouvel éclairage sur ma propre problématique a pu émerger. 



JOUNG 47 

Dans Différence et répétition, Gilles Deleuze décrit l’individuation comme 

une phase de condensation et de déploiement de singularités préindividuelles. 

Ces singularités ne relèvent ni de l’individuel, ni du particulier : ce sont des 

différences virtuelles où la signification est encore indéterminée, mais déjà 

esquissée. Le sujet n’est pas le produit final de ce processus, mais une étape 

temporaire et métastable, toujours entourée de champs de différence 

potentiels, qui préparent sans cesse de nouvelles formes d’individuation9. 

Ce que nous appelons « anonymat transcendantal » est précisément ce 

champ : la condition de possibilité de l’individuation – mais aussi ce qui 

continue d’agir après son accomplissement, transformant le moi actualisé, le 

renouvelant, le rechargeant de sens. Il demeure enfoui dans l’abîme de 

l’individu, mais surgit à la surface dans les moments de contact affectif ou de 

rencontre inattendue : il ébranle l’identité du soi et l’ouvre à l’ouvert. En ce 

sens, ce champ est à la fois l’origine et le surplus de l’individuel : c’est en lui 

que le sujet se constitue sans cesse à nouveau. 

 

1. 5. Subjectivité transcendantale et anonymat transcendantal 

 

Il convient à présent de s’interroger sur le rapport entre le concept d’anonymat 

transcendantal et la conception classique de la subjectivité transcendantale, 

qui constitue l’origine de toute donation du sens dans la tradition 

phénoménologique. L’anonymat transcendantal n’est pas ici pensé comme 

l’opposé de la subjectivité, mais comme sa structure plus profonde et sous-

jacente – loin de toute tendance à projeter l’ego empirique dans le sujet 

transcendantal. L’anonymat transcendantal renvoie à une condition 

préindividuelle de la subjectivation, qui non seulement précède le moi 

empirique, mais le dépasse également ; il ne s’agit pas d’une propriété 

individuelle, mais d’une force anonyme qui rend possible le processus même 

de constitution du sujet. 

Comme Husserl le souligne dans Leçons sur la conscience intime du 

temps et dans les manuscrits tardifs sur la constitution temporelle, le flux 

originaire de la conscience constituante du temps est déjà « en 

fonctionnement » avant toute réflexion thématique. Avant même que la 

conscience ne se thématise, les structures de la donation du sens se déploient. 

Autrement dit, il y a un niveau opérant de la conscience, sur lequel ce qui est 

donné se constitue dans un flux continu d’intentionnalité. Dans La 

transcendance de l’ego, Jean-Paul Sartre a clairement exprimé que ce niveau 

n’est pas personnel et ne se résorbe pas dans la notion de « moi » ; celui-ci 

 
9 G. Deleuze, Différence et répétition, op. cit., p. 317, 354. 



JOUNG 48 

n’est constitué qu’a posteriori, par réflexion, sur la base d’un flux antérieur 

et impersonnel de vie intentionnelle10. 

Ce flux non égoïque, pré-subjectif, n’est pas un état déficitaire, mais la 

source même de la genèse du sens. Les analyses husserliennes sur la 

temporalité permettent d’entrevoir cette strate, sans toutefois parvenir à 

l’intégrer dans un cadre conceptuel entièrement cohérent. Elle réapparaît dans 

la pensée de Marc Richir – sous le concept d’« anonymat 

phénoménologique11 » – comme un arrière-plan dynamique agissant aussi 

bien avant la constitution de l’ego qu’au-delà de son « institution 

symbolique ». 

Cet horizon préindividuel n’est ni chaotique ni informe : il porte déjà 

en lui un principe d’ordre qui rend possible l’apparition du sujet et celle de 

l’objet. Il ne peut être réduit ni à l’inconscient symbolique ni à la strate passive 

de la constitution ; il constitue une structure qui, parce que la vie pensante ne 

peut jamais coïncider avec elle-même, l’ouvre d’elle-même. Cette structure 

instaure un champ commun, où peuvent se maintenir et se différencier les 

écarts – entre l’individu et l’universel, entre sensibilité et concept, entre 

altérité et ipséité.  

Le texte présent s’inscrit dans un cadre de recherche dont l’objectif est 

de mettre en lumière, à travers les phénoménologies classique et nouvelle – 

en particulier celles de Husserl et de Richir – la structure de l’anonymat 

transcendantal comme champ constitutif de la genèse du monde et de la 

genèse de la pensée. Il ne s’agit pas d’un niveau empirique antérieur au soi, 

mais comme d’un processus de constitution du savoir et de l’être, de la pensée 

et du monde eux-mêmes. 

 

* 

 

Ainsi avons-nous pu distinguer les différentes strates de l’anonymat – 

l’anonymat naïf, l’anonymat inauthentique, l’anonymat comme champ pré-

individuel de singularités, et surtout l’anonymat transcendantal qui rend 

possible la vie pré-réflexive tout en ne pouvant être mis en lumière que par la 

réflexion, sans pourtant jamais s’y épuiser, en demeurant constamment en 

retrait et dans la pénombre – et, parmi elles, formuler comme problème 

proprement dit celui de « l’anonymat transcendantal ». Il est essentiel de 

souligner que celui-ci, tout en constituant le noyau de l’anonymat naïf et en 

ne pouvant être entrevu que par une réflexion prenant précisément cet 

anonymat naïf pour point de départ, ne doit nullement être assimilé aux 

 
10 J.-P. Sartre, Transcendance de l’ego, Vrin, 2012, p. 19 ff. 
11 M. Richir, Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénoménologie du 

langage, Grenoble, J. Millon, 1992, p. 104, 106, 115, 357, et passim. 



JOUNG 49 

formes déficitaires de l’anonymat naïf – ces modalités impropres où celui-ci 

apparaît comme une privation ou une déchéance de la subjectivité.  

Or, une telle typologie conceptuelle risque de demeurer une 

construction purement imaginaire si elle ne se fonde pas sur un ancrage 

phénoménologique explicite. Pour montrer que l’anonymat transcendantal 

n’est ni une hypothèse métaphysique ni une extrapolation conceptuelle, mais 

bien une strate exigée par l’analyse phénoménologique elle-même, nous 

avons choisi de prendre pour point d’appui les analyses husserliennes de la 

temporalité dans les manuscrits tardifs, afin de situer ce champ problématique 

sur le plan proprement philosophique.  

Il est en effet décisif que les différentes strates que Husserl désigne à 

l’aide de concepts tels que « flux originaire (Urstrom) », « temporalisation 

originaire (Urzeitigung) », « présent vivant (lebendige Gegenwart) », « non-

ego (Nicht-Ich) » ou « pré-intentionnel (vor-intentional) » – et qu’il ne 

parvient pas lui-même à distinguer de manière entièrement claire – entrent en 

résonance exacte avec la structure de l’anonymat que nous avons dégagée. 

Autrement dit, le concept d’anonymat transcendantal n’est pas importé de 

l’extérieur de la phénoménologie husserlienne : il nomme une strate encore 

innommée, mais que les tensions internes et les différenciations conceptuelles 

du Husserl tardif exigent d’articuler. 

C’est pourquoi, dans la deuxième partie, nous examinerons de façon 

systématique les analyses tardives de la temporalité afin de montrer comment 

la relation entre « flux », « intentionnalité » et « origine » laisse apparaître la 

structure même de l’anonymat. Nous distinguerons, à l’intérieur des textes 

husserliens, deux strates de non-intentionnalité – le flux hylétique et le flux 

originaire – et nous montrerons phénoménologiquement que la couche 

profonde que Husserl ne parvient pas à saisir avec les ressources du concept 

d’intentionnalité correspond précisément à ce que nous appelons l’anonymat 

transcendantal. 

 

 

 

 

 

 

 



JOUNG 50 

2. Le flux originaire comme fond de la constitution transcendantale en 

deçà de la corrélation intentionnelle dans les manuscrits tardifs de 

Husserl12 

 

Bien que les strates de sens du concept d’« intentionnalité », en tant que 

structure eidétique de la conscience, et celles du concept d’« ego 

transcendantal », découvert par la réduction transcendantale et situé dans le 

cadre de la « constitution transcendantale », doivent être clairement 

distinguées, l’intentionnalité de la conscience est ultimement rapportée à 

l’ego transcendantal, centre d’irradiation des différents types d’actes 

intentionnels. Or, ces actes requièrent toujours une matière non-

intentionnelle, la hylè, sur laquelle ils s’exercent13.  

Alors, la question se pose : qu’en est-il des phénomènes qui ne relèvent 

pas de cette intentionnalité attribuée à l’ego transcendantal ? Et la hylè non 

intentionnelle en tant que matière des actes intentionnels n’est-elle pas 

toujours rapportée à ceux-ci ? Dans la phénoménologie, ne sera-t-il pas 

nécessaire de montrer une dimension au-delà de la corrélation intentionnelle ? 

Ne peut-on pas reconnaître une dimension qui échappe à cette corrélation et 

qu’il serait possible de décrire en termes de « non-intentionnalité » ? Peut-on 

la qualifier de « non-ego » (Nicht-Ich) ? Et si oui, en quel sens ? Ces 

questions, en apparence simples, contiennent en réalité toute la subtilité du 

problème que nous souhaitons examiner. 

Dans la phénoménologie génétique tardive de Husserl, l’« égoïque » 

(ichlich) et le « non-égoïque » (ichlos) ne s’opposent pas de manière stricte. 

À un stade passif originaire, souvent qualifié de « non-égoïque », opère déjà 

 
12 Nous avons déjà abordé la problématique du caractère non-intentionnel du flux originaire 

dans notre article précédent : « Le flux originaire non-intentionnel et l’intentionnalité : les 

débats husserliens autour des « compléments » de 1932 sur la pré-temporalisation », Annales 

de phénoménologie vol. 23, Dixmont, A.I.P., 2024. Comme Husserl lui-même ne distingue 

pas explicitement le flux originaire du flux hylétique, nous avions alors, à titre provisoire, 

traité ces deux niveaux comme coïncidents, et l’analyse se concluait en soulevant la 

possibilité d’un Abgrund entre la temporalisation originaire pure et le flux hylétique en tant 

que corrélat non-égoïque du pré-ego. Cette deuxième partie du présent article reprend ce 

point comme un problème architectonique en le poussant plus loin : il s’agit d’examiner la 

nécessité architectonique de distinguer le flux originaire du flux hylétique, afin de préciser 

ce que désigne, phénoménologiquement, le concept d’« anonymat transcendantal ». 
13 Dans sa première définition de Husserl, la hylè est simplement un donné sensible dépourvu 

d’intentionnalité, offert « réellement », en tant que matière, dans le schéma contenu-

appréhension. Cependant, à travers les enquêtes sur la conscience intime du temps et les 

synthèses passives, elle change de sens pour devenir une unité constituée par une 

intentionnalité passive, et en ce sens se caractérise comme une sorte de noème. Elle adopte 

ainsi des statuts correspondant à chaque forme d’intentionnalité passive dans les divers 

niveaux de constitution passive. Cependant, la caractéristique de la hylè, qui ne peut être 

donnée dans la conscience que par l’intentionnalité, n’est pas abandonnée à travers 

l’ensemble des Œuvres de Husserl. 



JOUNG 51 

un ego aspirant (strebendes Ich). Cette aspiration relève déjà d’une 

intentionnalité. Cet ego aspirant, qui n’est pas « éveillé », possède néanmoins 

un « pré-monde » (Vorwelt)14 ou un « pré-champ » (Vorfeld) comme horizon 

« pré-donné ». Il peut être qualifié de « pré-ego » (Vor-Ich), c’est-à-dire un 

« centre » de ce pré-donné15. Ce pré-ego se trouve « auprès de » (Dabei)16 la 

sphère originairement hylétique, dans une tension intentionnelle primordiale. 

Cette sphère hylétique fluante, bien qu’elle soit le non-intentionnel au sens 

classique, ne se situe pas pour autant dans une extériorité ou dans une distance 

en vertu de laquelle l’ego « se tournerait vers » (Hinwenden) elle. À ce 

niveau, entre ce « Ichfremde » et l’égoïque, il n’y a pas de véritable écart ; 

pourtant, la sphère hylétique s’inscrit néanmoins dans une relation 

intentionnelle originaire, en tant que corrélat originaire du pré-ego. En 

d’autres termes, le flux hylétique est déjà intégré au système de la constitution 

à partir de l’ego.  

À première vue, le flux hylétique semble se situer à la même couche de 

la constitution que le « flux originaire (Urstrom) » du présent vivant, en tant 

que « temporalisation originaire (Urzeitigung)17 » que Husserl caractérise 

comme « phénomène originaire18 ».  

Or, un point décisif doit être souligné d’emblée : cette apparente 

proximité ne doit pas masquer une différence fondamentale – différence qui 

deviendra le centre de notre analyse. 

 

 

 

 
14 E. Husserl, Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. 

Texte aus dem Nachlass (1916–1937), Hua XXXIX, hg. von R. Sowa, Dordrecht / Boston / 

London, Springer, 2008, p. 460 ; E. Husserl, Späte Texte über Zeitkonstitution: Die C-

Manuskripte (1929-1934), hg. von D. Lohmar, Husserlana Materialien vol. VIII, Dordrecht, 

Springer, 2006, p. 350. 
15 E. Husserl, Späte Texte über Zeitkonstitution, op. cit., p. 352. 
16 Ibid., p. 351-352. 
17 « Der Urstrom der lebendigen Gegenwart ist die Urzeitigung, in welcher der letzte 

Ursprung der raumzeitlichen Welt und ihrer Form der Raumzeitlichkeit liegt. […] Zeiten, 

Gegenstände, Welten jedes Sinnes haben letztlich ihren Ursprung im Urströmen der 

lebendigen Gegenwart – oder, besser, im transzendentalen Ur-Ego, welches sein Ur-Leben 

als urströmende Gegenwärtigung und Gegenwart lebt und so in seiner Weise Sein hat, Sein 

in einer Urzeitigung, welche im Strömen eine Urzeit und (eine) Urwelt konstituiert » (ibid., 

p. 4). 
18 « Das „Urphänomen“ des Strömens ist das Phänomen aller Phänomene, alles für uns in 

irgendeinem Sinne Seienden, – denn alles ist im urphänomenalen Strömen als darin „sich 

gebend“ und in einem weitesten Sinn in strömenden Modis als Selbiges verharrende Einheit. 

[…] wenn ich auf das urphänomenale Strömen hinschaue, so ist es selbst als „das“ im 

urphänomenalen Strömen in sonderbarer Weise auf sich selbst bezogen » (ibid., p. 1-2). 



JOUNG 52 

2.1. Le statut de la “hyletische Urströmung” chez Husserl : un aspect 

impressionnel du flux originaire 

 

Husserl emploie parfois, dans les manuscrits tardifs, l’expression de 

« hyletische Urströmung (flux hylétique originaire) ». Cette formulation 

pourrait laisser croire que le flux originaire dans son intégralité serait de 

nature hylétique. Mais ce n’est pas le cas. Dans les passages déterminants19, 

l’adjectif « hylétique » vise explicitement à désigner le versant impressionnel 

du flux originaire, c’est-à-dire la dimension matérielle de 

l’Urimpressionalität et à sa « transformation incessante (Ständigkeit der 

Wandlung) ». Autrement dit, « la sphère originaire hylétique20 » ne renvoie 

pas au flux originaire lui-même, mais à ce qui, dans le flux originaire, 

correspond au côté non-égoïque comme corrélat de l’ego – là où la matière 

impressionnelle en tant que « dernier non-égoïque » s’écoule comme corrélat 

du pré-ego. Ainsi comprise, la « hyletische Urströmung » n’est qu’un aspect 

dérivé du flux originaire : son versant impressionnel, décrit pour en expliciter 

le contenu fluant ; ce qui nécessite un ego comme son corrélat, à qui ce 

contenu appartient.  

Si le flux originaire est bel et bien une ombre anonyme de l’ego 

transcendantal, tout en ne se réduisant pas à son fonctionnement, il faut en 

déterminer la spécificité et le rôle génétique. Pour cela, une clarification du 

problème de la « pré-temporalisation (Vorzeitigung) » ou « temporalisation 

originaire (Urzeitigung)21 » s’impose.  

En 1932, Husserl affirme explicitement que la temporalisation 

originaire (la pré-temporalisation) n’est pas une temporalisation au sens 

propre22. Comme nous l’avons interprété dans notre article précédent, cette 

 
19 « Die hyletische Urströmung, das Urimpressionale in seiner Ständigkeit der Wandlung, 

und zwar der Wandlung, dergemäß der Modus Urimpressionalität ständig bleibt, oder der 

Wandlung, in der 1) das Urimpressionale in ein neues Impressionales sich wandelt, aber so, 

dass das alte „ausweicht“ ; 2) das „Ausweichen“ ist Wandlung der Urimpressionalität in 

Retentionalität während doch im Gehalt Totaldeckung statthat » (ibid., p. 80-81). 
20 « Wie sich nun diese objektiven weltlichen Zeitmodalitäten subjektiv konstituieren (und 

durch sie mundane Zeit selbst) und welche Rolle dabei die hyletische Ursphäre und ihre 

konkrete Zeitigung spielt, das ist natürlich das große Problem der Weltzeitigung » (ibid., 

p. 85). 
21 À l’instar de Husserl, nous ne distinguons pas explicitement entre pré-temporalisation et 

temporalisation originaire. En effet, la distinction entre les préfixes Ur- et Vor- dans les sens 

statique et génétique de la phénoménologie, comme le propose Nam-In Lee dans Edmund 

Husserls Phänomenologie der Instinkte, Dordrecht, Springer, 1993, p. 214, ne revêt pas de 

pertinence dans le cadre de notre discussion. Ces deux termes renvoient fondamentalement 

au même phénomène : le phénomène originaire du flux en tant que « genèse » originaire. 
22 E. Husserl, Zur phänomenologischen Reduktion. Texte aus dem Nachlass (1926–1935), hg. 

von S. Luft, Husserliana vol. XXXIV, Dordrecht / Boston / London, Springer, 2002, p. 181-

183, 184. De nombreux chercheurs husserliens interprètent la mention explicite faite par 

Husserl en 1932 de l’« intentionnalité univoque » non pas comme une réduction du concept 



JOUNG 53 

affirmation ne remet pas en cause le statut de la temporalisation elle-même, 

mais signifie que la temporalisation originaire n’est pas intentionnelle, c’est-

à-dire qu’elle ne relève plus de l’intentionnalité du flux23. À nos yeux, la pré-

temporalisation, non-intentionnelle, ne peut donc pas être comprise comme 

une modification originaire (Urwandlung) hylétique, mais un niveau qui 

dépasse aussi bien « l’ego comme centre de rayonnement de l’intentionnalité 

originaire » que le « flux hylétique originaire ». 

Husserl ne semble pas distinguer de manière architectoniquement 

articulée les deux termes « flux hylétique » et « flux originaire », ce qui laisse 

ouverte la nécessité d’une clarification phénoménologique. En effet, le niveau 

où se situe le flux hylétique ne saurait être interprété comme au niveau du 

fondement transcendantal de la temporalisation elle-même. Si un tel niveau 

fondamental du flux originaire, en deçà de la corrélation entre l’ego et le flux 

hylétique, doit être admis, ce n’est pas par simple hypothèse spéculative : 

c’est parce que la description phénoménologique elle-même l’exige. Toute 

intentionnalité – qu’elle soit objectivante ou passive – présuppose déjà une 

temporalité opérante sur la base de laquelle elle peut se déployer. Or, cette 

temporalité ne saurait être constituée par l’intentionnalité elle-même : elle 

doit être donnée « avant » toute corrélation noético-noématique, comme 

condition de possibilité de la visée. Le flux en tant que tel ne peut donc être 

un corrélat intentionnel.  

La sphère hylétique s’inscrit toujours déjà dans la dynamique du pré-

ego (Vor-Ich). Même en son mode le plus primordial, elle demeure corrélée 

à une tension intentionnelle originaire où se déploie un strebendes Ich, 

opérant passivement, mais opérant néanmoins. C’est pourquoi la hylè, qu’elle 

soit une unité des data sensibles ou hylè « originaire » presque inconsciente, 

appartient aux structures de constitution : ce qui relève de ce que Fink 

appellerait un Anfang : un commencement génétique interne au système 

constitutif24. Enfin, comme il l’a souligné, un système de constitution ne peut 

 
d’intentionnalité à une fonction exclusivement liée à l’activité égoïque, mais plutôt comme 

une révision et une extension de ce concept, incluant ainsi les intentionnalités non-

objectivantes, c’est-à-dire la passivité. Nous adhérons fondamentalement à cette position. 
23 Pour une analyse détaillée sur ces débats, voir notre article mentionné « Le flux originaire 

non-intentionnel et l’intentionnalité ... », op. cit. 
24 « Ein Anfang in der Zeit des Erlebnisstromes kann vernünftig nur besagen einen 

innerzeitlichen Anfang. [...] Nicht aber kann der Strom selbst je so anfangen wie ein Ereignis. 

Der Strom ist als Ganzheit kein Ereignis, obwohl er in gewisser Weise Gegenstand. […] die 

Thematisierung der Ganzheit des Stromes ist nur im Strom möglich. [...] Ganzheit des 

Stromes ist Ursprung des Stromes. / Nur der Ursprung des Stromes gibt seine Ganzheit. 

Ursprung ist aber nicht Anfang, sondern die meontische Tiefe des ontischen Stromes » – E. 

Fink, Phänomenologische Werkstatt. Eugen Fink Gesamtausgabe, Teilband 2 : Die 

Bernauer Zeitmanuskripte, Cartesianische Meditationen und System der 

phänomenologischen Philosophie, hg. von R. Bruzina, Freiburg/München, Karl Alber, 2008, 

p. 363. 



JOUNG 54 

pas constituer sa propre origine : dès lors, le flux originaire doit être situé non 

pas dans l’ordre de l’Anfang, mais dans celui de l’Ursprung, comme fond pré-

intentionnel radical de toute corrélation possible. 

C’est sur cette base qu’il devient nécessaire d’examiner plus en détail, 

dans la section suivante, comment Husserl décrit le phénomène du flux 

originaire lui-même, distinct du flux hylétique. 

 

 

2.2. Le flux originaire comme Urzeitigung : au-delà de la corrélation 

 

2.2.1. Le phénomène originaire du flux 

 

Le flux originaire, considéré comme le phénomène originaire, est analysé 

sous le nom de temporalisation originaire ou pré-temporalisation dans les 

manuscrits des années 1930. Il représente le niveau le plus fondamental dans 

l’analyse phénoménologique génétique de la constitution transcendantale.25 

Le terme de « flux originaire » semble souvent être utilisé en lieu et 

place du terme de « présent vivant (lebendige Gegenwart) », bien que ces 

deux notions ne signifient pas nécessairement la même chose. Husserl affirme 

que le flux originaire du présent vivant est la « temporalisation originaire », 

dans laquelle réside l’origine ultime du monde spatio-temporel et de sa forme, 

la spatio-temporalité26. Cependant, cette origine ne réside pas simplement 

dans le flux lui-même, mais dans l’Ur-Ego transcendantal. Ce dernier vit sa 

vie primordiale en tant que présentation et présence fluant originairement. Il 

possède ainsi une manière d’être spécifique, c’est-à-dire d’être dans une 

temporalisation originaire, qui constitue un temps originaire et un monde 

originaire. 

À ce stade, nous nous heurtons à une question difficile : comment 

définir les termes tels que flux originaire, présent vivant et ego transcendantal 

originaire, qui sont enchevêtrés sans distinctions claires ? De plus, quelle est 

la signification exacte des notions d’« originaire » ou d’« origine » ? Cette 

origine désigne-t-elle le commencement absolu de la constitution, ou bien une 

source située au-delà de celle-ci, comme une condition de possibilité de toute 

constitution ? 

 

 

 

 

 
25 E. Husserl, Späte Texte über Zeitkonstitution, op. cit., p. 2. 
26 Ibid., p. 4. 



JOUNG 55 

2. 2. 2. Le flux originaire et le présent vivant 

 

In der lebendigen Gegenwart lebt das Ich als „fungierendes“ anonym auf das oder 

jenes Gegenständliche hin gerichtet27. 

 

Ich als Ich des Urstromes mit allen meinen ontischen Gegenwärtigungen und 

Vergegenwärtigungen, […] Ich bin Ich der Weltgegenwart, sofern ich in 

meinem urmodalen Jetzt oder in einer jetzt konstituierten Dauer zu dem mir 

ontisch gegenwärtigen Leib gehöre […] Als dieses Ich bin ich Ich für alles 

weltlich für mich Seiende, bin ich das Ich, das ontisch den Leib hat, den 

jetzigen und den gewesenen und künftigen. Und dieses Haben weist zurück 

auf das Sich-konstituieren in der ständigen Genesis der Weltzeitigung, auf das 

strömende Bewusstsein mit seinen Gegenwärtigungen und 

Vergegenwärtigungen in allen Stufen und Synthesen28. 

 

Le présent vivant (lebendige Gegenwart) est un flux concret du présent 

impliquant le fonctionnement de l’ego, et en ce sens, il constitue ma vie 

originairement consciente. Le présent vivant est toujours qualifié comme 

« mon » présent vivant. Le « présent » de ce présent vivant fait généralement 

référence au présent en tant que moment temporel déjà « constitué » dans la 

temporalité, englobant le passé, le présent et le futur. Ce présent est toujours 

déjà un présent de perception (Wahrnehmungsgegenwart) intégrant son 

propre contenu. Par « présent perceptif », il faut entendre une pure 

présentation (Gegenwärtigung) excluant toute présentification 

(Vergegenwärtigung) telle que le souvenir (Erinnerung). 

Dans ce présent vivant concret, l’ego comme pôle d’accomplissement 

intentionnel (intentionale Leistung) et le flux hylétique non intentionnel se 

distinguent comme des moments abstraits qui composent le présent vivant 

concret.  

Cependant, les accomplissements de l’ego ne se limitent pas à une 

intentionnalité objectivante dirigée vers un objet identique à lui-même. 

Diverses formes d’intentionnalités non-objectivantes, telles que 

l’intentionnalité de l’affection, de la pulsion, du flux ou encore de l’horizon, 

sont intégrées dans le champ d’investigation sous le nom général 

d’intentionnalité29. Ces types d’intentionnalités non-objectivantes peuvent à 

 
27 E. Husserl, Zur phänomenologischen Reduktion, op. cit., p. 298 (sep. 1931). 
28 E. Husserl, Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Dritter 

Teil : 1929–1935, hg. von Iso Kern, Husserliana vol. XV, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1973, 

p. 518. 
29 E. Husserl, Zur phänomenologischen Reduktion, op. cit., p. 179 ; E. Husserl, Studien zur 

Struktur des Bewusstseins : Teilband I – Verstand und Gegenstand. Texte aus dem Nachlass 

(1909–1927), hg. von Ullrich Melle & Thomas Vongehr, Husserliana vol. XLIII/1, 

Dordrecht, Springer, 2020, p. 44, 455 et passim. ; Studien zur Struktur des Bewusstseins : 



JOUNG 56 

juste titre être qualifiés d’« intentionnalités passives ». Mais dans quel sens 

ces intentionnalités sont-elles dites « passives » ? Et pourquoi les désigne-t-

on toujours par le terme d’« intentionnalités » ? Telles sont les questions 

essentielles. Nous avons déjà une réponse détaillée dans notre article 

précédent30. Ici, nous la résumons brièvement : 

 

2. 2. 3. Intentionnalité « passive » ? 

 

Les différentes formes d’« intentionnalités passives » que Husserl distingue 

au sein de la genèse ne constituent pas des types d’intentionnalité séparés, 

mais des modes d’une seule et même intentionnalité comprise comme 

Bewusstsein von etwas. 

- L’intentionnalité de l’affection n’est pas une intentionnalité autre que 

l’intentionnalité objectivante : elle en constitue la phase génétiquement 

initiale, une passivité dans l’activité et non une passivité antérieure à toute 

activité. 

- L’intentionnalité du flux, en revanche, perd progressivement son 

caractère intentionnel dans les textes tardifs : la « temporalisation originaire » 

ne peut plus être comprise comme une visée, mais comme ce qui rend possible 

toute visée. Ce point marque la séparation fondamentale entre la passivité 

intentionnelle et le flux originaire non-intentionnel. 

- Les intentionnalités de la pulsion et de l’horizon représentent des 

formes authentiquement passives de la visée : elles expriment une tendance 

(Strebung) pré-objectivante, orientée vers une satisfaction encore vide, mais 

qui reste une orientation vers quelque chose, même indéterminé. 

- Husserl considère ainsi que la passivité et l’activité appartiennent à 

une intentionnalité unique, qui traverse toutes les strates de la constitution : 

la distinction porte sur les modes (éveillé/endormi), non sur des essences 

différentes. 

 

En revanche, il existe un abîme entre cette intentionnalité passivement 

originaire, correspondant aux hylè à leurs différents niveaux, et le flux 

originaire ultimement constituant : l’une relève du système de constitution 

(Anfang), l’autre en constitue la condition transcendantale (Ursprung). 

 

Selon nous, ce que l’on appelle « flux de la vie d’ego » est en réalité un 

flux « hylétique ». Comment alors le flux « égoïque » peut-il être qualifié de 

 
Teilband II – Gefühl und Wert. Texte aus dem Nachlass (1896–1925), Husserliana vol. 

XLIII/2, p. 94 et passim. ; Studien zur Struktur des Bewusstseins : Teilband III – Wille und 

Handlung. Texte aus dem Nachlass (1902–1934), Husserliana vol. XLIII/3, p. 501, et passim. 
30 S.K. Joung, « Le flux originaire non-intentionnel et l’intentionnalité », op. cit., p. 21-27. 



JOUNG 57 

« hylétique » ? Parce que la hylè n’est hylè qu’en tant qu’elle appartient au 

champ égoïque. Autrement dit, le non-ego ne peut être défini que par rapport 

à l’ego. Ce flux hylétique est souvent identifié par Husserl au « présent 

vivant », c’est-à-dire au « présent perceptif fluant ». Ainsi, il faut distinguer 

ce flux hylétique – vers lequel l’ego est déjà orienté ou auprès duquel (Dabei) 

il se trouve dès ses premiers commencements, du « flux originaire », qui, lui, 

n’a aucun rapport avec ce qui est égoïque, ou, s’il en a un, n’est qu’une 

condition a priori de l’ego. 

La question devient alors : comment peut-on définir le flux originaire 

de manière distincte du flux hylétique ? Husserl lui-même ne semble pas avoir 

consciemment établi une telle distinction. Cependant, comme nous l’avons 

montré précédemment, ces deux états de choses doivent être clairement 

distingués. Pour établir cette différenciation, en particulier dans la mesure où 

le flux hylétique renvoie déjà à une Urwandlung rétentionnelle-

protentionnelle, comprise comme une intentionnalité pulsionnelle, tandis que 

le flux originaire se situe en deçà de toute intentionnalité, même la plus 

passive. Le flux originaire, en tant que temporalisation originaire, dépasse à 

la fois l’ego comme centre de rayonnement de l’intentionnalité originaire et 

le flux hylétique originaire. Il constitue le fond anonyme et non-intentionnel 

de toute constitution transcendantale, sans être lui-même constitué. 

 

  

3. Un double anonymat phénoménologique de Husserl : anonymat 

intentionnel et anonymat transcendantal 

 

Conformément à la démarche menée dans les deux parties de ce travail, nous 

pouvons désormais préciser la place qui revient, dans la phénoménologie 

husserlienne, au concept d’« anonymat transcendantal ». La première partie 

de ce travail a permis d’établir une distinction fondamentale entre deux 

formes d’anonymat : d’une part, anonymat propre à la naïveté de la vie, qui 

apparaît comme la forme élémentaire et pré-réflexive de l’auto-évidence ; et 

d’autre part, l’anonymat transcendantal, qui en constitue le noyau ultime. Ce 

noyau, toutefois, ne se livre jamais immédiatement : il ne devient accessible 

qu’à travers la réflexion, et uniquement en tant que ce qui résiste à toute 

élucidation complète. Nous avons montré que cet anonymat transcendantal 

ne doit être ni confondu avec l’anonymat déficitaire d’une existence 

inauthentique ni réduit à une indifférenciation des particularités des individus. 

Il doit plutôt être compris comme un champ préindividuel de singularités – 

une couche originaire qui excède la simple naïveté et qui, en tant que fond de 

toute subjectivité, soutient la possibilité même de la constitution 

transcendantale du sens. Ce fond anonyme ne se situe pas au niveau de la 



JOUNG 58 

subjectivité transcendantale classique, mais en deçà de celle-ci, comme ce qui 

la rend possible sans jamais se laisser constituer par elle. 

La seconde partie a permis d’identifier, à partir des analyses tardives de 

Husserl sur la temporalité, les différentes couches qui structurent la 

dynamique originaire du temps. 

Le premier type est celui que l’on peut appeler l’anonymat hylétique – 

l’anonymat du flux hylétique, corrélat originaire du pré-ego au niveau de la 

passivité initiale. Cet anonymat accompagne l’ego dans sa confrontation 

première avec le monde en tant qu’extériorité encore indifférenciée. Il reste 

en deçà de la réflexion, mais il est toujours destiné à être ultérieurement 

spécifié, intégré et thématisé dans l’intentionnalité qui se dirige vers un objet 

identique. En ce sens, il s’agit d’un anonymat constitutif interne au système 

de la corrélation intentionnelle – l’anonymat d’un ego encore naissant, mais 

déjà inscrit dans l’ordre constitutif du monde. Ainsi, le flux hylétique 

appartient encore au système génétique de la constitution : il constitue le 

corrélat impressionnel du pré-ego, au sein d’une tension intentionnelle 

passive qui relève de l’ordre de l’Anfang. 

En revanche, le flux originaire ne peut être ramené à cette corrélation. 

Les textes de 1932 le suggèrent explicitement : la temporalisation originaire 

n’est plus « l’intentionnalité du flux ». Ce retrait ne concerne pas la passivité 

intentionnelle (Streben), mais l’appartenance même du flux à l’ordre de la 

visée. Un second type d’anonymat apparaît désormais au cœur même du 

processus de constitution : celui du flux originaire (Urstrom) en tant que 

temporalisation originaire (Urzeitigung) et phénomène originaire 

(Urphänomen). Contrairement à l’anonymat hylétique, cet anonymat ne se 

laisse pas définir comme corrélat d’un pôle, ni comme modalité d’une 

passivité intentionnelle. Les textes tardifs montrent au contraire qu’il s’agit 

d’une dimension qui ne relève plus de l’intentionnalité du flux, mais qui en 

constitue la condition. Le flux originaire se situe ainsi en deçà de la distinction 

entre ego et non-ego, avant toute articulation noético-noématique, et même 

avant les oppositions entre activité et passivité. Ce n’est ni la matière d’un 

acte, ni le pôle d’un acte, ni un champ de visée latente : c’est ce sans quoi 

aucune corrélation intentionnelle ne pourrait se former. 

Ainsi, le flux originaire apparaît comme un champ d’anonymat 

transcendantal : un fond pré-égologique, pré-intentionnel, qui rend possibles 

aussi bien la matière impressionnelle que l’orientation intentionnelle, aussi 

bien le pré-ego que la constitution d’un monde d’objets. Ni pôle, ni corrélat, 

ni visée, il est la condition anonyme de tout ce qui peut devenir thème de la 

phénoménologie. 

Là où l’anonymat hylétique reste un anonymat relatif – appartenant au 

champ constitutif et destiné à être raffiné, intégré, déterminé –, l’anonymat 



JOUNG 59 

du flux originaire est un anonymat absolu : un fond toujours retiré, 

irréductiblement ombré, qui ne peut jamais être épuisé par la réflexion 

transcendante, parce qu’il est la condition même de possibilité de toute 

réflexion. En ce sens, il correspond exactement à ce que nous avons nommé, 

dans la première partie, « anonymat transcendantal ». Il s’agit de la dimension 

dans laquelle la vie pré-réflexive trouve son origine, et qui ne peut se laisser 

éclairer que partiellement, par éclats, dans le geste même qui tente de la 

mettre en lumière. 

L’anonymat transcendantal se révèle alors comme la couche la plus 

profonde du phénomène de vie : un fond originaire qui demeure dans l’ombre 

de toute réflexion, tout en constituant l’horizon nécessaire de son 

déploiement. Ce fond n’appartient pas à la subjectivité transcendantale 

classique, mais en est la présupposition silencieuse. En ce sens, l’analyse 

phénoménologique de l’anonymat transcendantal ouvre un accès à la 

dimension où se nouent, avant toute corrélation, la genèse de la pensée et la 

genèse du sens. 





 

 

Temps et temporalité dans Être et temps de Heidegger 

 
 

ALEXANDER SCHNELL 

 

L’analyse du temps développée par Heidegger dans Être et temps (1927) 

compte parmi les contributions les plus décisives à la compréhension du 

temps et de la temporalité au sein de la tradition philosophique occidentale. 

Elle figure en outre parmi les rares tentatives qui parviennent à élucider de 

manière rigoureuse quelle est, pour l’être humain, la signification concrète du 

temps. Dans cette perspective, Heidegger s’attache notamment à répondre à 

trois questions fondamentales : 

1. Quelle est la nature du temps ? 

2. Comment se constitue la temporalité originaire ? 

3. Dans quelle mesure la temporalité fonde-t-elle la relation originelle 

entre le « sujet » et l’« objet », entre le Dasein et le monde ? 

En s’employant à résoudre ces problèmes, Heidegger formule plusieurs 

thèses essentielles, lesquelles seront exposées et discutées dans ce qui suit. 

 

 

I 

 

Dans l’histoire de la philosophie occidentale, la question de la nature du 

temps peut être comprise comme un mouvement continu dans lequel la 

compréhension de l’être, de la subjectivité et du monde évolue en 

permanence. Aristote définissait le temps comme « ce qui est compté dans le 

mouvement selon l’avant et l’après1 », et le concevait ainsi comme une 

détermination dépendante du changement, laquelle ne peut être mise en 

évidence sans une âme qui réellement compte chaque instant. Augustin 

déplace radicalement cette approche vers l’« intérieur » de la conscience en 

comprenant le temps comme une extension de l’âme (« distentio animi2 ») 

dans laquelle le passé, le présent et l’avenir apparaissent comme des modes 

de la présence psychique. À l’époque moderne, le temps est progressivement 

associé à la constitution du sujet : chez Leibniz, il est l’expression, relative à 

la matière, de l’ordre des états successifs des monades, tandis que Newton, 

en contraste flagrant, le conçoit comme un cadre de référence absolu et 

indépendant des choses et de la conscience, dans lequel s’écoule tout ce qui 

est mobile. Chez Kant, le temps devient la forme a priori du sens interne, 

 
1 Aristote, Physique, 219b2. 
2 Augustin, Confessions, livre XI, 26, 33. 



SCHNELL 62 

qu’il érige en l’une des conditions de possibilité de l’expérience. Hegel fait 

du temps une détermination fondamentale du processus de l’esprit qui se 

déploie lui-même, dans lequel l’extérieur s’abolit et entre en mouvement (ce 

qui, selon Heidegger, conduit les aspects « subjectif » et « objectif » du temps 

« à une certaine Aufhebung3 »). Dans la phénoménologie de Husserl, le temps 

apparaît à nouveau comme l’horizon originel de la constitution de la 

conscience, dans lequel la rétention, la présentation et la protention forment 

l’unité de l’expérience. Au XXe siècle, le temps est de plus en plus compris 

comme une dimension créatrice ou événementielle – par exemple chez 

Bergson comme « durée4 », chez Derrida comme « différance », ou chez 

Deleuze comme pur devenir, comme structure de changement et de créativité 

–, ce qui le fait apparaître comme un accomplissement intérieur de l’être lui-

même. 

Deux concepts fondamentaux du temps semblent ainsi prédominer. Soit 

le temps est considéré comme « objectif », comme une caractéristique 

inhérente au monde. Soit il est de nature « subjective », c’est-à-dire qu’il est 

attribué à la conscience ou à « l’âme ». Dans les deux cas, le temps 

s’apparente à un cadre formel dans lequel s’inscrit tout événement. Heidegger 

s’oppose fermement à ces deux conceptions du temps qu’il définit comme 

« le présenter qui s’explicite, c’est-à-dire l’explicité qui est exprimé dans le 

‘‘maintenant’’5 ». Pour comprendre le sens de cette conception du temps, il 

faut d’abord préciser les concepts clés de cette définition – « s’expliciter » et 

« présenter ». Mais au préalable, il convient d’établir en quel sens l’acception 

heideggérienne du temps se distingue, voire s’oppose, à la compréhension 

commune et ordinaire du temps. 

Pour Heidegger, l’ensemble des théories philosophiques du temps – y 

compris celle de Husserl – demeure tributaire de la conception dite 

« vulgaire » du temps, laquelle recouvre à la fois la compréhension 

quotidienne et la compréhension scientifique (que Husserl qualifierait de 

« naturelle »). Celle-ci consiste à appréhender le temps comme un cadre ou 

un réceptacle au sein duquel les événements adviennent et s’inscrivent selon 

une modalité quasi spatiale. À y regarder de plus près, le temps y est pensé 

comme une succession de points-maintenant, tout au plus dotés d’une 

extension minimale – extension qui rend précisément possible cette 

spatialisation –, se succédant indéfiniment, aussi bien en direction des 

maintenant encore à venir que de ceux déjà révolus. Mais ce n’est pas tout. 

Selon Heidegger, ce qui est déterminant pour la conception vulgaire du temps, 

c’est que le passé et l’avenir sont considérés comme des entités closes en 

elles-mêmes, détachées du présent. Le passé est absolument révolu, l’avenir 

 
3 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen, Niemeyer, 197915, § 78, p. 405. 
4 H. Bergson, La pensée et le mouvant, Paris, PUF, 1938, p. 166. 
5 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 408. 



SCHNELL 63 

encore totalement indéterminé. Seul le présent est « réel ». Husserl avait à 

juste titre objecté qu’il fallait également attribuer au passé et à l’avenir une 

réalité « originaire », sans quoi il serait impossible d’en avoir connaissance. 

Il s’est toutefois limité à une analyse centrée sur la conscience qui, à l’aide de 

la mise en évidence de ses propres types d’intentionnalité constitutifs du 

temps (à savoir la rétentionnalité et la protentionnalité), ne pouvait illustrer 

les temps passé et futur qu’à l’aide d’exemples formels, tels qu’une mélodie. 

Cependant, le rapport entre « sujet » et « objet », ou plutôt notre relation 

au monde en général, ne se limite pas aux seuls rapports établis par la 

conscience. Husserl a certes reconnu, dans la Krisis (1935-37), que « tout moi 

transcendantal de l’intersubjectivité (en tant qu’il est co-constituant du monde 

[…]) doit nécessairement être constitué en tant qu’être humain dans le monde, 

et que donc chaque être humain ‘‘porte en lui un moi transcendantal’’ » – et 

ce, « dans la mesure où il est une AUTO-OBJECTIVATION du moi transcendantal 

correspondant, élucidable par l’auto-méditation phénoménologique6 ». Mais 

ce qu’il faut souligner tout particulièrement à cet égard, c’est ce que Fink met 

en avant dans la VIe Méditation cartésienne (1932), validée par Husserl : à 

savoir que le moi phénoménologisant, en tant que moi de la réflexion, 

participe pour ainsi dire passivement à la constitution du monde, dans la 

mesure, précisément, où il est « englobé par l’AUTO-MONDANÉISATION du moi 

constituant, emporté par elle, MONDANÉISÉ
7 ». L’« être humain » est l’auto-

objectivation du moi transcendantal et le « moi phénoménologisant » est 

l’auto-mondanéisation du moi constituant. Or, Heidegger exprimait déjà cette 

idée quelques années auparavant (dans Être et temps) en ces termes : le 

Dasein s’auto-explicite. Comprenant, il se projette sur le sens compris comme 

« ce vers-où (Woraufhin) du projet primaire à partir duquel quelque chose 

peut être conçu comme ce qu’il est en sa possibilité8 ». La compréhension 

implique toujours la constitution d’être (Seinsverfassung) du Dasein « à 

chaque fois mien ». Je ne suis jamais simplement – et tel est précisément 

l’enjeu de la critique heideggérienne de Husserl – une conscience transparente 

se rapportant indifféremment à un objet. Eu égard à l’étant mondain, l’être du 

Dasein en tant qu’être-au-monde est inclus dans le rapport à cet étant. Et 

l’auto-explicitation du Dasein n’est possible, selon la thèse fondamentale de 

Heidegger, que parce que la temporalité elle-même s’auto-explicite : 

 

Le présenter s’attendant-conservant s’auto-explicite. Ce qui derechef n’est 

possible que parce que – en lui-même extatiquement ouvert – il est déjà 

 
6 E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie, Husserliana VI, W. Biemel (éd.), La Haye, M. Nijhoff, 19762, p. 189sq. 
7 E. Fink, VI. Cartesianische Meditation, partie 1 : Die Idee einer transzendentalen 

Methodenlehre, H. Ebeling, J. Holl & G. van Kerckhoven (éd.), Dordrecht/Boston/London, 

Kluwer, 1988, p. 119. 
8 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 65, p. 324. 



SCHNELL 64 

accessible pour lui-même et articulable dans l’explicitation qui comprend et 

qui parle. C’est parce que la temporalité constitue de manière extatique et 

horizontale la clarté (Gelichtetheit) du « là » qu’elle est originairement 

toujours déjà explicitable dans le « là » et donc connue9. 

 

Avant d’aborder la constitution de la temporalité originaire, on peut tirer les 

conséquences de ce qui précède pour la définition heideggérienne de 

l’essence du « temps ». 

Le fait de se projeter de manière compréhensive vers le sens – et il en 

est de même pour l’auto-explicitation du Dasein liée à ce projeter – ne doit 

pas être considéré comme une activité purement cognitive ou épistémique. 

Heidegger souligne à plusieurs reprises que notre comportement quotidien – 

qu’il appelle « préoccupation (Besorgen) » – est déjà caractérisé et structuré 

par cette auto-explicitation. C’est l’ex-pression du Dasein qui en témoigne à 

l’évidence : « L’être-au-monde s’est toujours déjà ex-primé et, en tant qu’être 

auprès de l’étant qui lui fait encontre à l’intérieur du monde, il s’ex-prime 

constamment dans l’adresse et la discussion de l’étant même dont il se 

préoccupe10. » Le Dasein s’ex-prime et s’auto-explicite donc d’abord et 

surtout dans la préoccupation quotidienne. Voici quel en est le sens temporel : 

 

La préoccupation circonspectivement compréhensive est fondée dans la 

temporalité, et cela sur le mode du présenter qui s’attend et conserve. En tant 

que, dans sa préoccupation, il calcule, planifie, pourvoit et prévient, il dit 

toujours déjà, que ce soit à haute voix ou non : « alors », cela doit arriver ; 

« d’abord », ceci doit être réglé ; « maintenant », il faut rattraper ce qui 

« alors » avait échoué et échappé11. 

 

Il convient de préciser la signification exacte de l’expression « le présenter 

qui s’attend et conserve » : le substantif « présenter » en constitue le noyau 

nominal, tandis que les déterminations qui l’accompagnent en spécifient le 

rapport au passé et à l’avenir. Cela confère au présent « un poids 

particulier12 ». Dans la caractérisation du caractère temporel de la 

préoccupation quotidienne du Dasein – et donc aussi, comme nous le verrons 

plus loin, dans la définition du « temps » – ce n’est pas l’avenir qui prime, 

mais le présent ! 

Heidegger appelle « databilité » la structure de référence de la 

préoccupation au « maintenant que... », au « puis quand... » et au « jadis 

lorsque ». Cette databilité désigne la structure originairement temporelle de 

 
9 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 408. 
10 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 406. 
11 Ibid. 
12 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 79, p. 407. 



SCHNELL 65 

la préoccupation du Dasein. Heidegger souligne que cette structure n’a 

jusqu’à présent pas reçu l’attention qu’elle mérite. 

 

Avec le « maintenant que », nous visons bel et bien « notoirement » un « point 

temporel ». Le « maintenant » est temps. Incontestablement, nous comprenons 

non seulement le « maintenant que », le « puis quand » et le « jadis lorsque », 

mais encore nous comprenons qu’ils sont liés « au temps ». Oui, mais qu’ils 

désignent le « temps » lui-même, comment cela est possible et ce que 

« temps » veut dire, tout cela, pour autant, n’est point déjà conçu avec la 

compréhension « naturelle » du « maintenant », etc. Et même, est-il donc si 

« évident » que nous « comprenions sans autre forme de procès » et 

exprimions si « naturellement » quelque chose comme le « maintenant », le 

« puis » et le « jadis » ? D’où prenons-nous ces « maintenant, que... » ? Les 

aurions-nous trouvés parmi l’étant intramondain, parmi l’étant présent ? 

Manifestement non. Et les avons-nous même en général trouvés ? Avons-nous 

formé le projet de les chercher et de les constater ? « En tout temps » nous en 

disposons, sans les avoir expressément faits nôtres, constamment nous en 

faisons usage, quoique non toujours à haute voix13. 

 

Heidegger avance la thèse selon laquelle le Dasein comprend originairement 

le temps, en tant qu’il est lui-même temporel, voire qu’il est le temps lui-

même. Plus précisément, et inversement, le temps n’est pas un cadre extérieur, 

mais la manière dont le Dasein s’explicite au présent, en anticipant l’avenir 

et en conservant le passé. Sa définition du temps est dès lors la suivante : le 

temps est la manière dont le Dasein s’engage dans la situation présente en 

s’attendant et conservant. Le « poids particulier » du présent s’explique par 

le fait qu’il s’agisse ici de la manière dont le Dasein se rapporte au temps, 

voire, dans la quotidienneté, peut être le temps. C’est pourquoi Heidegger 

pouvait déjà affirmer, deux ans avant la publication d’Être et temps : 

 

Le temps que nous connaissons au quotidien et dont nous tenons compte 

[c’est-à-dire que nous mesurons et avec lequel nous calculons] n’est, à y 

regarder de plus près, rien d’autre que le « On » auquel le Dasein est déchu 

dans sa quotidienneté. L’être dans l’être-avec dans le monde, c’est-à-dire aussi 

dans le découvrir-avec du monde unique dans lequel nous sommes, est l’être 

dans le On et une certaine forme de temporalité14. 

 

Ainsi, le Dasein, en tant que déchu au On, est le temps ; et le temps est la 

manière dont le Dasein s’auto-explicitant est engagé dans la situation 

présente. 

 

 
13 Ibid. 
14 M. Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs (1925), HGA 20, P. Jaeger 

(éd.), Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1979, p. 442. 



SCHNELL 66 

II 

 

Heidegger distingue l’essence du temps, d’une part, et la temporalité 

constitutive du temps qui lui sert de fondement, d’autre part. Cette distinction 

renvoie, d’une certaine manière, à celle entre le temps « empirique » et le 

temps « transcendantal » (« originaire »). La temporalité fait par ailleurs 

ressortir la dimension temporelle de la structure de souci du Dasein. D’un 

point de vue analytique qui inscrit toujours le Dasein dans sa 

« quotidienneté », il faut partir de cette dernière. 

La structure de souci du Dasein comporte trois éléments constitutifs : 

l’existentialité, la facticité et l’être-déchu. L’existentialité signifie : se 

projeter soi-même de manière compréhensive sur le sens, ce qui ouvre des 

possibilités d’exister que le Dasein peut saisir ou non – le Dasein est 

« projet ». Cela ne signifie pas, néanmoins, que le Dasein puisse se projeter 

librement sur tout, qu’il dispose de possibilités illimitées. Car en tant que 

factuel, le Dasein est « jeté », « jeté dans le monde », ce qui correspond au 

factum prédonné d’être dans le monde – la condition incontournable, pour le 

Dasein, de se trouver toujours dans un monde, une époque et une situation 

spécifiques qu’il n’a pas choisis lui-même. Alors que l’« être-jeté » exprime 

le fait que le Dasein se trouve toujours déjà dans un monde, l’« être-déchu » 

décrit finalement comment il évolue et comment il se perd habituellement 

dans ce monde. Cela renvoie à la tendance ontologique du Dasein à se fondre 

« d’abord et surtout » dans la relation quotidienne au monde – dans le 

« On15 », dans le bavardage, dans la curiosité et dans l’ambiguïté – et à 

s’éloigner ainsi de la possibilité authentique de la compréhension de l’être. 

Les trois moments – projet, être-jeté et déchéance – forment donc la structure 

fondamentale du souci, dans laquelle le Dasein se révèle à la fois comme un 

étant libre, factuel et empêtré dans le monde. 

Cette structure tripartite du souci – plus précisément : le « souci 

authentique » – a un sens qui lui est propre, que Heidegger désigne déjà à ce 

stade16 comme « temporalité17 ». Comment le définir ? Ici aussi, il faut 

aborder chacun des moments fondamentaux séparément. 

Considérons d’abord l’existentialité, dont le sens est l’avenir. Alors que 

Husserl parlait encore, dans les « Manuscrits C » (datant de la fin des années 

1920 et du début des années 1930), de la « forme invariable » de 

« présomption d’avenir18 » (sur laquelle repose l’impossibilité pour le moi 

transcendantal de mourir) et donc, pour ainsi dire, de l’infinitude du futur, 

 
15 Le « On » désigne le « qui » du Dasein quotidien. 
16 Nous verrons plus loin que plusieurs étapes peuvent être distinguées ici. 
17 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 65, p. 326. 
18 Voir E. Husserl, Manuscrit C4 (1930), dans Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-

1934). Die C-Manuskripte, Husserliana Materialien, volume VIII, D. Lohmar (éd.), 

Dordrecht/Boston/London, Springer, 2006, p. 97 (note 1). 



SCHNELL 67 

Heidegger défend résolument la finitude de l’avenir originaire. L’avenir – le 

fait que le Dasein soit « avenant » – n’est pas une série infinie de points 

maintenant qui se renouvellent sans cesse, ni quelque chose qui ne serait « pas 

encore là ». L’avenir est l’au-devant-de-soi du Dasein vers une limite 

infranchissable de possibilités existentielles (ce qui équivaut au 

« devancement la mort19 »). La finitude est marquée par cette limite même. 

Or, l’« être-été (Gewesenheit) », le passé originaire, dont relève le sens 

de la facticité, est lui aussi absolument fini. Il ne désigne pas une présence qui 

n’est plus actuelle, qui s’éloigne infiniment dans le passé et qui, s’écoulant 

constamment, ne peut plus jamais être présente (ou tout au plus être rappelée 

par le souvenir), mais l’être concret du Dasein par rapport à son être passé, 

c’est-à-dire ce qu’il continue de constituer maintenant et à l’avenir à travers 

ce qui était autrefois présent (cela renvoie – en traversant toutes les étapes 

intermédiaires – à son passé originel, à savoir à sa naissance20). Heidegger 

insiste certes sur la factualité du passé, sur son « être-jeté (Geworfenheit) ». 

Mais le point décisif est que le Dasein revient toujours du présent et même de 

l’avenir à son propre passé. Cela signifie que le Dasein s’extasie ou se déplace 

de manière extatique vers un avenir (dans l’au-devant-de-soi) et vers un passé 

(dans le retour sur soi) finis, qu’il atteint les deux limites extrêmes – la mort 

et la naissance en tant qu’origine de l’être-jeté – et épuise ainsi tout 

déplacement possible (= dans ces deux seules directions possibles). L’« au-

devant-de-soi » et le « retour à soi » ne sont donc pas dissociés, mais liés l’un 

à l’autre : 

 

C’est seulement pour autant que le Dasein est en général comme je-suis-été 

qu’il peut advenir de manière avenante à soi-même, en re-venant. 

Authentiquement avenant, le Dasein est authentiquement été. Le devancement 

vers la possibilité extrême et la plus propre est le re-venir compréhensif vers 

l’« été » le plus propre. Le Dasein ne peut être été authentiquement qu’autant 

qu’il est avenant. L’Être-été, d’une certaine manière, jaillit de l’avenir21. 

 

 
19 Cf. le § 53 d’Être et temps. 
20 La « natalité » soulignée par Fink et Arendt est donc implicitement déjà envisagée par 

Heidegger lui-même. 
21 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 65, p. 326. Le mouvement périodique (rappelant la courbe 

cardiaque d’un électrocardiogramme) de l’au-devant de soi jusqu’à la limite de la mort 

anticipée, puis du retour sur soi jusqu’à la limite de l’origine de l’être-jeté, pour finalement 

recommencer sans cesse depuis le début, forme la « matrice » de toute constitution du sens 

chez Heidegger. Sur l’importance de la « matrice » pour la nouvelle phénoménologie depuis 

les années 1960, cf. A. Schnell, Préphénoménalité et générativité. Pour une nouvelle 

phénoménologie théorique, Paris, Hermann, coll. « Le Bel Aujourd’hui », 2025 ou Towards 

a Theoretical Generative Phenomenology. The Discovery of Pre-Phenomenality, Berlin, 

Springer, coll. « New Directions in Phenomenology », 2026. 



SCHNELL 68 

Qu’en est-il enfin du présent ? Il n’en va pas d’un maintenant abstrait, mais 

de l’instant goethéen22 (dans une combinaison particulière avec le « kairos » 

aristotélicien23). Avec lui se fait valoir, dans l’instant, la dimension 

ontologique de la transcendantalité : le Dasein s’engage dans le temps ou se 

présente dans la situation instantanée. La définition du temps élaborée dans 

la première partie de cette contribution (au § 79 d’Être et temps) a donc 

également un effet au niveau de la temporalité – non pas, bien sûr, dans le 

mode d’être du souci, mais précisément dans la temporalité originaire. 

Les trois databilités inhérentes au Dasein correspondent d’une part aux 

dimensions temporelles de la structure de souci (au-devant-de-soi, retour-sur-

soi et être-auprès de), et d’autre part aux modes d’existence de l’attendre, du 

conserver (ou oublier) et du présenter24. Ce sont des modes d’« extase » dans 

le « passé », l’« avenir » et le « présent ». Ils sont extatiques. Heidegger met 

ainsi en évidence les « extases de la temporalité »25. Il faut toutefois éviter le 

malentendu qui consisterait à admettre que 

 

la temporalité serait certes un triple ravissement (Entrückung), mais de telle 

sorte que ces trois extases convergent en quelque sorte en une seule substance, 

tout comme un être vivant peut étendre ses antennes dans différentes 

directions pour les retirer ensuite. L’ensemble des ravissements n’est pas 

centré dans quelque chose qui serait en soi exempt de ravissement, présent de 

façon non-extatique et qui serait le centre commun de l’amorce et de la fin des 

extases. Au contraire, l’unité des extases est elle-même extatique. Elles n’ont 

besoin ni de support ni de piliers comme l’arche d’un pont, mais si l’on peut 

parler de « l’être » des extases, c’est dans la mesure où leur être réside 

précisément dans leur libre oscillation extatique. […] La temporalisation est 

 
22 L’instant goethéen désigne une expérience qualitative du temps dans laquelle le présent 

atteint une densité telle qu’il se suffit à lui-même tout en recueillant en lui le passé et l’avenir. 

Il ne s’agit pas d’un simple point fugitif dans la succession chronologique, mais d’un présent 

intensifié, vécu comme accomplissement. Dans cet instant, le flux ordinaire du temps semble 

suspendu : le temps ne s’écoule plus, il se concentre. Le sujet et le monde entrent alors dans 

une concordance momentanée, sans distance réflexive, sous la forme d’une intuition vécue 

du sens. La formule célèbre de Faust, « Verweile doch, du bist so schön (demeure donc, tu es 

si beau) », en offre l’expression paradigmatique : l’instant est si accompli qu’il mérite de 

demeurer, tout en ne pouvant être fixé sans se perdre. L’instant goethéen n’est ainsi ni une 

éternité métaphysique ni un simple présent empirique, mais une figuration poétique d’une 

plénitude du vivant dans le temps. 
23 Le kairos désigne le moment juste et opportun, celui qui n’est pas mesuré par la simple 

succession du temps chronologique, mais par l’adéquation d’une action à une situation 

déterminée. Il ne s’agit pas d’un instant quelconque, mais d’un point de conjoncture où les 

conditions sont réunies pour qu’un acte soit approprié, efficace et conforme à la mesure. Le 

kairos relève ainsi d’une temporalité qualitative, indissociable de la phronesis, en tant qu’il 

exige un discernement pratique du « quand il faut » agir ou parler, plutôt qu’une 

détermination abstraite du temps. 
24 Cf. le § 68 de Sein und Zeit.  
25 Le statut crucial de ces « extases » consiste dans le fait de temporaliser et, par là, de 

dynamiser les formes a priori des facultés de connaître mises en évidence par Kant (chez qui 

elles étaient restées statiques). Nous verrons plus loin que ce geste permet en outre d’éviter 

le problème (i. e. le « scandale de la philosophie ») de l’existence du monde extérieur. 



SCHNELL 69 

la libre oscillation de la temporalité originaire et entière ; le temps oscille et 

se désoscille lui-même (erschwingt und verschwingt sich selbst)26. 

 

La question qui se pose alors est la suivante : si la temporalité extatique fonde 

la structure de souci du Dasein, c’est-à-dire SI ELLE EST AU FONDEMENT du 

Dasein, QUELLE est l’instance qui, au niveau le plus profond, s’extasie dans 

les trois extases ? 

Formulons le même problème d’une autre manière. Le point de départ 

est la structure du Dasein. Celle-ci est constituée temporellement – par 

l’avenir, l’être-été et le présent. Et cette temporalité est elle-même 

conditionnée, de façon existentiale et ontologique, par les mouvements 

extatiques du soi le plus profond du Dasein, à savoir dans ses mouvements 

temporels originaires de l’au-devant-de-soi, du retour sur soi et de l’être-

auprès de. Alors, de deux choses l’une. Ou bien il faut faire appel à deux 

niveaux ou registres du Dasein : le Dasein existentiel du souci et, « en 

dessous », le Dasein existentialo-ontologique de la détermination de la 

temporalité. Ou bien le Dasein, considéré dans son unicité, entre de manière 

circulaire dans la constitution de la temporalité : comme conditionné (en tant 

que souci) et comme conditionnant (en tant que déterminant le temps). Dans 

Être et temps, les deux approches sont pour ainsi dire enchevêtrées. 

Heidegger élabore un modèle viable et systématiquement autonome qui entre 

en relation critique avec les analyses de Husserl sur la constitution du temps, 

dans lesquelles était envisagée l’idée d’une auto-constitution du temps27. 

Mais alors que Husserl se concentre sur l’autoconstitution du temps dans et 

par le flux absolu de la conscience, Heidegger replace cette relation de 

médiation réciproque au sein de la temporalité originaire dans un cadre 

ontologique existential. Cela peut être illustré à l’aide du schéma suivant qui 

représente l’autoconstitution circulaire de la temporalité : 

 
Structure de souci du Dasein (existentialité, facticité, déchéance) 

 

 

 
 

Au-devant de soi, retour-sur-soi, être-auprès de 

 
 
 

 

Extases de la temporalité (avenir, être-été, instant) 

 

 
 

Mouvements extatiques du Dasein dans les extases 

(en tant qu’au-devant de soi, retour-sur-soi, être-auprès de) 

 

 
26 M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz, HGA 

26, K. Held (éd.), Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1978, p. 268. 
27 Cf. E. Husserl, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917), 

Husserliana X, R. Boehm (éd.), Den Haag, M. Nijhoff, 1966, p. 74sq. 



SCHNELL 70 

 

Les extases de la temporalité fondent l’au-devant de soi, le retour-sur-soi et 

l’être-auprès de, qui sont eux-mêmes à la base de la structure du Dasein. Mais 

elles sont également traversées par les mouvements temporels du soi, ce qui 

permet de fonder transcendantalement la constitution du soi dans la 

temporalité. 

 

 

III 

 

L’analyse de la constitution de la temporalité originaire qui vient d’être 

retracée concernait d’abord l’extaticité. Il faut, dans un second temps, 

expliquer le caractère d’horizon des extases afin de rendre compte du rapport 

entre le Dasein et le monde. En effet, chaque extase engendre son propre 

horizon, l’horizon de la possibilité en général, à l’intérieur duquel une 

possibilité donnée peut être attendue, conservée (ou oubliée) et présentée28. 

Ici aussi, il y a une unité – celle des horizons, précisément. À ce sujet, 

Heidegger fait remarquer : « Cette unité extématique de l’horizon de la 

temporalité n’est rien d’autre que la condition temporelle de la possibilité du 

monde […]29. » Comment cette idée est-elle justifiée dans Être et temps ? 

« Le Dasein existe en tant qu’être-au-monde » signifie que le Dasein 

est le monde, son monde, le monde est dans une unité avec le Dasein. 

Comment cette unité est-elle ontologiquement possible ? 

Heidegger établit tout d’abord que le « Worinnen » (le « ce-dans-

quoi ») dans lequel le Dasein existant se comprend est le monde. Ce « 

Worinnen » ne doit pas être confondu avec le « Worin » (le « dedans ») dans 

lequel se trouve – pour tout projet de compréhension – la compréhensibilité 

de quelque chose (ce qui est certainement la raison pour laquelle Heidegger 

utilise ce terme inhabituel de « Worinnen »). Le « Worin » est le sens. Le « 

Worinnen » en tant que monde n’est pas un sens au sens strict. Il est plus 

fondamental dans la mesure où il correspond à la « signification », « à 

l’intérieur » de laquelle – en tant que « structure du monde30 », en tant que 

« constitution ontologique du monde31 » – des projets de sens sont 

possibles32. Quelle est donc la condition temporelle du monde ? 

Heidegger répond (presque dans les mêmes termes que dans son cours 

de 1928) : « La condition existentialo-temporelle de la possibilité du monde 

réside dans le fait que la temporalité, en tant qu’unité extatique, a quelque 

 
28 M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz, p. 269. 
29 Ibid. 
30 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 18, p. 87. 
31 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 69 c), p. 365. 
32 Cf. le § 18 d’Être et temps. 



SCHNELL 71 

chose comme un horizon33. » Il reprend à Husserl le concept d’horizon et 

l’intègre dans son propre cadre théorique. Husserl avait qualifié le concept de 

monde d’« horizon de tous les horizons34 ». Heidegger, en revanche, donne à 

la notion d’horizon une signification différente. Alors que pour Husserl, 

l’horizon représente une dimension de l’intentionnalité dirigée vers un objet 

(en conformité avec la définition de la conscience), pour Heidegger, l’horizon 

n’est pas lié à une conscience intentionnelle. L’horizon est plutôt la manière 

dont le Dasein est « capturé (gebannt)35 » par la temporalité. La capture 

intransitive du temps est la condition permettant au Dasein d’être transporté, 

grâce à l’horizon extatique, vers un « où » en tant que « dedans ». La capture 

de la temporalité lie le Dasein au monde. Cela permet également de passer de 

la temporalité extatique, laquelle concerne uniquement la temporalité du 

Dasein (avec l’au-devant-de-soi, le retour-sur-soi et l’engagement dans 

l’instant présent), à la temporalité horizontale qui, via le concept de monde, 

permet d’expliquer la relation à tout étant qui ne relève pas du Dasein (c’est 

l’objet du cours Problèmes fondamentaux de la phénoménologie du semestre 

d’hiver 1927). Quoi qu’il en soit, ce « dedans » de l’extase est désigné comme 

« schéma horizontal36 » ou comme « extema37 ». Il existe trois schémas ou 

extemata correspondant respectivement à chacune des extases. Le schéma 

horizontal de l’avenir est le « ce-en-vue-de-quoi (Umwillen) » du Dasein ; le 

schéma du passé est le « devant-quoi (Wovor) » de l’être-jeté ou le « à quoi 

(Woran) » de l’abandon ; le schéma du présent est le « pour (Wozu) ». 

Heidegger n’approfondit pas davantage ce point, mais il en souligne un aspect 

essentiel : il existe un lien originel entre les relations du « pour » et la volonté, 

rendu possible par l’unité horizontale des schémas des extases (qui trouve 

elle-même son fondement dans l’unité extatique de la temporalité38). Ce lien 

explique ainsi comment se constitue l’unité du Dasein et du monde : 

 

Pour peu que le Dasein se temporalise il y a (ist) aussi un monde. Se 

temporalisant, quant à son être, comme temporalité, le Dasein est essentielle-

ment, sur la base de la constitution extatico-horizontale de celle-ci, « dans un 

monde ». Le monde n’est ni présent (vorhanden), ni disponible (zuhanden), 

 
33 Ibid. 
34 C’est en tout cas ce que l’on affirme souvent dans les recherches husserliennes, même si 

la référence exacte semble difficile à trouver, voir S. Geniusas, The Origins of the Horizon 

in Husserl’s Phenomenology, Dordrecht / Heidelberg / Londres / New York, Springer, 2012. 
35 M. Heidegger, Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit, HGA 

29/30, F.-W. von Hermann (éd.), Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1983, p. 221. 
36 La référence au « schématisme » de Kant est évidente. 
37 M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz, p. 269. 
38 Cette « unité » est elle-même extatique. « [S]i l’on peut parler de l’’’être’’ des extases, 

c’est dans la mesure où leur être réside précisément dans leur libre oscillation extatique », 

M. Heidegger, Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leibniz, p. 268 

(passage déjà cité). 



SCHNELL 72 

mais il se temporalise dans la temporalité. Il « est là » avec le hors-de-soi des 

extases. Si nul Dasein n’existe, nul monde n’est pas non plus « là »39. 

 

Plusieurs idées doivent ici être mises en avant. Dans la temporalité, le Dasein 

et le monde sont, au sens littéral, co-originaires. Cette temporalité est 

manifestement celle du Dasein, elle n’est pas une structure indépendante qui 

en serait détachée. 

Par ailleurs, grâce à la temporalité, le « scandale de la philosophie » mis 

en évidence par Kant40 est évité. Dans la deuxième édition de la Critique de 

la raison pure, le philosophe de Königsberg avait présenté une « réfutation 

de l’idéalisme » par laquelle il voulait démontrer que la philosophie est tout 

à fait capable de justifier l’existence d’un monde extérieur indépendant de 

nous. L’objection de Heidegger à ce « scandale » se référait, au § 43 d’Être 

et temps, à l’indétermination ontologique du Dasein en tant qu’être-au-

monde. Cette clarification ontologique est désormais accomplie grâce à la 

temporalité. Heidegger le dit sans ambiguïté : « Le recours à la transcendance 

du monde fondée de façon extatique et horizontale apporte la réponse41. » 

Pour « démontrer » l’existence « des choses en dehors de nous », il ne suffit 

pas, comme Heidegger caractérise l’approche kantienne dans l’analytique 

transcendantale, d’attribuer la détermination du monde aux performances 

constitutives d’un « réseau de formes » [= il s’agit des catégories et de 

l’espace et du temps] qui serait « imposé » à un « matériau » [donné dans 

l’intuition] par un sujet « dépourvu de monde42 ». Non seulement le Dasein 

n’est justement pas sans monde, mais la référence à l’objet ne provient pas en 

premier lieu du sujet ! Seule l’unité du Dasein et du monde, issue de la 

temporalité, qui garantit l’ouverture au monde, rend possible la rencontre 

avec l’étant intramondain. Car c’est en vertu de la transcendance (du monde) 

et à partir des horizons que le Dasein REVIENT à l’étant intramondain – un 

retour qui est en rapport direct avec le retour sur soi indiqué dans l’extase du 

Dasein. Le rapport à l’étant intramondain n’est pas un rapport frontal d’un 

devancement, mais précisément celui d’un retour à... Le rapport transcendant 

au monde précède le rapport ontique à l’objet. Si le devancement (de la mort) 

est le projet « subjectif » radical et extrême, il en va de même pour la 

transcendance en tant que projet « objectif » : « Le monde est pour ainsi dire 

déjà ‘‘plus loin’’ qu’aucun objet ne puisse l’être. […] Si le ‘‘sujet’’ est 

compris ontologiquement comme Dasein existant dont l’être est fondé dans 

 
39 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 69 c), p. 365.  
40 Pour Kant, « cela reste toujours un scandale pour la philosophie et la raison humaine en 

général de devoir simplement croire à l’existence des choses en dehors de nous […] et, si 

quelqu’un en vient à en douter, de ne pouvoir lui opposer aucune preuve satisfaisante », I. 

Kant, Critique de la raison pure, B XXXIX. 
41 M. Heidegger, Sein und Zeit, § 69 c), p. 366. 
42 Ibid. 



SCHNELL 73 

la temporalité, alors il faut dire : le monde est ‘‘subjectif.’’ Mais ce monde 

‘‘subjectif’’ est alors, en tant que temporel et transcendant, plus ‘‘objectif’’ 

que tout ‘‘objet’’ possible43. » Le monde est déjà au-delà de tout objet – c’est 

en cela que réside son « objectivité plus objective ». Il apparaît donc 

clairement que Heidegger ne conçoit pas le rapport du Dasein au monde 

comme une relation a posteriori entre le sujet et l’objet, mais comme la 

condition fondamentale, relevant de la temporalité et de la transcendance, 

rendant possible l’expérience des étants intramondains. 

 

* 

 

La recherche consacrée au chef-d’œuvre de Heidegger s’est 

traditionnellement interrogée sur l’orientation dominante d’Être et temps, 

oscillant entre des lectures existentialistes, anthropologiques, pragmatiques, 

subjectivistes ou encore existentialo-ontologiques. Or l’analyse du temps et 

de la temporalité montre que seule une approche proprement transcendantale 

permet de rendre pleinement compte de l’enjeu fondamental de l’ouvrage. 

Cette thèse se manifeste à travers trois propositions centrales : premièrement, 

le Dasein s’auto-explicite dans la mesure même où la temporalité s’auto-

explicite ; deuxièmement, l’autoconstitution de la temporalité peut être 

fondée en établissant un rapport constitutif réciproque entre l’au-devant-de-

soi, le retour-sur-soi et l’être-auprès-de, d’une part, et les extases de la 

temporalité, d’autre part ; troisièmement, l’unité extatique de l’horizon 

temporel constitue la condition temporelle de possibilité du monde. La 

détermination essentielle du temps proposée par Heidegger élargit ainsi la 

compréhension factuelle et quotidienne du temps, en dépassant une simple 

définition conceptuelle pour en révéler l’ancrage existentiel : le Dasein, dans 

sa déchéance au On, est le temps, et le temps détermine la manière dont le 

Dasein, dans son auto-explicitation, s’engage dans la situation présente. Dans 

cette perspective, la temporalité elle-même apparaît comme la structure 

ontologique fondamentale à travers laquelle le Dasein, dans son existence, 

devient transparent à lui-même et rend possible la compréhension du monde 

en tant que tel.

 
43 Ibid. 





 

 

« La négligence générale en matière de sentiment » : 

expérience émotionnelle et connaissance morale 

 

ANGELIKA KREBS 

 

Introduction 

 

Le nom de Max Scheler est synonyme d’éthique matériale des sentiments ou 

des valeurs. Scheler défend son approche par opposition à l’éthique formelle 

de l’entendement qui donne le ton dans la philosophie de son époque et encore 

aujourd’hui : il veut, comme il l’écrit dans l’un des avant-propos de son œuvre 

majeure achevée peu avant la Première Guerre mondiale, Le Formalisme en 

éthique et l’éthique matériale des valeurs (Der Formalismus in der Ethik und 

die materiale Wertethik), s’opposer au « formalisme vide et stérile de Kant » 

sans pour autant tomber dans un « relativisme sans fondement »1. Dans son 

essai « Ordo amoris », qui date de 1916, il reproche à l’éthique de 

l’entendement une « négligence » en matière de sentiments et une 

méconnaissance de la « profondeur » de la vie. Plus précisément, il 

diagnostique une négligence générale en matière de sentiment, en matière 

d’amour et de haine, un manque de sérieux pour toute la profondeur des 

choses et de la vie, et, par contraste, un excès de sérieux ridicule et un 

affairement comique pour ces choses qui se laissent techniquement maîtriser 

par notre ingéniosité2.  

 

Cependant, Scheler ne rend justement pas la chose aisée pour ses lectrices et 

ses lecteurs intéressés par une alternative à l’éthique de l’entendement. Son 

œuvre majeure commence par la phrase malheureuse suivante :  

 

Dans un travail plus étendu, qui paraîtra prochainement, je veux essayer de 

développer une éthique matériale des valeurs sur la base la plus large de 

l’expérience phénoménologique.3  

 

Cette première phrase est malheureuse, d’une part parce que le travail plus 

important qu’elle annonce ne vit jamais le jour. Cela peut être dû aux troubles 

de la guerre, à l’expulsion de Scheler de l’Université, à sa mauvaise santé et 

à sa mort prématurée par arrêt cardiaque à 53 ans. D’autre part, cette première 

 
1 Gesammelte Werke (cité dorénavant GW) II : Der Formalismus in der Ethik und die 

materiale Wertethik, Manfred Frings (éd.), Bonn, Bouvier, 1980, p. 15.  
2 GW X : Schriften aus dem Nachlaß, Bd. 1: Zur Ethik und Erkenntnislehre, Manfred Frings 

(éd.), Bonn, Bouvier, 1986, p. 362 sq. 
3 GW II, op. cit., p. 29. 



KREBS 76 

phrase est malheureuse parce qu’elle impose au lecteur intéressé tout de 

même près de 600 pages de texte, qui ne doivent servir qu’à « dégager la 

voie »4 pour une tentative de la véritable entreprise. Cela peut assurément 

décourager. Dans ces 600 pages, Scheler veut écarter l’« objection » de 

l’éthique formelle kantienne à l’encontre d’une éthique matériale des valeurs 

ou, comme Scheler nomme aussi sa propre approche : d’un « intuitionnisme 

émotionnel », d’un « apriorisme matérial » ou « apriorisme de 

l’émotionnel ». Si l’éthique de Kant, que Scheler tenait d’ailleurs pour « la 

plus accomplie »5 de l’histoire de l’éthique scientifique, est déjà difficile à 

comprendre, la critique de Scheler envers Kant ne l’est certainement pas 

moins. L’accès seulement indirect à l’éthique du sentiment que Scheler 

accorde à son lecteur dans son œuvre majeure s’avère donc extrêmement 

escarpé et laborieux, et s’apparente même parfois à un véritable supplice. 

 Et malgré tout, il en vaut la peine. Car nous n’avons rien de meilleur. 

Cette appréciation de ma part est partagée par la plupart des philosophes 

contemporains qui cherchent une éthique phénoménologique, donc une 

éthique « à partir de la plénitude de l’expérience vécue de la vie »6. Ainsi, 

par exemple, le philosophe social berlinois Hans Joas, dans son étude sur 

l’émergence des valeurs, considère que  

 

Scheler a peut-être entrepris la tentative la plus réfléchie et la plus complexe 

de fondation et de déploiement d’une éthique des valeurs dans des conditions 

post-métaphysiques et sur la base d’une phénoménologie des sentiments.7 

 

Heureusement pour nous, outre le livre sur le formalisme (et la deuxième 

œuvre majeure de Scheler, Nature et formes de la sympathie [Wesen und 

Formen der Sympathie]), il existe toute une série d’articles plus courts dans 

lesquels on remarque le légendaire art de Scheler conférencier, ce qui signifie 

qu’on les lit facilement et avec plaisir grâce à leur langue vigoureuse et 

 
4 Ibid. 
5 Ibid. p. 9. 
6 Cf. pour cette formulation l’essai de Scheler « Tentatives d’une philosophie de la vie. 

Nietzsche – Dilthey – Bergson » [« Versuche einer Philosophie des Lebens. 

Nietzsche – Dilthey – Bergson »], GW III : Vom Umsturz der Werte. Abhandlungen und 

Aufsätze, Maria Scheler (éd.), Bern/München, Francke, 1972, p. 313. 
7 Die Entstehung der Werte, Frankfurt, Suhrkamp, 1997, p. 158. Cf. également Paul Good, 

« Max Scheler lesen heisst, den Sinn für Werte wecken », in P. Good (éd.), Max 

Scheler: Grammatik der Gefühle. Das Emotionale als Grundlage der Ethik, München, 

Deutscher Taschenbuch Verlag, 2000, pp. 7-29 ; Matthias Schloßberger,« Max Schelers 

Theorie der Gefühle », in U. Jensen et D. Morat (éds.), Rationalisierungen des Gefühls, 

Munich, Fink, 2008, pp. 119-132 ; Joachim Fischer, « Der Emotional Turn in den Kultur- 

und Sozialwissenschaften aus der Perspektive Max Schelers », in Thaumàzein, vol. 3, 2015, 

pp. 11-28 ; Roberta de Monticelli, Towards a Phenomenological Axiology. Discovering What 

Matters, Basingstoke, Palgrave-Macmillan, 2021 ; Emmanuele Caminada, « Ethik und 

Normen », in E. Alloa, T. Breyer, E. Caminada (éds.), Handbuch Phänomenologie, 

Tübingen, Mohr Siebeck, 2023, pp. 294-315. 



KREBS 77 

concrète, à l’actualité de leurs thèmes et à leur lucidité comme à leur 

clairvoyance. Il faut ici mentionner « Le ressentiment dans la construction 

des morales » (« Das Ressentiment im Aufbau der Moralen », connu en 

France sous le titre « L’homme du ressentiment »), « De deux maladies 

allemandes » (« Von zwei deutschen Krankheiten »), « Démocratie 

chrétienne » (« Christliche Demokratie »), « Repentir et renaissance » 

(« Reue und Wiedergeburt »), « Le sens de la souffrance » (« Vom Sinn des 

Leides ») et d’autres encore. En raison de son renvoi de l’Université, à 

l’instigation de sa première épouse, Scheler mena de 1910 à 1919, jusqu’à sa 

nomination à l’Université de Cologne nouvellement fondée, son existence 

avant tout comme orateur et auteur d’articles de revues. Les conférences 

avaient lieu dans des hôtels, devant des mutilés de guerre et dans des forums 

politiques ou ecclésiastiques. Les nombreux auditeurs étaient, paraît-il, 

fascinés, malgré la longueur des conférences qui duraient parfois quatre 

heures ou plus. C’est à cette activité de conférencier en dehors de la tour 

d’ivoire que nous, lectrices et lecteurs d’aujourd’hui, devons la poigne non 

académique et rafraîchissante de nombre de ses écrits plus courts8.  

 Malgré sa carrière académique difficile, Scheler était considéré vers la 

fin de sa vie comme le plus grand philosophe en Allemagne à côté d’Edmund 

Husserl. C’était aussi un homme très demandé à l’étranger, surtout au Japon, 

en Russie et en Amérique. À l’occasion de sa mort, Martin Heidegger a écrit 

qu’avec Scheler, « la force philosophique la plus puissante dans l’Allemagne 

d’aujourd’hui, mieux, dans l’Europe d’aujourd’hui, et même dans la 

philosophie contemporaine en général » avait disparu9. Sous le « troisième 

Reich », contre lequel Scheler avait été l’un des premiers grands esprits 

allemands à mettre en garde avec insistance, ses livres étaient interdits. 

L’édition intégrale en quinze volumes n’a été achevée qu’en 1997, et ce en 

Amérique et non en Allemagne. Elle ne contient malheureusement pas encore 

tout (il manque par exemple de petites entrées fragmentaires sur sa 

philosophie tardive et les lettres, philosophiquement instructives, à ses 

épouses Märit et Maria). De surcroît, elle est aujourd’hui épuisée. Il n’existe 

 
8 On souhaiterait bien sûr, en tant que postérité, au moins pouvoir maintenant encore entendre 

la voix de Scheler. À cette époque, il n’existait pas encore d’enregistrements filmés des 

conférences, mais les enregistrements sonores étaient possibles. En effet, durant l’année de 

sa mort, Scheler a donné une conférence radiophonique sous le titre « Vision du monde 

philosophique » [« Philosophische Weltanschauung »]. À la suite d’une demande, la radio 

berlinoise nous a néanmoins informés que la date de la conférence de Scheler, le 7 mars 1928, 

tombait malheureusement encore dans une période où, pour des raisons techniques, il n’était 

pas encore possible en Allemagne de faire des enregistrements de programmes 

radiophoniques en cours, et qu’on ne trouvait donc rien à ce sujet dans les archives. 
9 « In Memoriam Max Scheler », Gesamtausgabe Bd. 26, Frankfurt am Main, 1978. Cité 

d’après Wilhelm Mader dans Max Scheler in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, 

Reinbeck, Rowohlt, janvier 1980, p. 144.  



KREBS 78 

même pas encore de bibliographie complète et sans erreur de ses écrits10. Le 

fait que des philosophes influents comme Theodor W. Adorno et Jürgen 

Habermas se soient exprimés de manière désobligeante sur Scheler n’a 

certainement pas non plus stimulé la réception de son œuvre. Adorno note par 

exemple dans Minima Moralia : « Scheler : Le boudoir dans la 

philosophie »11. C’est particulièrement mesquin car Scheler est l’un des rares 

hommes dans l’histoire de la philosophie qui s’est confronté à la question des 

femmes en général et qui a publiquement pris position pour la pleine 

reconnaissance des femmes et de leur raison. Nous, les femmes philosophes, 

sommes malheureusement habituées à tout autre chose de la part d’Aristote, 

de Kant ou de Nietzsche, à savoir à la relégation au rang d’êtres rationnels de 

seconde classe12. Et le successeur d’Adorno, Jürgen Habermas, m’a conseillé 

en personne, à Francfort, de parler moins de valeurs et plus de normes dans 

ma thèse d’éthique de la nature (qu’il a codirigée). Sinon, je finirais par me 

retrouver avec Max Scheler et ses expériences vécues d’évidence. Les normes 

pourraient au moins être justifiées…13 

 Comme on le voit ici, je n’ai pas suivi le conseil de Habermas, du moins 

à long terme, et je suis même désormais plus convaincue que jamais qu’une 

renaissance de la philosophie de Scheler est à l’ordre du jour, et surtout, bien 

que non seulement, de son éthique. En tout cas, il me semble avoir trouvé 

mon maître en Max Scheler. C’est pourquoi, dans cet article, je souhaiterais 

aussi orienter la présentation de l’éthique du sentiment sur l’éthique de 

Scheler. Je présenterai les lignes fondamentales de son approche de la 

manière la plus directe possible, et non par le détour d’une critique de la 

critique de Kant de l’éthique matériale des valeurs. 

 Cet accès immédiat est facilité par le fait que l’un des piliers essentiels 

sur lesquels reposait l’objection de Kant à l’éthique matériale n’est désormais 

plus aussi solide qu’à l’époque. Le pilier auquel je pense est un concept du 

sentiment défiguré jusqu’au méconnaissable. Au lieu de voir et d’apprécier la 

diversité des sentiments, par exemple les sensations sensorielles (sinnliche 

Empfindungen) (comme le mal de dents), les dispositions corporelles 

(leibliche Befindlichkeiten) (comme la fraîcheur), les émotions psychiques 

(seelische Emotionen) (comme la joie de quelque chose) et les tonalités 

spirituelles (geistige Stimmungen) (comme le désespoir), Kant réduit, avec 

 
10 Sur la situation de l’édition, cf. Wolfhart Henckmann, Geist und Buchstabe, Nordhausen, 

Bautz, 2017 ; Matthias Schloßberger, « Hermeneutik im Archiv », in Deutsche Zeitschrift für 

Philosophie, vol. 66, 2018, pp. 112-126. 
11 Minima Moralia, Frankfurt, Suhrkamp, 1951, no 122, p. 253. 
12 Ceux qui souhaitent lire l’histoire de cette dévalorisation peuvent consulter le recueil Was 

Philosophen über Frauen denken, Berlin, Matthes und Seitz, 1980, édité par Annegret 

Stopczyk. 
13 Cf. aussi Joas, op. cit., p. 293, qui parle d’une « loi du silence » à Francfort à propos des 

valeurs. 



KREBS 79 

ses « inclinations [Neigungen] », presque toute notre vie émotionnelle plus 

ou moins au niveau le plus bas, celui des sentiments sensoriels (sinnliche 

Gefühle). Kant n’est bien sûr pas le seul à se rendre coupable de cette 

« négligence en matière de sentiment ». Mais c’est surtout l’inattention, ou 

même le mépris, de Kant à l’égard des sentiments qui a eu des conséquences 

dévastatrices pour l’histoire de l’éthique. 

 Désormais, la situation est tout autre, du moins pour la philosophie des 

émotions. Depuis les ouvrages de philosophie des sentiments publiés à un 

rythme soutenu depuis le début du siècle, notamment The Emotions (2000) 

de Peter Goldie, The Subtlety of Emotions (2000) d’Aaron Ben-Ze’ev et 

Upheavals of Thought – The Intelligence of Emotions (2000) de Martha 

Nussbaum, tous y regardent mieux et font ressortir le caractère intentionnel 

ou cognitif de nombreuses sortes de sentiments14. Mais personne ou presque 

ne se réfère à Max Scheler15. 

 La diversité des sortes de sentiments et le fait que nombre d’entre eux 

assument une fonction cognitive doivent cependant encore se diffuser au sein 

des autres philosophies académiques, notamment de l’éthique ou de 

l’épistémologie. Ce n’est pas encore le cas aujourd’hui. La plupart des 

éthiciennes et éthiciens contemporains nient toujours l’importance des 

sentiments moraux. On continue simplement avec autant de négligence 

qu’auparavant. On prend des précautions par une remarque latérale, mais cela 

ne va pas plus loin. Ce procédé, tout comme l’oubli de l’histoire, est une 

preuve de pauvreté pour notre philosophie académique spécialisée et éclatée 

en de trop nombreuses sous-disciplines. 

 Dans la vie réelle, en revanche, la morale ou la moralité s’accomplit et 

s’est toujours déjà accomplie essentiellement dans un tissu dense de 

sentiments, dans le fait que quelque chose, que ce soit chez les autres ou chez 

soi-même, soit ressenti comme commun ou noble, comme pur ou corrompu, 

comme généreux ou pusillanime voire envieux, comme juste ou égoïste, 

comme décent ou criminel. L’éthique philosophique, qui est pourtant la 

doctrine de la moralité (comme je préfère dire, plutôt que la « théorie » de la 

« morale »), semble ainsi – étrangère au monde et dans une prétention 

amoureuse de la théorie – abuser de notre monde de la vie. Elle semble 

manquer son véritable objet. 

 Car qui, dans sa propre vie, vérifie toujours, même implicitement, 

l’absence de contradiction et la validité générale des maximes d’action ? Qui 

sait même comment procéder concrètement ? Qui accepte le résultat, même 

 
14 Cf. pour une vue d’ensemble, Aaron Ben-Ze’ev et Angelika Krebs (éds.), Philosophy of 

Emotion I-IV, London, Routledge, 2017. 
15 Peter Goldie, remarquons-le pour être justes, a tout de même recouru au livre de Scheler 

sur la sympathie en matière de cosentiment [Mitgefühl]. Cf. GW VII : Wesen und Formen 

der Sympathie, Manfred S. Frings (éd.), Bern, Francke Verlag, 1973. 



KREBS 80 

si celui-ci contrevient à ses intuitions ? Et qui, dans sa propre vie, additionne, 

même implicitement, ses propres expériences de plaisir et celles d’autrui pour 

en faire une somme totale ? Qui sait concrètement comment s’y prendre ? Qui 

s’en tient à un résultat même contre-intuitif ? Et qui parle encore de nos jours 

du bien suprême et des vertus ? En revanche, il est constamment question de 

sentiments et de valeurs ! – En définitive, ma confiance dans la nécessité et 

la supériorité d’une éthique du sentiment se fonde sur mon expérience 

personnelle de la non-pertinence, dans une large mesure, des formes standard 

d’éthique pour la réussite d’une vie moralement bonne. 

 Qu’on me permette encore une remarque sur le style de cet article avant 

d’entrer dans le fond. Celui qui croit aux sentiments en tant que moyens de 

connaissance morale n’évitera pas, comme le diable évite l’eau bénite, une 

langue émotionnelle dans ses propres textes philosophiques à la seule fin de 

satisfaire à un idéal douteux de sobriété scientifique. De la même manière, 

celui qui croit en une unité de la personne, de la vie et de l’œuvre ne 

s’efforcera pas avec minutie de toujours séparer proprement les trois. C’est 

pour cette raison que mon texte contient parfois aussi des indications 

occasionnelles sur la personne et la vie de Scheler16. 

 
16 Cf. aussi à ce sujet l’article de Wolfhart Henckmann, « Zum Verhältnis zwischen 

Philosophie und Persönlichkeit von Max Scheler », in J. Beaufort, P. Prechtl (éds.), 

Rationalität und Prärationalität, Würzburg, Königshausen und Neumann, pp. 151-166. 

Il n’existe néanmoins pas beaucoup de biographies de Scheler ; en allemand, seulement la 

monographie rororo de Mader (Max Scheler…, op. cit.) et, en anglais, celle de Staude (John 

Raphael Staude, Max Scheler 1874-1928, New York, Free Press, 1967). Mais de nombreuses 

présentations de l’œuvre intégrale de Scheler donnent bien sûr en passant des aperçus 

biographiques. Ainsi, entre autres, Maurice Dupuy, La Philosophie de Max Scheler. Son 

évolution et son unité, Paris, PUF, 1959 ; Manfred Frings, The Mind of Max Scheler, 

Milwaukee, Marquette University Press, 1996 ; Paul Good, Max Scheler. Eine Einführung, 

Düsseldorf, Parerga, 1998 ; Wolfhart Henckmann, Max Scheler, München, Beck, 1998. Cf. 

aussi le court curriculum vitæ sous forme de tableau sur le site internet de la Société Max 

Scheler. 

On cherchera en vain des films sur la vie et l’œuvre de Scheler. En revanche, la littérature 

secondaire sur l’éthique de Scheler est tout à fait remarquable, surtout ces derniers temps. 

Cf. Alfred Schütz, « Max Scheler’s Epistemology and Ethics », Collected Papers II, La 

Haye, Martinus Nijhoff, 1966, pp. 145-178 ; Peter Spader, « The Logic of Feeling and the 

Primacy of the Heart », in Christian Bermes, Wolfhart Henckmann, Heinz Leonardy (éds.) 

Vernunft und Gefühl, Würzburg, Königshausen und Neumann, 2003, pp. 109-119 ; Kevin 

Mulligan, « Emotions and Values », in P. Goldie (éd.), The Oxford Handbook of Philosophy 

of Emotion, Oxford, Oxford University Press, 2010, pp. 475-500 ; Eugene Kelly, Material 

Ethics of Value: Max Scheler and Nicolai Hartmann, Dordrecht, Springer, 2011 ; Roberta de 

Monticelli, art. cit. ; Íngrid Vendrell Ferran, « Feelings as Consciousness of Value », Ethical 

Theory and Moral Practice 25 (1), 2021, pp. 1-18 ; Emmanuelle Caminada, art. cit. ; Patrick 

Lang, « La conception schelérienne de l’idéal démocratique d’égalité », in Alter 31, 2023, 

pp. 163-183 ; Matthias Schloßberger, « Zwei Formen des Mitgefühls? Überlegungen im 

Anschluss an Nietzsche und Scheler », in R. Barth, U. Eisen, M. Firtz (éds.), Barmherzigkeit. 

Tübingen, Mohr Siebeck, 2023, pp. 403-418. Voir également les volumes collectifs Vernunft 

und Gefühl, Königshausen & Neumann, édité par Bermes, Henckmann et Leonardy 2003, 



KREBS 81 

 J’en viens ainsi à la préoccupation majeure de cette contribution. Dans 

mon plaidoyer pour une éthique du sentiment à la Scheler, il s’agira avant tout 

de mieux comprendre les textes de Scheler sur ce thème. Pour y parvenir, je 

ferai trois choses : premièrement, j’effectuerai une analyse textuelle de 

passages problématiques apparemment contradictoires ; deuxièmement, 

j’établirai des connexions avec la philosophie contemporaine ; et 

troisièmement, j’établirai des connexions avec notre vie vécue, à travers un 

film, à savoir le film Conte d’hiver du cycle des Contes des quatre saisons du 

réalisateur de la Nouvelle Vague Éric Rohmer. Ma contribution est divisée en 

deux parties : I. Sentiments et valeurs et II. La hiérarchie des valeurs. 

 L’affirmation centrale de la première partie est que les sentiments sont 

nos organes de connaissance, nos « yeux » pour les valeurs. Selon le livre de 

Scheler sur le formalisme, notre sentiment représente l’« unique accès 

possible au monde des valeurs » ; un « esprit limité à la perception et à la 

pensée serait en même temps aveugle aux valeurs »17. 

 Dans la deuxième partie, il s’agit de présenter une stratification de la 

vie émotionnelle et une hiérarchie objective correspondante des valeurs. Il 

s’ensuit qu’une orientation qui est en accord avec la hiérarchie des valeurs ou 

des amabilités, l’« ordo amoris », est considérée comme moralement valable. 

Dans le livre sur le formalisme, cela est notamment exprimé ainsi : « Notre 

volonté est “bonne” dans la mesure où elle choisit la valeur supérieure située 

dans les inclinations »18. 

 En réalité, il devrait encore y avoir une troisième partie qui traite de la 

justification de la « normativité morale », que l’on tient souvent de nos jours 

pour la seule intéressante19, sur la base de cette hiérarchie, ou, comme le 

formule Scheler : « Tout devoir [Sollen] est fondé sur des valeurs »20. Mais je 

laisse ici cette troisième partie de côté. Ce n’est d’ailleurs pas grave. Car si 

les première et deuxième parties peuvent convaincre, la troisième partie n’est 

en réalité qu’un travail laborieux. 

 

I. Sentiments et valeurs 

 

1) « Le geste de la main ouverte présentante » 

 

Ceux qui, comme Max Scheler et d’autres phénoménologues, mettent le sentir 

– et par là un genre de l’expérience, de l’être-affecté (Betroffenheit), de l’être-

 
ainsi que « Max Scheler and the Emotional Turn », Thaumàzein, vol. 3, édité par Guido 

Cusinato et Maria Chiara Bruttomesso en 2015. 
17 GW II, op. cit., p. 87. 
18 Ibid., p. 62. 
19 Cf. la remarque de Habermas citée plus haut. 
20 GW II, op. cit., p. 214. 



KREBS 82 

ouvert (Offenheit) –, et non le faire, au centre de la moralité et de l’éthique, 

s’approchent du monde avec une tout autre attitude fondamentale que celle 

des philosophes rationalistes qui, comme Descartes et Kant, ont marqué de 

manière décisive la philosophie moderne : dans l’essai déjà cité « Tentatives 

d’une philosophie de la vie », Scheler caractérise ces deux attitudes 

fondamentales, d’un côté sa propre phénoménologie et de l’autre côté 

l’attitude rationaliste typiquement moderne, au moyen de différentes 

métaphores de la main ouverte ou fermée ou du regard. L’œil est-il grand 

ouvert, ou cligne-t-il de manière critique, ou le regard perce-t-il même les 

choses d’en haut ? De son propre accès philosophique au monde, il dit : 

 

Cette philosophie a envers le monde le geste de la main ouverte présentante, 

de l’œil qui s’ouvre grand et libre. Ce n’est pas le regard clignant et critique 

que Descartes – commençant par le doute universel – jette sur les choses ; ce 

n’est pas l’œil de Kant, à partir duquel le rayon de l’esprit, aussi étranger que 

s’il venait d’un « autre » monde et aussi dominateur, tombe sur les choses et 

les transperce. L’homme qui philosophe ici n’a ni l’angoisse qui a donné 

naissance à la calculabilité moderne et à la volonté de calcul des choses, ni la 

souveraineté fière du « roseau pensant » qui, chez Descartes et Kant, est la 

source – l’a priori émotionnel – de toute théorie. Au contraire, il est baigné 

jusqu’aux racines de son esprit dans le flux de l’être compris comme un 

élément évident et déjà, en tant que flux de l’être – abstraction faite de tout 

contenu –, bienfaisant. Ce n’est pas la volonté de « maîtrise », 

d’« organisation », de « détermination univoque » et de fixation, mais le 

mouvement de la sympathie, de la réjouissance de l’existence, du salut à la 

montée de la plénitude dans laquelle, pour un regard livré à la connaissance, 

les contenus du monde se dérobent toujours d’une nouvelle manière à toute 

prise de l’entendement et débordent les frontières des concepts, qui anime ici 

chaque pensée. Le vrai monde n’est certainement pas plus simple que celui de 

notre intuition naturelle. Il est plus varié et plus riche !21  

 

Cette philosophie ne veut donc pas expliquer le monde, mais le 

« comprendre », elle ne veut pas réduire la diversité du monde, mais la 

« présenter », elle ne veut pas effectuer une pure analyse conceptuelle, mais 

« contempler » l’« essence » des choses et leurs connexions d’essence. Ce qui 

est donné de manière évidente et indépendante de l’expérience inductive dans 

cette vision des essences constitue selon Scheler l’a priori matérial de la 

philosophie, qui s’ajoute à l’a priori formel de la logique par exemple. La 

philosophie, y compris l’éthique, se fonde par là sur l’expérience a priori. Le 

pas hors de la philosophie formaliste et rationaliste typiquement moderne, le 

dépassement et la transformation de sa vision du monde, semblent à Scheler, 

qui était lui-même kantien jusqu’à son habilitation auprès de Rudolf Eucken 

 
21 GW III, op. cit., p. 325. 



KREBS 83 

à Iéna, comme « le premier pas d’un homme, ayant des années durant 

séjourné dans une prison, dans un jardin fleuri »22. 

 Alors que la philosophie phénoménologique évoquée par Scheler va à 

la rencontre du monde avec amour, la « vision naturelle » mentionnée à la fin 

de la citation, ainsi que la science exacte qui se fonde sur elle, ont un « biais 

pragmatique »23 et considèrent plutôt le monde comme un ennemi qu’il s’agit 

de maîtriser d’une main ferme. En conséquence, leur compréhension de 

l’expérience est limitée et entièrement différente de la compréhension large 

de l’expérience de la philosophie phénoménologique, d’abord dans le monde 

de la vie comme ce qui sert avant tout leurs propres intérêts, ensuite dans la 

science comme ce qui peut être manipulé de manière fiable dans l’expérience 

en laboratoire. 

 Dans l’attitude phénoménologique (Scheler ne veut pas parler de 

« méthode »24), on se tourne vers les choses telles qu’elles sont « en elles-

mêmes ». On travaille « sur mesure » et on cherche à suivre les « contours de 

la chose »25. L’attitude phénoménologique a manifestement une grande 

proximité avec ce que l’on nomme dans d’autres cercles philosophiques 

« l’attitude esthétique ». Scheler, qui n’a pas écrit d’esthétique, le remarque 

lui-même dans ses « Additions » à « Vorbilder und Führer » (« Modèles et 

guides »). Ce que la phénoménologie et l’art, y compris la poésie, ont en 

commun, c’est la « structure de la vision du monde »26. Alors que le 

philosophe phénoménologue est mû « par l’amour de la connaissance de 

l’essence dans les choses », il s’agit pour l’artiste « de représenter et de faire 

naître un monde dans lequel les lois d’essence sont plus purement et plus 

parfaitement accomplies que dans le monde réel-accidentel »27. Comme le 

rapporte le biographe de Scheler, Wilhelm Mader, Scheler a lu toute sa vie de 

la littérature, entre autres Dostoïevski, Tolstoï, Goethe, Tagore, Balzac, 

Mann, Storm et Poe. 

 Contre les « fétichistes de la science moderne »28, Scheler fait valoir 

que cette science n’est nullement exempte de valeurs et seule objective, 

puisqu’elle repose sur la valeur de la maîtrise de la nature au nom des besoins 

humains. Mais en reposant sur cette valeur et en occultant toutes les autres 

valeurs, elle ne nie pas non plus ces dernières. En revanche, si l’on ne veut 

 
22 Ibid., p. 339. 
23 Ibid., p. 326. 
24 Cf. à ce sujet son article « Phänomenologie und Erkenntnistheorie » [« Phénoménologie et 

théorie de la connaissance »], GW X, op. cit., p. 379. 
25 GW III, op. cit., p. 325. 
26 GW X, op. cit., p. 329. 
27 Ibid., p. 325. Cf. aussi à ce sujet le deuxième chapitre de Good, Max Scheler. Eine 

Einführung…, op. cit., et Wolfhart Henckmann, « Grundlinien der nicht ausgeführten 

Ästhetik Max Schelers », in Axiomathes, 1-2, 1998, pp. 131-168. 
28 GW III, op. cit., p. 363. 



KREBS 84 

pas du tout maîtriser la nature, on découvre aussi en elle des choses tout à fait 

autres. 

 La critique par Scheler du scientisme, de la glorification de la science 

naturelle, est toujours aussi actuelle. Par exemple, Georg Henrik von Wright, 

dans son ouvrage classique Explanation and Understanding de 197129, 

considère lui aussi que la science naturelle en quête de lois causales vise en 

définitive à dominer la nature. Et Gottfried Gabriel, dans son ouvrage 

Erkenntnis de 2015, montre notamment que le langage exact et propositionnel 

de la science naturelle n’est pas un modèle pour toutes les autres formes de 

connaissance, mais seulement une forme non privilégiée parmi d’autres. 

Curieusement, Gabriel compte parmi les facultés de connaissance non 

propositionnelles, outre le savoir-faire pratique et la perception sensorielle, la 

littérature et l’art, mais non le sentiment30. 

 

2) Deux sortes de systèmes 

 

À la différence de la science exacte, il ne s’agit pas non plus pour la 

philosophie phénoménologique de construire des théories par lesquelles on 

peut expliquer le plus de choses possible à partir du moins de principes 

possible. L’idéal scientifique de l’économie et de la réduction théoriques est 

de manière manifeste diamétralement opposé au respect phénoménologique 

de la richesse du monde. Cependant, Scheler veut malgré tout maintenir le 

concept de système pour la philosophie. Dans l’avant-propos de Vom Ewigen 

im Menschen (De l’éternel en l’homme), il distingue deux sortes de systèmes, 

l’un qui s’est développé à partir de la diversité de la vie, et l’autre qui est fait 

par l’entendement avide de simplicité : 

 

La philosophie – telle que l’auteur la comprend – doit être systématique – mais 

elle doit donner un « système » qui ne repose pas sur la déduction à partir de 

quelques principes simples, mais qui acquiert toujours à nouveau sa nourriture 

et son contenu par l’analyse pénétrante des différents domaines de l’existence 

et de la vie de l’esprit. Un système qui, jamais clos, croît dans la vie et par 

une élaboration mentale toujours nouvelle de la vie. Un système est soit un 

don de la grâce de la plénitude et de l’unité de la personne qui philosophe, soit 

une fabrication artificielle de l’entendement arbitraire. L’auteur continuera de 

renoncer à un « système » de cette dernière sorte.31  

 

 
29 Explanation and Understanding, New York, Cornell University Press, 1971. 
30 Cf. pour une critique, Angelika Krebs, Das Weltbild der Igel. Naturethik einmal anders, 

Basel, Schwabe, septembe 2021. 
31 GW V : Vom Ewigen im Menschen, Maria Scheler (ed.), Bern, Francke Verlag, 1954, p. 9. 



KREBS 85 

Scheler se distancie clairement d’une « phénoménologie de livre d’images », 

« selon laquelle toute “volonté de système serait une volonté de 

mensonge” » : 

 

Car, dans la mesure où les choses du monde qui peuvent être étudiées forment 

elles-mêmes une connexion systématique, ce ne serait pas la volonté de 

système qui serait une « volonté de mensonge », mais il faudrait au contraire 

considérer la volonté de ne pas tenir compte d’un tel caractère de système situé 

dans les choses elles-mêmes comme la conséquence d’une « volonté 

d’anarchie » sans fondement.32  

 

Pour Scheler, le système dans les choses comprend avant tout, dans la 

moralité, la stratification de la vie émotionnelle et la hiérarchie des valeurs 

lui correspondant. Notre vie émotionnelle et notre monde des valeurs ne sont 

pas un chaos, mais sont systématiquement ordonnés en eux-mêmes. La 

présentation éthique de telles connexions systématiques doit être distinguée, 

comme le montrent les citations ci-dessus, de la construction d’une théorie 

éthique systématique qui déduit des normes et des jugements concrets à partir 

de quelques principes suprêmes. Le livre de Scheler sur le formalisme est une 

éthique philosophique au premier sens de la présentation et une critique de 

l’éthique au second sens de la théorie, surtout de ses variantes kantiennes et 

utilitaristes. Il nomme aussi l’éthique au second sens éthique « scientifique ». 

Outre ces deux formes d’éthique en tant que formulation linguistique et 

judicative de notre moralité, la forme scientifique et la forme authentiquement 

philosophique, Scheler en distingue une troisième dans le livre sur le 

formalisme. C’est l’éthique que les sujets moraux eux-mêmes mettent en 

« application et en usage ». Les proverbes et les maximes traditionnelles font 

par exemple partie de cette éthique de la vision du monde naturelle et 

pratique. L’éthique scientifique tire ses principes de la matière de cette 

éthique appliquée par un procédé logique méthodique et prétend ensuite 

« justifier » ou « fonder » l’éthique appliquée à partir de ces mêmes principes. 

L’origine d’une telle éthique scientifique est liée à des « processus de 

décomposition » de la moralité existante. À propos du rapport entre l’éthique 

scientifique et l’ethos moral, Scheler écrit : 

 

Il va de soi qu’une telle éthique « scientifique » n’a non seulement aucune 

valeur au-delà des évidences intuitives de l’ethos lui-même (ni même la 

possibilité d’une critique de cet ethos), mais qu’elle n’a pas non plus de valeur 

de connaissance qui irait au-delà du principe de la formulation la plus 

économique possible (sur le fondement de la logique formelle et de ses lois) 

de ce qui se trouve comme faits dans l’éthique appliquée. Elle formule 

 
32 GW II, op. cit., p. 10 sq. 



KREBS 86 

uniquement les opinions dominantes et traditionnelles sur les valeurs morales 

et ne peut les soumettre à aucune critique, puisqu’elles constituent sa base 

factuelle. Si l’un de ses principes entre en contradiction, dans ses 

conséquences logiques, avec l’éthique en vigueur et appliquée, ce n’est pas 

cette dernière, mais ce principe qui est « faux » et qui doit être modifié jusqu’à 

ce que les faits en résultent33.  

 

De nos jours, l’éthique de la discussion de Francfort et la théorie de la justice 

de Rawls (toutes deux à la suite de Kant) ainsi que l’éthique utilitariste de 

Peter Singer (à la suite de Bentham et Mill) vont dans la direction d’une 

éthique scientifique. L’éthique des vertus, notamment celle d’Anselm Müller, 

de Philippa Foot ou d’Elizabeth Anscombe (à la suite d’Aristote), appartient 

en revanche plutôt à l’autre camp, non théorique, mais il existe là aussi des 

variantes plus théoriques, notamment chez Rosalind Hursthouse. (Ce qui 

sépare malgré tout l’éthique des vertus de l’éthique du sentiment, c’est 

qu’avec la « phronesis » ou « faculté pratique de jugement », l’éthique des 

vertus place au sommet une faculté au moins aussi rationnelle, et non pas 

purement émotionnelle comme chez Scheler. Certes, chez Scheler, 

l’entendement joue un rôle dans la moralité et l’éthique, mais seulement 

comme auxiliaire, comme moyen de parvenir à l’émotionnalité. Pour 

reprendre l’image du char de l’âme de Platon, ce sont les sentiments qui 

tiennent les rênes en main et non l’entendement.)34 

 La critique de Scheler à l’égard de l’éthique scientiste, encore pertinente 

aujourd’hui, pourrait être reformulée une fois encore ici dans les termes d’une 

âme sœur, à savoir de la philosophe écossaise Sophie Grace Chappell35. Elle 

écrit dans son livre Epiphanies paru en 2022 : 

 

What is a systematic theory? Most basically and paradigmatically, a 

systematic theory is a function from descriptions of situations to verdicts about 

action-guidance (or, in more cautious versions, verdicts about rightness). 

Calling it, in this rather Fregean style, a function helps bring out why theory-

 
33 Ibid., p. 312. 
34 Peut-être que la tendance scientifique de l’éthique, avec son accent mis sur les principes, 

les justifications et les déductions, est aussi surtout une spécialité de l’espace culturel 

allemand. C’est en tout cas l’opinion de Johan Galtung dans son article « Struktur, Kultur 

und intellektueller Stil ». Selon lui, la question « How do you operationalize it ? » est typique 

du style saxon, par exemple aux États-Unis ; pour le style gaulois, par exemple en 

France : « Peut-on dire cela en bon français ? » ; pour le style nippon, par exemple au 

Japon : « Donatano monka desuka ? [Qui est votre maître ?] » et pour le style teuton, par 

exemple en Allemagne : « Comment pouvez-vous reconduire cela/déduire cela ? [Wie 

können Sie das zurückführen/ableiten?] » in « Struktur, Kultur und intellektueller Stil: Ein 

vergleichender Essay über sachsonische, teutonische, gallische und nipponische 

Wissenschaft », Leviathan, vol. 11, n°3, 1983, p. 325. 
35 Mais cf. aussi déjà Reiner Wimmer, « Anthropologie und Ethik », in C. Demmerling, G. 

Gabriel, T. Rentsch (éds.), Vernunft und Lebenspraxis, Frankfurt, Suhrkamp, 1995, pp. 215-

245, à la suite de Kambartel. 



KREBS 87 

builders have so often been obsessed with simplicity. What systematic moral 

theory offers is, at root, the project of building a single, uniquely true, 

inferential-deductive structure of thought that explains, predicts, and justifies 

as much as possible of the content of normative ethics, the first-order moral, 

and does so as parsimoniously as possible. (And systematic moral theorists 

characteristically think a lot is possible, though not necessarily 

everything…)36  

 

L’économie ou la simplicité abordée par Chappell et Scheler marque le 

problème fondamental de toutes ces approches. Elles portent atteinte à la 

plénitude de notre vie morale, elles manquent du respect que mérite sa 

diversité. Ou comme je l’ai formulé dans mon dernier livre Das Weltbild der 

Igel : l’immense complexité qui s’ouvre lorsque l’on fait de l’éthique 

pratique, par exemple de l’éthique animale et de l’éthique de la nature, dément 

la prétention de pouvoir « maîtriser » tout cela avec une théorie unique. Dans 

les hauteurs de la théorie, l’air est trop raréfié, le langage est trop pâle, la 

distance avec la vie vécue est trop grande pour que l’on puisse en faire grand-

chose dans la pratique37.  

 Pour le dire une fois encore, à nouveau avec Sophie Grace Chappell : 

 

systematic theory involves a kind of forcing of the issue, a kind of reluctance 

to let things have their natural shape, an insistence on fitting them into a 

predetermined framework.38  

 

L’alternative propre à Chappell consiste en une approche phénoménologique 

descriptive, centrée sur des expériences de valeurs particulièrement fortes, les 

épiphanies. Elle explique le concept d’épiphanie par les neuf caractéristiques 

suivantes : 

 

An epiphany is an overwhelming existentially significant manifestation of 

value in experience, often sudden and surprising, which feeds the psyche, 

which feels like it « comes from outside » – it is something given, relative to 

which I am a passive perceiver – which teaches us something new, which 

« takes us out of ourselves », and to which there is a natural and correct 

response. (At least one; possibly more).39  

 

Comme on le voit avec l’exemple de Chappell, l’éthique des valeurs n’est pas 

du tout dépassée et révolue, « vieille lune », mais bel et bien vivante. Voici 

d’autres représentantes et représentants éminents d’une éthique des valeurs 

 
36 Epiphanies: An Ethics of Experience, Oxford, Oxford University Press, 2022, p. 64. 
37 Das Weltbild der Igel: Naturethik einmal anders, Schwabe, 2021, p. 12. 
38 Epiphanies…, op. cit., p. 79. 
39 Ibid., p. 8. 



KREBS 88 

ou des sentiments aujourd’hui : Bernard Williams, Charles Taylor et aussi, si 

l’on veut, Martha Nussbaum. 

 Williams se réfère aussi au premier lorsqu’elle cite son introduction à 

Moral Luck : 

 

By what right does [moral theory] legislate to the moral sentiments? The 

abstract and schematic conceptions of « rationality » which are usually 

deployed in this connection do not even look as though they were relevant to 

the question – so soon, at least, as morality is seen as something whose real 

existence must consist in personal experience and social institutions, not in 

sets of propositions.40  

 

Ni Chappell et Williams ni Taylor et Nussbaum ne se rapportent à 

l’accomplissement pionnier de Scheler en matière d’intuition émotionnelle 

des valeurs et de leur hiérarchie. Ils ne parviennent même pas à la question 

de savoir si, malgré le rejet de la théorie morale systématique, il n’y a 

cependant pas un système dans la moralité elle-même41. 

 

 

 

 

 
40 B. Williams, Moral Luck. Philosophical Papers 1973-1980, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1981, I. 
41 Taylor distingue tout de même entre les « hypergoods », comme « freedom », 

« benevolence » et « affirmation of ordinary life », et les biens simples, ce qui esquisse une 

certaine hiérarchie des valeurs. Cf. Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, 

Cambridge, Harvard University Press, 1989, p. 495.  

Chappell, comme Goldie auparavant, mentionnons-le pour être justes, se rapporte 

explicitement à Scheler dans un passage des Epiphanies, à savoir lorsqu’il s’agit de la 

fondation évaluative de la perception. En revanche, elle ne dit pas un mot sur l’éthique des 

valeurs de Scheler. De manière générale, les sentiments sont sous-exposés dans son livre. 

Elle préfère parler de perceptions. À côté de Williams, Chappell s’appuie surtout sur Iris 

Murdoch, mais aussi sur Taylor, déjà nommé, ainsi que sur Simone Weil, David Wiggins et 

Raymond Gaita. Dans l’histoire de l’éthique, les courants suivants sont relativement proches 

de l’éthique des valeurs schelérienne : les théories du « moral sense » (par exemple de 

Shaftesbury et de Hutcheson), l’éthique de la sympathie (de Rousseau, de Hume et de Smith), 

l’éthique de la compassion (de Schopenhauer), l’éthique chrétienne de l’amour, l’éthique des 

biens (par exemple de Michael Walzer dans Spheres of Justice, Oxford, Basil Blackwell, 

1983) et l’éthique féminine (par exemple de Gilligan et Noddings). Scheler critique pourtant 

plusieurs d’entre elles et se fonde lui-même avant tout sur Blaise Pascal et son « ordre du 

cœur » ainsi que sur Augustin (cf. GW II, op. cit., p. 260). À côté de Scheler, d’autres 

phénoménologues ont développé des approches éthiques apparentées, entre autres Edith 

Stein, Dietrich von Hildebrand et Nicolai Hartmann (cf. E. Caminada, art. cit., pour une vue 

d’ensemble de Husserl à la « Critical Phenomenology » contemporaine, par exemple celle 

d’Ahmed, en passant par Scheler, Reinach, Kelsen, Levinas, Heidegger, Sartre et Ricœur). 

Roberta de Monticelli essaie de faire revivre l’éthique schelérienne des valeurs, notamment 

dans « The Sensibility of Reason: Outline of a Phenomenology of Feeling », Thaumàzein, 

vol. 3, 2015, pp. 139-159. Eugene Kelly, Patrick Lang, Kevin Mulligan, Matthias 

Schloßberger et Íngrid Vendrell Ferran s’engagent aussi en faveur d’une telle renaissance. 



KREBS 89 

3) Les sentiments comme « yeux » pour les valeurs 

 

Le succès ou l’échec de l’éthique philosophique ou a priori des valeurs 

dépend d’une conception différenciée des sentiments. C’est du moins 

l’opinion de Max Scheler : si l’on réduit, comme Kant, presque tous les 

sentiments au plaisir sensoriel et que l’on considère en outre que la valeur des 

choses est fondée sur le plaisir qu’elles nous procurent, alors il ne peut y avoir 

d’éthique philosophique des valeurs, mais seulement un examen empirique 

a posteriori de tout ce qui déclenche le plaisir chez nous et que nous trouvons 

par conséquent valable. 

 À cette image réduite et « négligée », Scheler oppose une riche 

phénoménologie de notre vie émotionnelle. Elle s’étend des sentiments 

sensoriels jusqu’à l’amour et la haine, en passant par les affects, les pulsions, 

les sentiments corporels-charnels et de vie, les besoins, les sentiments 

psychiques, les passions, les sentiments spirituels, les mentalités, les actes 

émotionnels de préférence et de relégation. Afin de ne pas tomber ici dans le 

récit du réseau complexe de distinctions schelérien – l’arbre cacherait sinon 

la forêt –, je me concentrerai tout d’abord sur la distinction fondamentale de 

Scheler, qu’il a d’ailleurs reprise à Edmund Husserl : la distinction entre les 

simples sentiments statiques et le sentir intentionnel. 

 La catégorie des purs sentiments statiques coïncide avec la catégorie la 

plus basse déjà mentionnée dans la stratification de notre vie émotionnelle, 

celle des sentiments sensoriels. Selon Scheler, nous les ressentons en des 

endroits déterminés de notre corps. Il donne comme exemples toutes les sortes 

de douleurs et d’agréments sensoriels, « par exemple de la nourriture, des 

boissons, du toucher, de la volupté »42. De tels sentiments ne sont jamais sans 

objet, mais ils n’ont en aucune manière leur objet « en face »43. Ils ne sont pas 

« intentionnellement dirigés » vers lui (ni au sens large, comme les réactions 

émotionnelles de réponse, la joie ou la tristesse pour quelque chose par 

exemple, ni au sens étroit, comme l’acte émotionnel spontané de l’amour ou 

de la haine). Les sentiments sensoriels sont des « états morts » causalement 

provoqués44 et aveugles à la valeur dans les biens. Par contraste, lors du deuil 

intentionnel suite à la mort d’un proche, cette mort est vécue comme quelque 

chose qui « exige » le deuil. Si, pour une raison ou une autre, on ne peut pas 

faire son deuil, on en souffre. Un autre exemple est la compassion 

intentionnellement dirigée vers la souffrance d’un autre homme, 

contrairement à la contagion sociale seulement causalement provoquée par 

l’ambiance triste dans un groupe. 

 
42 GW II, op. cit., p. 335. 
43 Ibid. 
44 Ibid., p. 342. 



KREBS 90 

 Entre les sentiments sensoriels il n’y a, en outre, pas de connexions de 

sens : aucune « connexion d’exigence et d’accomplissement », aucune « co-

appartenance ni aucune contradiction d’essence »45. Ils n’indiquent ni devant 

ni derrière, ils sont « sans conséquence émotionnelle d’expérience vécue 

possible »46, ils ne « motivent » donc aucun autre sentiment, et ne sont eux-

mêmes motivés par aucun autre sentiment. Par contraste, un sentiment 

intentionnel comme le repentir peut toujours supprimer un sentiment négatif 

concernant la valeur-propre du sujet et fondé lui-même sur l’existence d’une 

mauvaise conduite. 

 De tels états de sentiments morts ne se trouvent bien sûr pas seulement 

dans les sentiments sensoriels. Ils pourraient également apparaître dans les 

sentiments vitaux ou psychiques, éventuellement même dans les sentiments 

spirituels, comme leur « ombre ». Les sentiments sensoriels, en revanche, 

sont exclusivement constitués de ces états47. 

 Selon Scheler, l’intentionnalité commence déjà avec les sentiments du 

deuxième niveau le plus bas de la stratification émotionnelle et est d’autant 

plus valable pour tous les autres niveaux supérieurs. C’est au deuxième 

niveau le plus bas qu’il situe les « sentiments corporels-charnels et de vie ». 

La première désignation ferait peut-être ressortir la dimension statique de ces 

sentiments vitaux : ils sont ressentis dans le corps de chair en tant que tout. 

La seconde désignation devrait alors marquer le caractère intentionnel des 

sentiments vitaux, à savoir que c’est en eux que la vie est sentie, son ascension 

ou sa descente, par exemple dans la santé ou la maladie, dans la force ou la 

fatigue. Ou bien les « sentiments corporels-charnels » ne représentent-ils 

qu’une sous-classe des « sentiments vitaux », alias « sentiments de vie », qui 

se rapporte au corps propre (et non au corps d’autrui) ? Ou bien en est-il 

encore autrement et les désignations « sentiments corporels-charnels » et 

« sentiments de vie » valent-elles pour deux classes différentes, d’un côté 

pour les sentiments corporels non-intentionnels simplement statiques mais 

holistiques à la différence des sentiments sensoriels (peut-être une gueule de 

bois causée par un excès d’alcool en serait-elle un exemple), d’un autre côté 

 
45 Ibid., p. 337. 
46 Ibid. 
47 Pour la théorie contemporaine des émotions (par exemple chez Ben-Ze’ev), le fait que les 

sentiments ne soient « pas froids », c’est-à-dire qu’ils soient ressentis corporellement, est 

souvent le critère de délimitation de tout sentiment par rapport à la simple perception, à la 

connaissance et à la volonté. Le fait que Scheler conteste sans cesse le caractère statique des 

sentiments psychiques et spirituels, mais parle aussi d’un accompagnement ou d’une 

« coloration » des sentiments psychiques par des sentiments statiques ou du caractère 

« pénétrant » des sentiments spirituels, soulève des problèmes d’interprétation. Scheler 

conteste le caractère statique (déjà dans GW II, op. cit., p. 344 pour les sentiments 

psychiques : sans « étendue », et pour les sentiments spirituels : « jamais statiques ») de 

manière tout à fait tranchée pour le « cosentiment pur » dans le livre sur la sympathie. Cf. 

GW VII, op. cit., pp. 52 sqq., et en particulier p. 56 : « que dans le compatir et le se-coréjouir 

“authentiques” purs, il n’y a pas d’état de souffrance et d’état de joie propres ». 



KREBS 91 

aux sentiments de vie intentionnels ? Les exemples que Scheler donne pour 

les sentiments vitaux sont en tout cas beaucoup plus nombreux que pour les 

autres classes de sentiments : outre ceux déjà cités, on trouve le désir de 

quelque chose, le sentiment de chatouillement, de vertige et de bien-être, la 

fatigue, la gaieté, l’angoisse, le dégoût, la pudeur, ainsi que l’amour 

passionné. Les sentiments vitaux comprennent donc aussi une partie de ce 

que nous appelons aujourd’hui plutôt des « émotions ». Certains interprètes 

de Scheler48 soutiennent qu’une partie des exemples de sentiments vitaux de 

Scheler appartient en réalité au niveau immédiatement supérieur des 

sentiments psychiques49. 

 Pour Scheler, sentir, regarder et écouter les valeurs et leurs connexions 

visées dans tous les sentiments (au moins au sens large) qui ne sont pas 

simplement statiques est quelque chose que l’homme moderne a largement 

perdu – à la différence par exemple de la culture du cœur au Moyen-Âge, une 

culture qui était comprise comme indépendante de la culture de 

l’entendement. L’être humain moderne, et en particulier l’homme (masculin) 

moderne, a oublié le « recueillement en soi-même », comme il est dit dans 

« Ordo amoris » ; il n’a « d’emblée aucune confiance et aucun sérieux pour 

ce qu’il pourrait entendre ici » : 

 

On ne saisit plus l’ensemble de la vie émotionnelle comme un langage de 

signes significatif dans lequel se dévoilent des connexions objectales qui, dans 

leur rapport variable avec nous, régissent le sens et la signification de notre 

vie, mais comme des événements complètement aveugles qui se déroulent en 

nous comme n’importe quel processus naturel ; que l’on doit éventuellement 

diriger techniquement afin d’en tirer profit et d’éviter les dommages – mais 

que l’on n’a pas à écouter en étant attentif à ce qu’ils « signifient », à ce qu’ils 

veulent nous dire, à ce qu’ils nous conseillent et déconseillent, à ce qu’ils 

visent, à ce qu’ils indiquent ! Il y a une écoute de ce que nous dit un sentir de 

la beauté d’un paysage, d’une œuvre d’art, ou un sentir des qualités de la 

personne qui se trouve en face de nous ; je veux dire une écoute le long de ce 

sentir et un accueil tranquille de ce où il se termine pour ainsi dire – une oreille 

fine pour ce qui se tient alors devant nous, et un examen aigu pour savoir si ce 

que nous expérimentons ainsi est clair, distinct, déterminé ; une culture de la 

critique pour ce qui est ici « authentique » ou « inauthentique », ce qui se situe 

 
48 Par exemple Quentin Smith, « Scheler’s Stratification of Emotional Life and Strawson’s 

Person », in Philosophical Studies XXV, 1976, pp. 103-127. 
49 Et ce sur le fondement des propres critères de Scheler. Cf. aussi sur la stratification des 

sentiments et des valeurs, voir Saulius Geniusas, « Max Scheler and the Stratification of the 

Emotional Life », in The New Yearbook for Phenomenology and Phenomenological 

Philosophy XIV, pp. 355-376. 



KREBS 92 

dans la ligne du simple sentir pur – et ce que le désir, la volonté dirigée vers 

certaines fins ou la réflexion et le jugement ne font qu’y ajouter.50 

 

Cette voix intérieure se fait d’autant plus entendre que l’on contrevient à sa 

propre destination, en particulier lorsqu’il s’agit de la destination individuelle 

et non d’intérêts humains généraux : 

 

Ce n’est que dans le sentir de manière toujours répétée où et quand nous nous 

en écartons, quand et où nous suivons de « fausses tendances » au sens de 

Goethe, et pour ainsi dire dans les lignes de délimitation de ces points de sentir 

reliés ultérieurement en un tout, en une figure de la personne, que se détache 

l’image de notre destination.51 

 

Selon Scheler, la mauvaise conscience est une forme d’économisation pour 

le ressenti des valeurs individuelles, tout comme l’autorité et la tradition sont 

des formes d’économisation pour les valeurs humaines générales. Mais en 

tant que sources de la clairvoyance morale, on peut « toujours interjeter appel 

auprès de la clairvoyance elle-même »52. Et la clairvoyance morale elle-même 

peut être aussi bien valable de manière générale que de manière individuelle. 

L’« appel du moment » s’adresse en général aux individus de manière non 

généralisable, mais néanmoins objective. Ou comme Iris Murdoch l’exprime 

dans son article « Vision and Choice in Morality » : « If one is Napoleon one 

does not think that everyone should do as one does oneself »53. Le caractère 

généralisable ou la capacité de recueillir l’approbation générale n’est donc 

pas un critère de clairvoyance morale, ni pour Scheler ni pour Murdoch54. Ce 

qui caractérise la clairvoyance morale, c’est plutôt, nous l’avons déjà vu, 

l’auto-donation évidente ou la révélation de ce qui est bon dans la vision des 

essences. Le rejet du critère de généralité est certainement une pierre 

d’achoppement pour la réception de l’éthique de Scheler aujourd’hui. Car la 

confusion entre accord (des esprits) et clairvoyance est toujours monnaie 

courante. On le voit particulièrement bien dans l’éthique de la discussion55. 

 Pour Scheler, celui qui essaie de saisir les valeurs seulement avec sa 

raison est semblable à celui qui voudrait garder les yeux fermés ou les oreilles 

bouchées et tout de même reconnaître les couleurs ou les sons. L’objectivité 

 
50 GW X, op. cit., p. 364. 
51 Ibid., p. 354. 
52 GW II, op. cit., p. 326. 
53 « Vision and Choice in Morality », in P. Conradi (éd.), Iris Murdoch: Existentialists and 

Mystics, London, Penguin, 1998, p. 86. 
54 Cf. GW II, op. cit., p. 481, ainsi que dans l’essai sur le ressentiment (« Das Ressentiment 

im Aufbau der Moralen », GW III, op. cit.), chapitre V.2., la critique de la « subjectivation 

des valeurs », lorsqu’elles sont mécomprises comme une généralité sociale. 
55 Cf. de manière critique, à nouveau sans référence à Scheler ; Friedrich Kambartel, 

« Wahrheit und Begründung », in Dialektik, 1999, pp. 37-52.  



KREBS 93 

et la fiabilité intersubjective des valeurs ne se distinguent pas non plus 

beaucoup de celles des couleurs et des sons. Les trois sont d’un côté à 

l’extérieur dans le monde et sont reliés ensemble selon leur manière propre, 

indépendamment de l’expérience inductive (comme « géométrie des couleurs 

ou des sons » ou hiérarchie des valeurs56). Mais tous les trois sont d’un autre 

côté aussi « subjectifs », dans la mesure où ils n’existent pas sans être au 

moins perceptibles par les sujets. Il n’y a donc pas chez Scheler de « ciel 

platonicien des valeurs », mais « il appartient par essence à toutes les valeurs 

une sorte particulière de “conscience de quelque chose” par laquelle elles sont 

données. Précisément le sentir »57. 

 Nous pourrions bien sûr nous tromper dans l’intuition émotionnelle des 

valeurs, comme nous pouvons nous tromper en voyant des couleurs ou en 

entendant des sons. Cependant, les illusions de valeurs sont plus fréquentes 

que les pures illusions des sens ainsi que les erreurs de l’entendement 

théorique dans les déductions. La saisie de valeurs objectives présuppose « un 

combat plus fort contre nos intérêt58 ». Scheler parle d’un « embrumement 

par la perspective des intérêts59 », qui enveloppe faussement les valeurs ou 

nous les masque. 

 L’analyse des différents sources, types et dynamiques de l’illusion de 

valeurs et des possibilités de désillusion ou de guérison est l’une des grandes 

forces de l’éthique schelérienne. Ces analyses se trouvent toutefois dispersées 

dans plusieurs livres et essais. L’essai « Ordo amoris », par exemple, énumère 

neuf sortes d’illusions de valeurs, mais s’interrompt avant d’entamer 

l’analyse détaillée annoncée de celles-ci. Les types mentionnés dans cet écrit 

sont : premièrement, la fascination absolue ou métaphysique (idolâtrie), dans 

laquelle une idole finie, comme l’argent ou le pouvoir, prend la place la plus 

élevée de la pyramide des valeurs et détruit l’ouverture sur le royaume infini 

des valeurs60 ; deuxièmement, la fascination relative, dans laquelle un objet 

reçoit un faux rang de valeur et où quelque chose ne convient donc pas dans 

la stratification des valeurs61 ; troisièmement, l’amour inadéquat, dans lequel 

le sommet de la pyramide et la stratification des valeurs conviennent, mais où 

un objet n’est pourtant pas aimé de manière adéquate à sa plénitude62 ; 

quatrièmement, la haine comme conséquence d’un amour faux avec son 

propre rétrécissement du royaume des valeurs63 ; cinquièmement, l’amour-

propre (par exemple, la torpeur, la vanité, l’ambition, l’orgueil) au lieu de 

 
56 Cf. GW II, op. cit., p. 276. 
57 Ibid., p. 270. 
58 Ibid., p. 321. 
59 Ibid., p. 274. 
60 GW X, op. cit., pp. 360, 367. 
61 Ibid., p. 360. 
62 Ibid., p. 367. 
63 Ibid., p. 368. 



KREBS 94 

l’authentique amour de soi comme amour de son salut propre64 ; sixièmement, 

le regard « psychologique » vers l’intérieur sur les états de sentiment, au lieu 

du regard, par les sentiments, vers l’extérieur sur les objets dans le monde 

(comme en astronomie65) ; septièmement, la moderne surestimation de 

l’entendement avec pour conséquence la sous-estimation des sentiments et 

l’oubli de l’écoute de ceux-ci, mot-clé : « la négligence générale en matière 

de sentiment »66 ; huitièmement le manque d’amour solidaire d’autrui dans 

la société moderne, capitaliste et concurrentielle avec pour conséquence que 

les regards, les conseils et les aides de l’extérieur nécessaires à la 

transformation du cœur font souvent défaut67 ; et neuvièmement, l’amour de 

ressentiment pour ce qui est le contraire de ce qui est haï, cette haine 

provenant de ce qu’on n’a pas réussi à atteindre des choses originairement 

aimées68. 

 Dans d’autres textes, d’autres sources ou types d’illusions de valeurs 

sont établis, notamment (ce n’est pas une liste exhaustive !) la contagion 

sociale69, l’oscillation entre le dévouement immodéré et la protestation 

immodérée, ainsi que la fuite dans l’intériorité70, le pharisaïsme ou 

l’autojustification typiquement kantienne, pour laquelle il importe avant tout 

d’apparaître soi-même comme un homme moralement bon, non seulement 

devant les autres, mais aussi devant soi-même71, le manque de sentiments-

gardiens qui, comme la pudeur sexuelle, dirigent le sentir d’autres sentiments, 

dans ce cas de l’amour sexuel, dans la bonne voie72. 

 Scheler identifie cependant clairement le ressentiment comme la source 

principale de l’illusion de valeurs73. Le renard de la fable d’Ésope, pour qui 

les raisins sont trop hauts et qui, pour cette raison, tire vers le bas les raisins, 

leur douceur et en général tout bien qu’il ne peut pas atteindre, a un problème 

de ressentiment74. 

 
64 Ibid., p. 353. 
65 Ibid., pp. 363-365. 
66 Ibid., pp. 362-364. 
67 Ibid., pp. 352 sq., 359.  
68 Ibid., p. 369. 
69 Par exemple dans « Les idoles de la connaissance de soi » [« Die Idole der 

Selbsterkenntnis », GW III, op. cit.], où ce point est encore plus diversifié entre : le 

recouvrement du psychisme propre par le psychisme d’autrui et par des empreintes verbales 

transmises, ainsi que l’éclipse du moi individuel par le moi social). 
70 Dans « De deux maladies allemandes » [« Von zwei deutschen Krankheiten », 

GW VI : Schriften zur Soziologie und Weltanschauungslehre, Maria Scheler (éd.), Bern, 

Francke Verlag, 1963. 
71 GW II, op. cit., p. 192. 
72 Dans « La Pudeur » [« Über Scham und Schamgefühl »], GW X, op. cit. 
73 Dans « Le ressentiment dans la construction des morales » [« Das Ressentiment im Aufbau 

der Moralen »], GW III, op. cit., p. 50. 
74 Selon Scheler, certains des types ou des sources d’illusions de valeurs tout juste énumérés 

de manière désordonnée sont des conséquences du ressentiment, par exemple la 

surestimation de l’entendement à partir de la pauvreté propre des sentiments. D’autres 



KREBS 95 

 Scheler définit le ressentiment comme un « auto-empoisonnement de 

l’âme » ou une « amertume » qui résulte d’un « refoulement des décharges » 

de sentiments négatifs normaux comme « le sentiment et l’impulsion de 

vengeance, la haine, la méchanceté, l’envie, la jalousie, la perfidie », dû à sa 

propre « impuissance » ou à sa « faiblesse », et qui conduit à des « illusions 

de valeurs et à des jugements de valeurs correspondants », à une « hypocrisie 

organique ». Selon lui, cela se produit lorsque la tension presque 

insupportable qui est apparue entre la valeur positive recherchée et 

l’impuissance propre à l’atteindre est résolue de manière illusoire en « tirant 

vers le bas » la valeur positive, laquelle n’est alors que « recouverte » tout en 

continuant à transparaître. Dans sa caractérisation du ressentiment, Scheler 

distingue lui-même trois moments : d’abord, une attitude psychique durable 

(« auto-empoisonnement ») ; ensuite, des causes déterminées 

(« refoulement » par « impuissance ») ; et enfin, des conséquences 

déterminées (« illusion de valeur »)75. 

 La croyance en l’égalité de valeurs de toutes les personnes est pour 

Scheler un produit du ressentiment et se nourrit essentiellement de ce que l’on 

appelle l’évaluation relationnelle de l’envie : 

 

Mais la doctrine moderne de l’égalité en général est […] un accomplissement 

manifeste du ressentiment. Car qui ne verrait pas que derrière l’exigence 

d’égalité apparemment si inoffensive se cache encore et toujours – de quelque 

égalité qu’il s’agisse, égalité morale, égalité des possessions, égalité sociale, 

politique et ecclésiale – le seul désir d’abaisser ceux qui – selon l’échelle des 

valeurs concernée – sont plus élevés, possèdent une plus-value, au niveau de 

ceux qui sont plus bas ? Personne n’exige l’égalité s’il sent en sa possession 

la force ou la grâce de gagner dans le jeu des forces – quel que soit le domaine 

de valeurs ! Seul celui qui a peur de perdre l’exige comme principe général. 

L’exigence d’égalité est toujours une spéculation à la baisse !76 

 

Cette exigence d’égalité, déjà identifiée par Scheler comme le « pathos de 

notre époque », détermine notre théorie contemporaine de la justice 

égalitariste, de John Rawls77 en passant par Ronald Dworkin78 jusqu’à 

 
pourraient être des conséquences de l’amour-propre. Peut-être faut-il aussi comprendre le 

ressentiment comme une conséquence de l’amour-propre. Cela vaudrait la peine d’établir un 

ordre systématique. 
75 Les citations proviennent principalement de la première détermination du ressentiment par 

Scheler, p. 38 de son essai sur le ressentiment : « Das Ressentiment im Aufbau… », GW III, 

op. cit. 
76 Ibid., p. 12. 
77 A Theory of Justice, Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press, 1971. 
78 « What Is Equality? Part 2: Equality of Resources », in Philosophy and Public Affairs, vol. 

10, automne 1981, pp. 283-345. 



KREBS 96 

Amartya Sen79. Le fait que Scheler coupe l’herbe sous le pied de cette 

exigence d’égalité en vogue devrait constituer une deuxième pierre 

d’achoppement pour la réception de son œuvre aujourd’hui. 

 On pourrait se demander, sur le fondement de la vulnérabilité des 

sentiments à l’illusion mise en évidence par Scheler, s’il ne serait pas 

préférable de parler seulement d’une « éthique de la sensibilité » à la place 

d’une « éthique du sentiment », comme le propose Roberta de Monticelli dans 

son article « The Sensibility of Reason »80. Cette proposition semble pourtant 

excessivement défensive. Car, comme nous l’avons dit, nous nous trompons 

aussi dans la perception, faisons aussi erreur dans la pensée et, là aussi, nous 

devons purifier notre faculté de connaissance des fausses influences et la 

cultiver. 

 L’intentionnalité de certains sentiments n’est plus vraiment contestée 

dans la « philosophy of emotion » contemporaine. Les théories dites 

cognitives des émotions se sont imposées face aux théories du corps, de la 

sensation et du comportement. Martha Nussbaum est une représentante 

particulièrement engagée du cognitivisme émotionnel81. Contrairement à 

Scheler, Nussbaum comprend les émotions comme des « judgments of 

value », c’est-à-dire comme des jugements de valeur ou des convictions de 

valeur, et non comme des perceptions de valeur ou ce que l’on appelle des 

valoriceptions. Selon Nussbaum, lorsque nous avons une émotion, il ne nous 

semble pas seulement que quelque chose est menaçant, irritant ou gênant – 

non, nous jugeons que c’est vraiment ainsi. La question de savoir si les 

émotions impliquent réellement des jugements de valeur, comme le croient 

Martha Nussbaum et Robert Solomon, ou seulement des perceptions de 

valeur, comme l’affirment Sophie Grace Chappell, Christine Tappolet ou 

Roberta de Monticelli, n’est actuellement pas encore définitivement clarifiée. 

 Les émotions peuvent probablement être senties de différentes 

manières, d’une part de sorte qu’elles ne contiennent que des perceptions de 

valeur, d’autre part de sorte qu’elles comprennent en outre des jugements de 

valeur. C’est en tout cas ce que semble indiquer la disposition de Nussbaum 

à attribuer des émotions aux animaux et aux bébés. Mais on ne devrait alors 

 
79 Inequality Reexamined, Oxford, Clarendon Press, 1992. Voir à ce sujet A. Krebs (éd.), 

Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik, Frankfurt, Suhrkamp, 

2000. Avec des contributions de Harry Frankfurt, Joseph Raz, Derek Parfit, Avishai Margalit, 

Elizabeth Anderson et Michael Walzer. 
80 « The Sensibility of Reason…», art. cit. 
81 Mais cf. aussi Peter Goldie, The Emotions, Oxford, Clarendon Press, 2000 ; Aaron Ben-

Ze’ev, The Subtlety of Emotions, Cambridge, MIT Press, 2000 ; Christiane Voss, Narrative 

Emotionen, Berlin, de Gruyter 2004 ; Robert Solomon, « The Philosophy of Emotions », in 

M. Lewis, J. Haviland-Jones, L. Feldman Barrett (éds.), Handbook of Emotions, New York, 

Guilford Press, 2008, pp. 3-16 ; Christine Tappolet, « Emotions, Perceptions, and Emotional 

Illusions », in C. Calabi (éd.), Perceptual Illusions, Basingstoke, Palgrave-Macmillan, 2012, 

pp. 205-222. 



KREBS 97 

pas inclure l’acte de jugement (qui s’ajoute à la simple perception de valeur) 

dans la définition du concept d’émotion, comme tend à le faire Nussbaum, en 

ne les séparant pas proprement l’un de l’autre. 

 Car d’une part, on érige ainsi en cas normal le regard clignant et 

dubitatif de l’homme moderne, méfiant et aliéné à l’égard de ses sentiments, 

et on porte atteinte à la « dignité de la vision naturelle du monde ». D’autre 

part, on méconnaît par là le fait que tout jugement actif sur des valeurs se 

fonde en définitive sur la perception relativement passive de valeurs. Comme 

le montre la citation ci-dessus, le fait de juger que quelque chose non 

seulement semble irritant, mais est vraiment irritant, est rendu vrai par le fait 

que l’on regarde plus précisément et que l’on « sent plus purement ». La 

vérité du jugement de valeur repose ainsi sur la perception appropriée des 

valeurs. Les valeurs ne viennent pas au monde d’abord par des jugements, 

mais déjà par des perceptions. Les jugements et les autres activités de 

l’entendement nous rendent certes quelquefois de bons services, par exemple 

pour élucider les illusions de valeur. Mais ils ne le font qu’en tant 

qu’auxiliaires de notre émotionnalité. 

On s’accorde néanmoins à dire que les émotions, à la différence des 

perceptions des sens relativement neutres et de la pensée relativement froide, 

ont en elles une intentionnalité « évaluative » (au sens large). Il est également 

clair que ce trait intentionnel-évaluatif des émotions est normalement 

accompagné d’autres composantes, avant tout des sensations corporelles, en 

anglais « bodily feelings », c’est-à-dire de ce que Scheler nomme des 

sentiments « simplement statiques » ou « sensoriels ». Il est aussi 

généralement reconnu que les émotions, en règle générale, s’expriment de 

manière involontaire par des mimiques, des gestes ou des postures 

corporelles et que des tendances motivationnelles à agir de manière 

volontaire leur sont associées. Cela n’a jusqu’à présent pas encore été mis en 

évidence dans ma présentation de l’approche de Scheler. Pour ce dernier, tous 

les sentiments « finissent » dans l’expression involontaire : « nous percevons 

la honte dans le rougissement, la joie dans le rire »82. Il y a une « grammaire 

universelle » de l’expression des sentiments. Là où l’expression est inhibée 

par quelque chose, le sentiment s’en trouve aussi endommagé. De plus, selon 

Scheler, les sentiments doivent aussi faire leurs preuves dans l’expression 

volontaire, à la « porte de l’action » : « Ce n’est qu’à la porte de l’action que 

s’articulent les contenus de la vie et qu’ils obtiennent l’unité de la personne 

traversée par l’idée et l’âme »83. Il est vrai, dit Scheler, que nous devrions 

porter Jésus dans notre cœur, mais nous ne devrions pas non plus l’y faire 

disparaître. Il qualifie l’« angoisse du contact avec la réalité » de 

 
82 GW VII, op. cit., p. 21. 
83 « De deux maladies allemandes » [« Von zwei deutschen Krankheiten »], GW VI, op. cit., 

p. 211. 



KREBS 98 

« romantique » au mauvais sens du terme84. Aujourd’hui, on parle entre autres 

dans ce contexte des composantes « cognition » / « évaluation », « bodily 

feeling », « expression » et « motivation »85. 

 

4) Pour illustrer : le film Conte d’hiver d’Éric Rohmer 

 

« Pour illustrer » ou peut-être devrais-je plutôt 

dire « pour présenter » ? Car les bons films 

peuvent, comme nous l’avons précédemment 

mentionné, créer un monde « dans lequel les 

lois d’essence sont plus purement et plus 

parfaitement accomplies que dans le monde 

réel-accidentel ». Que présente alors le film de 

Rohmer de ce qui a été dit jusqu’à présent ? 

Mais tout d’abord : de quoi s’agit-il donc dans 

le film ? 

 Le film Conte d’hiver, sorti en 1992, est 

en grande partie réalisé dans des couleurs 

ternes et sans éclat, le marron, le gris et le noir 

dominent. Cela se voit aussi sur la pochette du DVD d’Arthaus, où le bonnet 

de Noël rouge du petit enfant ressort d’autant plus. Le film raconte l’histoire 

d’un amour perdu : Félicie et Charles se rencontrent lors de vacances en 

Bretagne, sur l’île aux Moines dans le Golfe du Morbihan. Ils s’aiment et 

passent là-bas des moments fantastiques ensemble. Mais en raison d’une 

erreur lors de l’échange d’adresses, ils se perdent de vue. Cinq ans plus tard, 

dans le Paris hivernal, Félicie n’a rien d’autre de Charles qu’une fille et des 

souvenirs nostalgiques. Elle travaille chez le coiffeur Maxence et a une 

relation aussi bien avec lui qu’avec le bibliothécaire Loïc. Mais son vrai 

bonheur semble irrémédiablement perdu. Lorsque Maxence, vers lequel elle 

se sent attirée sensuellement (dans son nom, il y a un « Max »imum de 

« sens », donc de sensualité), ouvre un nouveau salon de coiffure à Nevers, 

Félicie se décide, après quelques hésitations, à partir avec lui pour enfin 

oublier Charles. Elle se sépare aussi de Loïc, qui lui plaît tout au plus 

spirituellement et à qui elle ne veut pas faire obstacle dans sa quête de l’amour 

de sa vie (dans son nom, quelque chose de guerrier résonne 

étymologiquement à travers « Louis », car Loïc, qui aime vraiment Félicie, se 

bat pour elle comme un guerrier – mais pour mes oreilles, ce nom sonne aussi 

 
84 Cf. Ibid., p. 215. Pour une interprétation similaire des composantes du sentiment chez 

Scheler, voir Matthias Schloßberger, « Max Scheler », in T. Szanto, H. Landweer (éds.), The 

Routledge Handbook of Phenomenology of Emotions, London, Routledge, pp. 72-86. 
85 Ainsi, par exemple : A. Ben-Ze’ev, The Subtlety of Emotions, Bradford Books, février 

2000, p. 117. 



KREBS 99 

comme « logique » : Loïc est dans le film un homme d’entendement, à la 

différence du cuisinier Charles, qui ne manque certes lui non plus pas d’esprit, 

mais qui tient son savoir de la vie et non des livres, comme Félicie l’exprime 

un jour). Mais quand Félicie arrive à Nevers avec sa fille, elle sent rapidement 

que son amour envers Maxence ne suffit pas pour une vie commune. (La ville 

de Nevers existe bien sûr vraiment, mais on peut entendre dans le nom de la 

ville « neige » et « hiver » et en anglais « never ».) La scène clé au cours de 

laquelle s’ouvre à elle cette clairvoyance a lieu dans la cathédrale de Nevers 

(minutes : 52:34 - 57:01). Comme elle le raconte plus tard à Loïc après son 

retour à Paris (minutes : 1:20:00 - 1:24:23), elle y a « vu » sa situation comme 

de l’extérieur en un éclair et avec « évidence ». Ce n’était pas une décision. 

Aussi longtemps que l’on est encore en train de décider, on n’est pas arrivé à 

soi-même. Mais désormais, elle a la force, le courage, l’intégrité d’attendre 

son grand amour, Charles. Le seul espoir de l’accomplissement de cet amour 

est infiniment meilleur que sa fausse vie avec des hommes qu’elle n’aime pas 

assez. 

 Loïc lui demande à ce moment si elle sait qu’elle a exprimé une pensée 

de Pascal, ce à quoi Félicie répond par la négative. Blaise Pascal, lorsqu’il a 

formulé ce qu’on appelle le pari pascalien, a cependant parlé de l’amour de 

Dieu et non de l’amour d’un autre homme. Mais l’idée est exactement la 

même. 

 La présence des Pensées de Pascal dans l’œuvre de Rohmer, non 

seulement dans le Conte d’hiver, mais aussi dans son film le plus célèbre, Ma 

nuit chez Maud, ainsi que dans son unique pièce de théâtre, Le Trio en mi 

bémol, est un lien entre Rohmer et Scheler, dont l’éthique est finalement aussi 

inspirée par Blaise Pascal. 

 Il y a encore une autre scène clé à la toute fin du film, mais je préfère 

ne rien en dévoiler, bien qu’il soit possible d’en faire quelque chose 

philosophiquement. On pourrait par exemple réfléchir au fait que le destin est 

quelque chose qui, comme le dit Scheler, ne peut arriver qu’à soi-même et 

représente une sorte de miroir de son propre « ordo amoris » dans la 

dimension du temps. Mais je n’en dis pas davantage, afin de ne pas gâcher le 

film pour les lecteurs qui ne le connaîtraient pas et auraient envie de le voir. 

 



KREBS 100 

 

Les captures d’écran représentées montrent à gauche Félicie et Charles en Bretagne, 

au centre leur enfant Élise à la Saint-Sylvestre et à droite Félicie et Loïc à Paris. 

 

Ce que le film présente de ce que nous avons dit jusqu’à présent, c’est 

l’importance d’écouter le caractère de signe des sentiments – la grande 

importance du « voir » émotionnel par rapport au jugement. Ce que le film 

présente encore, c’est que cette voix intérieure parle d’autant plus fort que 

l’on s’écarte de sa destination, que c’est seulement dans cet écart, donc par la 

via negativa, que se cristallisent les points de sentir de son propre être. 

 Mais pourquoi Félicie n’a-t-elle pas remarqué tout cela un peu plus tôt, 

pourquoi était-elle si prisonnière de sa (relative) fascination par le coiffeur 

Maxence ? Peut-être qu’un moment de faux amour-propre a joué un rôle. 

Après tout, Maxence était son patron, son attention la flattait. En outre, elle 

voulait supplanter sa femme, car Maxence, avant de partir pour Nevers, était 

encore marié. De l’ambition donc, et de la vanité. Sa vanité peut aussi 

expliquer pourquoi elle a gardé deux hommes en même temps. La contagion 

sociale, qui concerne le fait que l’on ne reste pas longtemps sans partenaire à 

un si jeune âge, a aussi pu entrer en jeu, selon la devise de Crosby, Stills et 

Nash « If you cannot have the one you love, love the one you have ». Et, bien 

sûr, sa situation difficile de mère célibataire. Elle n’a cependant pas manqué 

de conseils solidaires, aussi bien sa mère que sa sœur lui ont déconseillé 

Maxence. À la différence de Loïc, le rat de bibliothèque, Félicie n’a pas non 

plus surestimé l’entendement, elle se moque même de Loïc en lui disant que 

si elle devait un jour lui avouer son amour, il devrait d’abord chercher dans 

des livres ce que cela signifie proprement. On ne trouve pas non plus chez 

Félicie de ressentiment, de haine, de faux regard vers l’intérieur, de 

fascination absolue ou d’idolâtrie, d’auto-justification, de manque de pudeur, 

etc. L’inadéquation de son amour pour Loïc lui apparaît tout de même avant 

qu’elle ne parte pour Nevers, on voit formellement sa mauvaise conscience 

envers lui sur la capture d’écran qui la montre à ses côtés. Ce n’est cependant 

que plus tard, dans la cathédrale de Nevers, qu’elle prend conscience de 

l’inadéquation de son amour pour Maxence. 



KREBS 101 

 

5) L’esprit féminin 

 

Peut-être n’est-ce pas non plus un hasard si la personne à l’oreille la plus fine 

du film de Rohmer est une femme. Dans son essai « Sur le sens du 

mouvement des femmes » [« Zum Sinn der Frauenbewegung »] de 1913, 

donc avant l’introduction du droit de vote des femmes en Allemagne (1918), 

Max Scheler attribue à la femme une compétence émotionnelle supérieure à 

celle de l’homme : 

 

Aucun changement situé dans les limites de la variabilité historique du type 

féminin ne pourra jamais annuler le fait que la femme, en tant qu’être plus 

terrestre, plus végétal, plus unifié dans toutes ses expériences vécues et dirigé 

par l’instinct, le sentiment et l’amour de manière bien plus forte que l’homme, 

est aussi l’être conservateur par nature – la gardienne de la tradition, de la 

coutume, de toutes les formes de pensée et de volonté plus anciennes, et 

l’éternelle force de freinage d’un char de civilisation et de culture qui se 

précipite vers les buts de la simple rationalité et du simple « progrès ». Aux 

excès masculins de l’histoire, aussi bien à ceux des idées qu’à ceux des mœurs 

et des modes, la femme, malgré sa plasticité corporelle et psychique accrue, a 

constamment conservé une tranquillité et une constance confinant au 

miraculeux. Avec la belle et paisible sérénité d’un arbre à côté duquel les 

animaux font leurs bonds enchevêtrés, elle se tient au fond de son être devant 

le drame agité de l’histoire des hommes – toujours soucieuse de maintenir les 

grands et simples fondements qui sont propres à notre existence générique.86  

 

Il y est dit des hommes, l’image schelérienne est si drôle qu’il faut tout 

simplement la citer : 

 

Par rapport à la manière dont la femme vit constitutivement son propre corps 

– comment elle s’y sent et s’y connaît –, l’homme promène le sien avec lui de 

manière aussi distante que s’il s’agissait d’un petit chien tenu en laisse.87  

 

Par les règles et de toute façon par la maternité, si tant est qu’elle en vit une, 

la femme a nécessairement davantage souvenance de la nature que 

l’homme.88  

 Faisons abstraction de l’essentialisme manifeste de Scheler. Épargnons-

nous des discussions pénibles sur l’incorrection politique de la supposition 

d’une nature féminine. (Mais parlez un jour à des femmes qui viennent juste 

d’avoir des enfants, y compris à des femmes féministes !) Restons plutôt 

 
86 GW III, op. cit., p. 203. 
87 Ibid., p. 206. 
88 Cf. p. 119 du livre sur la sympathie, in GW VII, op. cit. 



KREBS 102 

ouverts à l’idée de rapporter les énoncés de Scheler non pas seulement au sexe 

biologique (« sex »), mais surtout ou uniquement au genre social 

(« gender »). Il semble alors qu’il y ait quelque chose de vrai dans ses 

énoncés. Il suffit de penser à Poutine, Trump, Musk, Netanyahu, Orban et à 

tous ceux qui menacent aujourd’hui d’entraîner notre monde dans l’abîme. Et 

il suffit de penser aux nombreuses femmes qui, malgré tout, maintiennent 

leurs familles, avec ou sans hommes, et s’occupent des enfants et des 

personnes âgées. En Allemagne et en France, 85% des parents isolés sont 

actuellement des femmes et, avec leurs enfants, sont pauvres ou menacés de 

pauvreté. En ce qui concerne les soins aux personnes âgées, ce n’est guère 

mieux. Car nos sociétés ne valorisent guère le travail de care émotionnel, en 

vue duquel les filles sont toujours davantage éduquées que les garçons. En 

tout cas, elles ne le valorisent pas en monnaie sonnante et trébuchante, même 

si la situation en France est nettement meilleure qu’en Allemagne à cet 

égard89. 

 Selon moi ainsi que selon Scheler, le mouvement des femmes ne devrait 

pas seulement s’engager pour l’égalité entre les femmes et les hommes et pour 

la dissolution des faux stéréotypes de genre, mais aussi, comme le féminisme 

dit différentialiste, pour la pleine reconnaissance des capacités classiquement 

féminines, dont la faculté de sentiment. Cette dernière est au moins aussi 

précieuse que l’entendement classiquement masculin. Ce n’est qu’ensemble 

qu’elles ont formé la raison humaine. Pour l’avenir des rapports entre les 

sexes, Scheler prédit ce qui suit : 

 

La femme représentera, en un certain sens, un type plus rationnel – mais dans 

cela même que la philosophie des temps modernes a jusqu’à maintenant 

appelé « raison », pour suspendre son contenu d’idées et de principes comme 

dernière mesure au-dessus de toutes les choses humaines, se produira un 

immense déplacement de signification ; et ce nouveau concept de « raison » – 

ou ce qui sera alors mis à la place de ce mot – absorbera en lui les traits éternels 

de l’essence de l’esprit féminin, absorbera en lui aussi les constituants de la 

conscience féminine.90 

 

Il devrait être évident pour les deux sexes de s’efforcer d’être rationnels au 

sens plein du terme et d’essayer, comme le dit Scheler, de devenir des 

« hommes universels » (et non des « surhommes » comme chez Nietzsche)91. 

Nous sommes malheureusement aujourd’hui encore loin de ce point, malgré 

d’immenses progrès. C’est aussi un long chemin, car il exige la 

 
89 Cf. mon livre Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen sozialer Gerechtigkeit, 

Frankfurt, Suhrkamp, 2002. 
90 Ibid., p. 204. 
91 Cf. « Vision philosophique du monde » [« Philosophische Weltanschauung »] dans 

GW IX : Späte Schriften, Manfred S. Frings (éd.), Bern, Francke Verlag, 1976. 



KREBS 103 

transformation de toute notre vie privée et publique. Scheler aussi le voyait 

ainsi lorsqu’il écrivait « qu’il n’y a eu, dans toute l’histoire, aucun 

mouvement pacifique qui accomplira un changement aussi radical de toutes 

les relations humaines qu’un mouvement des femmes victorieux »92. Les 

mouvements auxquels il compare par là le mouvement des femmes ne sont 

autres que la Révolution française et le mouvement ouvrier. 

 Selon Scheler, aucun sexe, aucune génération, aucune classe, aucune 

culture, aucune nation, aucun continent, aucune époque n’a jamais 

pleinement reconnu toutes les valeurs. Chacune et chacun de nous ne peut que 

s’efforcer de dépasser ses propres perspectives trop limitées et inutilement 

étroites et doit miser sur la coopération et le rééquilibrage avec les autres, qui 

voient justement autre chose que nous-mêmes93. L’homme, aussi bien comme 

individu que comme genre, ne fait que pénétrer davantage dans l’illimitée 

« plénitude des valeurs existantes »94. Vers la fin de sa vie, Scheler 

prophétisait que « l’ère de rééquilibrage » avait commencé. Espérons qu’il ait 

vu juste et qu’il n’y ait pas de retour de bâton (encore plus important) face au 

changement climatique et à la disparition des espèces, et par conséquent à un 

« gâteau » devenant dans l’ensemble de plus en plus petit à partager entre les 

hommes. 

 

II. Hiérarchie des valeurs 

 

1) Les couches de profondeur émotionnelle 

 

La plus grande découverte de Scheler, et peut-être la plus riche de 

conséquences pour l’éthique, est que notre vie émotionnelle est stratifiée. 

Cela signifie que nos sentiments ne se distinguent pas seulement par leur 

intensité ou leur qualité, mais aussi par leur profondeur : la langue allemande 

différencie finement entre  

 

la béatitude [Seligkeit], la félicité [Glückseligkeit], l’être-heureux 

[Glücklichsein] […], la sérénité [Heiterkeit], la gaieté [Fröhlichkeit], le 

sentiment de bien-être [Wohlgefühl], le plaisir sensoriel [sinnliche Lust] et 

l’agrément [Annehmlichkeit].95  

 

 
92 GW III, op. cit., p. 204. 
93 Cf. sur le rééquilibrage européen, voir les contributions de Evrim Kutlu (« Wert-Ausgleich-

Bildung: Schelers späte Europa-Idee als eine Bildungsaufgabe »), Patrick Lang (« The Idea 

of a European Cultural Community in Scheler’s Political Thought ») et Sylvain Josset (« Die 

Logik des Herzens – eine europäische Logik? »), dans Phenomenology and Mind 25, 

2023 – respectivement pp. 48-61, pp. 64-75 et pp. 118-129. 
94 GW II, op. cit., p. 272. 
95 GW II, op. cit., p. 332. 



KREBS 104 

Et 

 

leurs contraires “le désespoir [Verzweiflung]”, “la misère [Elend]”, “le 

malheur [Unglück]”, “la tristesse [Trauer]”, “la souffrance [Leid]”, “morose 

[unfroh]”, “désagréable [unangenehm]”, etc.96 

 

Quelqu’un peut être bienheureux [selig] et souffrir en même temps d’une 

douleur physique. Inversement, quelqu’un peut être désespéré et éprouver en 

même temps un plaisir sensoriel. Puisque le positif et le négatif se situent 

chacun à un niveau différent, ils peuvent coexister sans problème et ne se 

mélangent pas. Et cela ne vaut pas seulement pour les extrêmes, comme dans 

les deux exemples, mais aussi pour le domaine intermédiaire. 

 Scheler distingue de manière essentielle, comme cela a été vu 

implicitement ci-dessus, quatre couches de notre vie émotionnelle : 

premièrement et tout en bas, les sentiments sensoriels de plaisir et de déplaisir 

(aujourd’hui, on l’a dit, nous parlons plutôt de « sensations corporelles ») ; 

deuxièmement, les sentiments vitaux corporels-charnels et de vie 

(aujourd’hui aussi nommés des « dispositions [corporelles] ») ; 

troisièmement, les sentiments psychiques du moi (auxquels appartient une 

grande partie de ce que nous nommons aujourd’hui les « émotions ») ; et 

quatrièmement et tout en haut, les sentiments spirituels de la personne 

(aujourd’hui quelquefois appelés – selon Heidegger, Bollnow et Hermann 

Schmitz97 – des « tonalités [fondamentales] »). Scheler établit qu’il existe ces 

quatre couches à partir de nombreux exemples, mais aussi à l’aide de 

plusieurs critères. 

 Cependant, nous devons faire attention lorsque nous appelons ses 

caractéristiques distinctives des « critères » (ce qu’il fait d’ailleurs aussi lui-

même), car il ne s’agit pas là de définitions propositionnelles, scientifiques 

ou exactes de classes de sentiments à l’aide de ces critères, mais seulement 

de remémorations articulées de l’essence de ces sortes de sentiments, que 

nous connaissons tous bien à partir de notre propre expérience. Scheler 

polémique contre les « critères » au sens propositionnel, contre l’empirisme 

et le criticisme qui mettent les problèmes du « critère » à la première place 

dans toutes les questions, entre autres dans son essai « Phénoménologie et 

théorie de la connaissance » (« Phänomenologie und Erkenntnistheorie »). En 

tant que phénoménologue, il est convaincu que toutes les questions de critère 

qui concernent un domaine doivent être précédées d’une profonde immersion 

dans le contenu et le sens des faits qui entrent en question. Le premier à 

demander un critère pour savoir si un tableau est une véritable œuvre d’art, si 

 
96 Ibid., p. 333. 
97 Hermann Schmitz, Der Gefühlsraum, Freiburg, Alber, 2019. 



KREBS 105 

et quelle religion existante est « vraie », est toujours celui qui se tient à 

l’extérieur, qui n’entretient pas de contact immédiat avec une œuvre d’art, une 

religion ou, en science, avec un domaine de faits. Celui qui n’a pas effectué 

de travail dans un domaine de faits, est le premier à demander des critères de 

ce domaine de faits (Stumpf). 

 La question du critère est la question de l’éternel « autre » – de celui 

qui ne veut pas trouver le vrai et le faux ou les valeurs du bien et du mal, etc., 

dans l’expérience vécue, dans l’exploration des faits, mais qui se place au-

dessus de tout cela – comme un juge. Mais celui-là ne se rend pas compte que 

tous les critères ne sont déduits que du contact avec les choses mêmes – et 

que « les » critères doivent aussi être déduits ainsi98. 

 

Nous avons déjà brièvement évoqué quelques-uns des huit « critères » en tout 

que Scheler mentionne pour distinguer les couches de profondeur 

émotionnelle. Premièrement, les sentiments peuvent être étendus 

corporellement et être en outre localisés à un endroit déterminé du corps, 

comme les sentiments sensoriels, ou seulement étendus corporellement, 

comme les sentiments vitaux, ou à peine voire pas du tout (?) comme les 

sentiments psychiques et spirituels. Deuxièmement, les sentiments sont soit 

purement statiques, soit aussi intentionnels. Troisièmement, les sentiments 

ont différentes sortes de relation au moi ou à la personne (plus ou moins 

médiatisées corporellement). Un sentiment spirituel comme la béatitude 

donne l’impression de jaillir, comme le dit Scheler, du point-source de la 

personne sans aucune médiation corporelle. Quatrièmement, les sentiments 

sont accessibles au souvenir, au post-sentir et au cosentir et sont par là 

potentiellement fondateurs de communauté ou non. Scheler nie généralement 

cette accessibilité pour les sentiments sensoriels, mais l’affirme plus ou moins 

pour les autres sortes. Cinquièmement, les sentiments varient dans leur durée, 

des sentiments sensoriels fugitifs aux sentiments spirituels persistants ou 

même éternels. Sixièmement, les sentiments peuvent avoir des connexions de 

sens ou, comme les sentiments sensoriels, n’être que ponctuels. La force 

particulière des sentiments vitaux serait qu’en tant que sentiments distants 

spatio-temporellement (à la différence des sentiments sensoriels de contact), 

ils pourraient anticiper des dangers ou des avantages à venir. Les sentiments 

psychiques, en revanche, seraient motivés par une diversité d’états de valeur 

extrapersonnels, tandis que les sentiments spirituels seraient indépendants de 

ceux-ci, donc absolus, et indiqueraient la valeur morale de la personne elle-

même. Septièmement, les sentiments peuvent être endommagés à différents 

degrés par l’attention. Les sentiments vitaux peuvent déjà être perturbés dans 

 
98 GW X, op. cit., p. 381 sq. 



KREBS 106 

leur déroulement et ne prospèrent « que dans l’obscurité »99. Les sentiments 

psychiques auraient même tendance à fondre complètement sous les rayons 

de l’attention. Huitièmement et dernièrement, les sentiments sont 

productibles et dirigeables à différents degrés, les plus susceptibles de l’être 

étant les sentiments sensoriels, par exemple par l’anesthésie d’une douleur, et 

les moins susceptibles de l’être, les sentiments spirituels. 

 Le fait que la béatitude, en tant que « Oui » le plus profond à notre 

propre existence et à l’existence du monde, ne soit pas soumise à la 

productibilité, mais qu’elle s’élève en nous comme par elle seule, sur 

l’arrière-plan de toute notre vie vécue, et qu’elle ait un « caractère de grâce », 

constitue pour Scheler une objection essentielle à toutes les formes d’éthique 

eudémoniste, y compris à l’éthique aristotélicienne. On ne peut justement pas 

viser le bien le plus élevé de l’homme, son salut personnel, alors que l’on peut 

viser le bien le plus bas, le plaisir sensoriel, en alignant par exemple les 

rapports de propriété des plus pauvres sur ceux des plus riches. C’est 

précisément ce que veut l’utilitarisme100. 

 Avant d’en venir aux niveaux de valeurs, qui correspondent à ces quatre 

couches de sentiments, à savoir l’agréable, le noble, le vrai / le beau / le droit 

et le sacré, il convient de remarquer au moins brièvement que Scheler relève 

encore deux autres facultés relativement actives au sein de notre 

émotionnalité. Il s’agit d’une part de notre capacité à reconnaître 

immédiatement, dans la confrontation avec des valeurs de différents niveaux, 

leur niveau respectif par la préférence et la relégation des valeurs. Nous 

saurions et sentirions tous directement que nous devons quelquefois sacrifier 

ce qui est agréable au profit de la santé ou de la justice. D’autre part, c’est 

l’amour actif comme force émotionnelle suprême qui, en tant que 

« pionnier », est capable d’élargir pour nous le royaume des valeurs. Lorsque 

le « rayon de lumière » de l’amour tombe sur un objet, celui-ci s’ouvre et le 

bien apparaît. Nous savons que l’amour rend voyant, qu’il nous fait découvrir 

de nouvelles qualités de valeur, notamment dans les relations amoureuses 

romantiques, où nous découvrons chez l’être aimé un bien dont nous – et peut-

être même elle-même ou lui-même – ne savions auparavant pas du tout qu’il 

s’agissait d’un bien. Ce n’est pas non plus comme si chacun connaissait 

nécessairement le mieux son propre salut. Il est tout à fait  

 

possible qu’une autre personne, par la médiation d’un amour d’autrui 

pleinement compréhensif, m’indique les voies de mon salut ; qu’elle me 

 
99 GW II, op. cit., p. 338. 
100 La critique par Scheler de l’éthique eudémoniste est développée en V.1. et 9-10. en GW 

II, op. cit. ; sur l’utilitarisme, voir en particulier p. 339. Il critique en détail l’éthique des biens 

et des fins (avec Kant) dans le chapitre I du livre sur le formalisme, l’éthique du succès (à 

nouveau avec Kant) dans le chapitre III, et l’éthique impérative (contre Kant) dans le 

chapitre IV. 



KREBS 107 

présente donc, par l’amour plus authentique et plus profond qu’elle a pour moi 

que je n’ai moi-même pour moi, une idée plus distincte de mon salut que je ne 

peux me l’approprier moi-même.101  

 

2) L’« ordo amoris » 

 

La distinction des quatre niveaux d’amabilités ou de valeurs dans l’« ordo 

amoris » se fait à nouveau à l’aide de plusieurs exemples et « critères ». Les 

cinq caractéristiques pour la hauteur des modalités de valeur que Scheler 

énumère se superposent partiellement avec les caractéristiques pour les 

couches de sentiments : les valeurs sont d’autant plus élevées, premièrement, 

qu’elles sont durables ; deuxièmement, qu’elles participent moins à l’étendue 

et à la divisibilité ; troisièmement, qu’elles sont moins fondées sur d’autres 

valeurs ; quatrièmement, que la satisfaction qui est associée à leur sentir est 

plus profonde ; et cinquièmement, que leur sentir est moins relatif à la 

position de porteurs d’essences déterminés par la sensorialité et la vie102. 

Quelques exemples doivent suffire ici pour l’illustrer. Comme exemple du 

deuxième critère de l’étendue et de la divisibilité, Scheler indique qu’une 

œuvre d’art a une valeur supérieure à celle d’un morceau d’étoffe ou d’une 

miche de pain, puisque, pour en jouir, elle ne doit pas être divisée en 

morceaux comme l’étoffe ou le pain, mais peut être saisie en même temps par 

autant de personnes que l’on veut – elle ne nous sépare pas, mais nous unit. 

Pour expliquer le quatrième critère de la profondeur de la satisfaction, Scheler 

parle de la chasse hédoniste à des plaisirs sensoriels toujours nouveaux et 

toujours plus nombreux, qui ne sont que des succédanés et des signes 

d’« insatisfaction » par rapport à des valeurs supérieures103. 

 Pour ajouter encore à toute cette complexité, Scheler mentionne, à côté 

de la distinction qui vient d’être évoquée du niveau de valeur selon les 

modalités de valeur, une deuxième distinction selon les porteurs de valeur. 

La distinction selon les porteurs de valeur comprend également huit points et 

place par exemple les valeurs personnelles, c’est-à-dire les personnes elles-

mêmes, leurs actions, leurs sentiments et leurs vertus, au sommet, donc au-

dessus des valeurs de chose, comme les biens matériels, les biens de valeur 

vitale ou les biens spirituels. En outre, les valeurs d’acte sont placées au-

 
101 GW II, op. cit., p. 438. Cf. pour une détermination plus développée de l’amour et de ses 

sortes vitales [passionnelles ou sexuelles], psychiques et spirituelles, la deuxième partie [B] 

du livre sur la sympathie (GW VII, op. cit., en particulier pp. 164 sq.), et « Amour et 

connaissance » [« Liebe und Erkenntnis »] dans GW VI, op. cit. 
102 Cf. GW II, op. cit., pp. 107-117. 
103 Les critères de la durée et de l’étendue/de la localisation corporelle apparaissent dans les 

deux listes, à savoir dans la liste des cinq critères de la hiérarchie des valeurs et dans la liste 

des huit critères de la stratification émotionnelle. L’altération par l’attention et la 

productibilité n’apparaissent que dans la liste des huit. Les autres critères, quatre dans la liste 

des huit et trois dans la liste des cinq, sont plus difficiles à rapporter les uns aux autres. 



KREBS 108 

dessus des valeurs de fonction et de réaction, les valeurs d’intention au-dessus 

des valeurs d’état, les valeurs originaires au-dessus des valeurs dérivées, 

etc.104 Pour expliquer ce dernier point : les valeurs originaires, comme 

l’agréable, sont indépendantes d’autres valeurs, alors que les valeurs 

consécutives n’ont de valeur que par leur relation intuitive à d’autres valeurs 

(à la différence de la relation non intuitive de simples moyens ou symboles 

comme le papier-monnaie). Les valeurs instrumentales et techniques sont des 

valeurs consécutives en ce sens. L’utile est une valeur consécutive à 

l’agréable, il y renvoie. 

 

3) Artistes dans l’art de vivre, héros, génies et saints 

 

Si l’on associe les deux hiérarchies des modalités de valeur et des porteurs de 

valeur, on obtient une hiérarchie des modèles, plus précisément des types de 

personnes de valeur pures et des modèles qui les incarnent 

approximativement dans la réalité (y compris dans la fiction, par exemple 

dans les personnages de romans ou de pièces de théâtre). Cette hiérarchie 

élaborée par Scheler vers la fin du livre sur le formalisme105 comporte à son 

tour quatre niveaux : de l’artiste dans l’art de vivre (valeur de l’agréable ou 

valeurs de luxe), en passant par le héros (valeur du noble, de l’efficace, du 

sain) et le génie (valeurs culturelles de la vraie connaissance, du beau et du 

droit), jusqu’au saint (valeurs religieuses ou métaphysiques). Un niveau 

intermédiaire, ou plus exactement consécutif à l’incarnation de l’agréable 

dans l’artiste dans l’art de vivre, est l’incarnation de l’utile dans l’esprit 

dirigeant de la civilisation, par exemple dans le scientifique, le technicien ou 

le dirigeant économique – avec la sorte de savoir qui leur est propre, le savoir 

de domination. 

 Les exemples de héros de Scheler sont l’homme d’État, le général ou 

l’explorateur. Il nomme les fonctionnaires et les soldats comme des 

incarnations moins idéales. 

 Parmi les génies, il énumère le sage et le philosophe, puis l’artiste et 

ensuite le législateur ou le juge. Les formes moins idéales de ces types de 

valeurs de personnes sont les congéniaux ainsi que les scientifiques ou les 

érudits de la philosophie, de l’art et du droit. Alors que Scheler, au moins 

selon Edith Stein (et d’autres contemporains), s’est approché de l’idéal du 

génie philosophique comme nul autre à son époque106, le présent article sur 

l’éthique de Max Scheler n’est certainement qu’un exercice d’érudition 

philosophique. Scheler ne se qualifiait d’ailleurs lui-même que 

 
104 Cf. ibid., pp. 177-121. 
105 GW II, op. cit. Et aussi dans l’essai « Modèles et guides » [« Vorbilder und Führer »], 

GW X, op. cit. 
106 Cf. W. Mader, Max Scheler in Selbstzeugnissen…, op. cit., pp. 46 sq. 



KREBS 109 

d’« enseignant » et se défendait de vouloir être un « guide ». Comme nous 

l’avons dit, il fut l’un des premiers en Allemagne à critiquer publiquement le 

culte du chef des nationaux-socialistes. 

 Pour Scheler, un modèle personnel de la valeur du sacré était saint 

François d’Assise, surtout en ce qui concerne son ouverture à la nature. Il 

considère les chefs d’Église, les apôtres, les prédicateurs et les théologiens 

comme des incarnations moins idéales. L’éthique de Scheler est parsemée 

d’idées religieuses. Bien qu’il soit né d’une mère juive orthodoxe, il 

s’échauffe pour le catholicisme dès sa jeunesse et l’a aussi plus tard défendu 

publiquement. Outre son essentialisme des sexes et sa critique tant de l’égalité 

que de la généralité, la tendance religieuse de Scheler pourrait être une 

quatrième pierre d’achoppement pour la réception actuelle de son œuvre. Car 

nous, la postérité, nous écartons de plus en plus de la religion et encore plus 

des Églises. Mais dans ce contexte, il a toujours été important pour Scheler 

de souligner que son éthique n’est pas fondée sur Dieu. Dans l’un des avant-

propos au livre sur le formalisme, il écrit :  

 

L’auteur n’a jamais pensé un seul instant, y compris dans cet ouvrage, à une 

fondation de l’éthique sur une sorte de présupposition de l’essence et de 

l’existence, de l’idée et de la volonté de Dieu.107 

 

Afin de rendre fécond pour notre époque non religieuse le niveau de valeur le 

plus élevé de Scheler, le sacré, nous pourrions parler, au lieu de valeurs 

« religieuses », de valeurs « existentielles » ou de valeurs « de spiritualité 

[spirituell] », du sens (ou du salut) de la vie propre et du sens du monde. Si 

l’on compare la hiérarchie des modèles de Scheler avec ce vers quoi 

s’orientent les jeunes de nos jours – et non seulement eux – à savoir les 

gourous high-techs cools et les influenceurs à la mode, les stars du rock et les 

footballeurs enclins à la violence, les mannequins et les actrices pâles et 

maigres, on ne peut qu’être angoissé et inquiet. 

 Selon Scheler, les modèles moraux agissent comme « le vecteur 

primaire de tous les changements dans le monde moral »108. Rien n’est aussi 

efficace qu’un « pur bon exemple », que la « simple intuition adéquate et 

clairvoyante d’une bonne personne en sa bonté »109. Ce sont les modèles qui 

rendent les personnes bonnes, et non l’obéissance ou l’éducation morale 

 
107 GW II, op. cit., p. 17. Cf. aussi Evrim Kutlu, Person-Wert-Gott: Das Verhältnis von 

menschlicher Person und werdendem Gott im Hinblick auf die Werteverwirklichung in der 

Spätphilosophie Max Scheler, Nordhausen, Traugott Bautz, 2019, sur la philosophie 

panthéiste tardive de Scheler. 
108 Ibid., p. 561. 
109 Ibid. Cf. Guido Cusinato, Person und Selbsttranszendenz. Ekstase und Epoché des Ego 

als Individuationsprozesse bei Schelling und Scheler, Würzburg, Neuhausen und Neumann, 

2012. 



KREBS 110 

orientée vers l’action, et encore moins l’éthique comme doctrine de la 

moralité sous forme de sentences et de jugements. 

 Scheler définit la relation entre celui qui suit un modèle et le modèle 

lui-même comme étant celle d’une succession ou d’un dévouement « libre » : 

 

Elle n’est ni imitation ni obéissance, mais une croissance de l’être de la 

personne lui-même et de la mentalité dans la structure et les traits du modèle, 

enveloppée par l’attitude de dévouement envers l’exemplaire modèle. Le 

modèle, illustré par son exemplaire intentionné par l’amour, attire et invite, et 

nous « suivons ».110 

 

La « mentalité », chez Scheler, ce n’est pas seulement (comme chez Kant) 

l’orientation morale du vouloir qui se montre plus ou moins dans l’action, 

mais l’orientation des valeurs de la personne entière, y compris dans le désir, 

l’imagination, la réflexion, le sentir, la préférence et l’amour, et dans 

l’expression de tout cela. Souvent, un « petit détail » de l’expression 

automatique trahit la vraie mentalité d’une personne111. Celui qui a contemplé 

la mentalité, l’« ordo amoris », d’un homme, « a » l’homme entier. Il a ce que 

la formule du cristal est pour le cristal. Il possède la « source originaire » qui 

alimente « secrètement » tout ce qui provient de cet homme. Il voit la 

« fenêtre » de la coquille par laquelle cet homme regarde le monde et qu’il 

emmène constamment avec lui, comme l’escargot112. La mentalité d’un 

homme peut certes se transformer ou se retourner, par exemple dans un 

repentir purifiant et rendant à nouveau « doux à la vie » ou en accomplissant 

une « transformation de la direction de l’amour dans le co-aimer avec 

l’amour » du modèle113. Dans la scène de la cathédrale de Nevers, le film 

Conte d’hiver de Rohmer met également en scène une telle transformation du 

cœur avec une force régénératrice. Il ne s’agit cependant pas d’une conversion 

de grand style, mais seulement d’une petite transformation du cœur, d’un 

« repentir du fait » plutôt que d’un « repentir de l’être »114. La transformation 

ne semble pas non plus venir de l’extérieur (si l’on fait abstraction de l’enfant 

qui veut entraîner sa mère loin de Nevers), mais de Félicie elle-même. 

 Pour conclure, je voudrais encore tracer à grands traits deux autres 

lignes de liaison au sein de l’éthique de Scheler, au-delà de ce qui a été dit 

jusqu’à présent. L’une de ces lignes de liaison conduit des sentiments, des 

valeurs et des modèles qui les incarnent aux formes de communauté humaine 

 
110 Ibid., p. 566 
111 Ibid., p. 133. Cf. aussi, sur la « sincérité » des sentiments, voir « Morality and the 

Emotions » de Bernard Williams, in Problems of the Self, Cambridge, Cambridge University 

Press, 2009, pp. 207-229. 
112 Cf. pour ces comparaisons plastiques l’essai « Ordo amoris », GW X, op. cit., p. 148. 
113 GW II, op. cit., p. 566. 
114 Cf. « Repentir et renaissance » [« Reue und Wiedergeburt »] dans GW V, op. cit. 



KREBS 111 

distinguées par Scheler : communauté de vie, communauté de droit et 

culturelle, et communauté d’amour solidaire. La seconde ligne de liaison 

mène aux formes de connaissance, à côté du savoir de domination déjà 

mentionné : avant tout le savoir de formation et le savoir de salut. 

 Dans le tableau suivant, les quatre catégories sont présentées comme 

une sorte de « 4x4-Scheler » : sentiments, valeurs (avec modèles), 

communautés et connaissances dans leurs quatre niveaux. Ce tableau 

grossièrement simplifié des distinctions centrales de l’éthique schelérienne 

peut nous servir de « quatre-quatre », de véhicule tout-terrain à quatre roues 

motrices, pour pénétrer au moins un peu dans le maquis de cette philosophie 

et ne pas rester bloqué ou se perdre quelque part. Ce tableau ne doit pas être 

pris pour plus qu’une échelle dont on se débarrasse sitôt que l’on peut 

s’orienter de manière autonome dans ce paysage complexe115.  

 

 

 Sentiments Valeurs (et Modèles) 

 

Communautés Savoirs 

Niveau 1 

 

sensoriel agréable (artiste dans 

l’art de vivre) ou 

désagréable, 

consécutif : utile (esprit 

dirigeant de la 

civilisation) ou inutile 

 

pas de 

communauté, 

seulement la 

masse, 

consécutif : la 

société 

pas de savoir, 

seulement 

consécutif : 

savoir de 

domination 

 

Niveau 2 vital noble (héros) ou 

commun 

  

communauté de 

vie  

savoir de vie 

de l’intérieur 

Niveau 3 psychique vrai, beau, droit (génie) 

ou faux, laid, non-droit 

 

communauté 

culturelle et de 

droit 

savoir de 

formation 

Niveau 4 spirituel sacré (saint) ou profane 

 

communauté 

d’amour 

savoir de 

salut 

 

 
115 Comme la terminologie de Scheler est prise dans un flux constant, on trouve dans la 

littérature secondaire des présentations d’ensemble ou des « casses » (Patrick Lang) 

divergentes. Pour les sortes de connaissance, cf. l’essai de Scheler « Les formes du savoir et 

l’éducation » [« Die Formen des Wissens und die Bildung »], GW IX, op. cit. J’ai cependant 

moi-même ajouté le concept de « savoir de vie de l’intérieur » car je n’ai jusqu’à présent pas 

trouvé de concept pour cela chez Scheler ; il parle une fois du savoir de vie « de l’intérieur » 

dans son essai « L’être humain à l’ère mondiale de l’équilibre » [« Der Mensch im Weltalter 

des Ausgleichs »], GW IX, p. 162 ; et pour les formes de communauté, cf. GW II, op. cit., VI. 

B.4. ad 4 « Personne singulière et personne commune » [« Einzelperson und 

Gesamtperson »]. Un tableau détaillé des formes sociales de Scheler se trouve dans mon livre 

Zwischen Ich und Du. Eine dialogische Philosophie der Liebe, Frankfurt, Suhrkamp, 2015, 

pp. 128 sq. Ce tableau y est étroitement associé à un deuxième tableau des formes de 

compréhension et de cosentir qui constituent aussi les formes sociales (ibid., pp. 122 sq.). 



KREBS 112 

 

Conclusion 

 

Me voici au terme de mon plaidoyer pour une éthique du sentiment à la 

Scheler. J’ai relevé quatre pierres d’achoppement pour la réception actuelle : 

son refus de la généralité d’un côté et de l’égalité de l’autre, son essentialisme 

des sexes et sa religiosité qui pénètre tout. 

 Mais il ne faut pas toujours mettre seulement l’accent sur les pierres 

d’achoppement. Car selon une autre perspective, elles représentent justement 

des forces. Dans son éthique cognitive des sentiments, Scheler coupe en effet 

l’herbe sous le pied de nombreuses variantes de la critique de la raison à la 

mode, et ce de trois manières. Premièrement, il ne marginalise ni le sentiment, 

ni l’esprit féminin, ni l’expérience de spiritualité (spirituell) ou religieuse, ni 

la nature. Au contraire, il prend tout cela très au sérieux et l’oppose à des 

versions trop réductrices de la raison. Deuxièmement, Scheler fait de la 

conscience subjective une instance de protection contre les prétentions à la 

généralité, fausses et envahissantes, qui s’élèvent souvent au nom de la raison. 

Et troisièmement, il s’oppose aussi à l’égalitarisme sans cesse imputé à la 

raison. Si cela n’est pas grandiose, je ne sais pas ce qui l’est. 

 

Traduction de l’allemand par Sylvain Josset, révisée par Patrick Lang 



 

 

Quelques remarques sur Alexandre Lowit 

Vers une réconciliation 

 

ANTHONY MOREL 

 

 

Paracelse resta seul. Avant d’éteindre la lampe et de s’asseoir sur le 

fauteuil fatigué, il versa dans le creux de sa main la poignée de fine cendre 

et il prononça à voix basse un mot. La rose ressurgit.  

 

Borges, « La rose de Paracelse » 

 

Le lecteur des Carnets1 – s’il parvient à se soustraire à l’appel à se laisser 

entièrement, sans retenue aucune, à eux et à ce qui parle en eux, qu’ils lui 

adressent, bref s’il parvient à résister à l’appel à aller au-devant de sa propre 

mort, de sa propre disparition2, mort ou disparition non seulement du lecteur 

et du penseur qu’il aura été, mais aussi de son moi, de la personne qu’il 

constitue, plus radicalement de l’homme entier qu’il s’avère être, et pour finir, 

de la vie, toute la vie, y compris la plus ‘ordinaire’ qu’il mène et plus 

fondamentalement qu’il est, ou encore (au cas où on peinerait à admettre un 

tel non franc et souverain opposé à l’appel des Carnets, une telle 

‘désobéissance volontaire’ de la part du lecteur), s’il ne parvient tout 

simplement pas, bien qu’y aspirant, à passer le seuil, à franchir la ligne et à 

se donner sans réserve à eux, à ce qu’ils exigent et à ce qui parle en eux, 

s’agrippant comme malgré lui à tout ce qui pourrait empêcher, du moins 

repousser, un tel abandon de soi pour eux, une telle destruction de lui-même 

en eux, et si cette réserve qui est sienne, ainsi que ce à quoi tant bien que mal 

il s’agrippe, prennent la figure de la patiente réflexion philosophique – un tel 

lecteur des Carnets pourrait se voir convoqué, non peut-être sans mauvaise 

conscience ni sans se faire l’aveu qu’il y a là, de sa part, une tricherie, par au 

moins deux tâches pourtant essentielles :  

 

(1) D’abord, une tâche d’arpenteur ou de topographe, et en définitive de 

naturaliste. De même que certains philosophes visionnaires persans, si l’on 

en croit Henry Corbin, phénoménologue de la conscience religieuse shî’ite, 

ont pu s’essayer à cartographier le « pays du non-où » [Nâ-Kojâ-âbâd] – le 

 
1 Alexandre Lowit, Carnets anté-philosophiques. Destructions phénoménales, Paris, Vrin, 

coll. « Bibliothèque des textes philosophiques », 2023.  
2 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », p. 13 : « Qu’est-ce 

que les Carnets attendent – ne peuvent pas ne pas attendre – du lecteur ? Que pour obtenir 

qu’ils deviennent pour lui lisibles, il soit prêt à mourir ? De quelque manière, en dernière 

instance, certainement. »  



MOREL 114 

mundus imaginalis – à relever ses mers, ses montagnes, ses cités et son île 

verte3, de même il faudrait dresser la carte des constellations de sites qui 

meuvent les Carnets et qui, par eux, viennent à la parole.  

Il faut certes et bien évidemment marquer la différence abyssale qui 

sépare Alexandre Lowit de ces visionnaires persans dont Henry Corbin aura 

été le résurrecteur : on ne pourra pas ne pas voir l’abîme qui les sépare, le 

premier, à la différence des seconds, n’étant nullement un mystique, et les 

seconds, semble-t-il, étant on ne peut plus éloignés de l’Originaire. Les deux 

ont toutefois ceci de commun d’être des explorateurs, d’avoir inventé un 

continent. Car c’est bien d’un continent tout entier qu’Alexandre Lowit aura 

été l’inventeur4.  

Celui-ci, bien sûr, ne saurait figurer sur aucun atlas de géographie 

positive, ni – et ce serait là le continent persan : le monde imaginal, plan des 

visions et des prophéties, venant s’intercaler entre cet alourdissement qu’est 

la matière et qui tire vers le bas, soit le sensible, et le domaine des 

intelligences pures – se voir métaphysiquement ou mystiquement situé, à la 

verticale du monde dont il constituerait en quelque sorte l’au-delà, la 

transcendance. C’est que le continent dont il s’agirait de dresser la carte n’est 

nulle part ailleurs que là, inapparent, sous nos yeux : il est le paysage même 

de la présence, en dernière instance : l’Être, la Dimension des Dimensions 

saisie en son essentielle mobilité5 – la différence du sensible et de 

l’intelligible se voyant neutralisée.  

 Et on ne saura pas, ultimement et dans cette direction-là, s’en tenir aux 

sites qui, au voisinage de l’Originaire, prennent la parole par les Carnets. Il 

faudra chercher à être dans la mesure du possible exhaustif, en situant de 

manière critique, relativement les uns aux autres, tous les sites qui parlent 

dans tous les textes d’Alexandre Lowit, aussi bien les mutations de la teneur 

 
3 Sur ce point, il faudra se reporter à : Henry Corbin, Corps spirituel et terre céleste. De l’Iran 

mazdéen à l’Iran shî’ite, Paris, Buchet-Chastel, 2nde édition entièrement révisée, 1979, chap. 

2 « La Terre mystique de Hûrqalyâ », §2, en particulier pp. 99-101. Concernant l’imaginal, 

on consultera : H. Corbin, Corps spirituel et terre céleste. De l’Iran mazdéen à l’Iran shî’ite, 

op. cit., « Prélude à la deuxième édition. Pour une charte de l’imaginal. » ; ainsi que du même 

auteur : « Mundus imaginalis ou l’imaginaire et l’imaginal », Cahiers internationaux du 

symbolisme 6, Bruxelles, 1964, p. 3-26 ; ainsi que Christian Jambet, La logique des 

Orientaux. Henry Corbin et la science des formes, Paris, Seuil, 1983, Première Partie 

« Logique de l’Imaginal », en particulier p. 35-99.  
4 « Comment s’expliquer que de ces fatales mutations de la présence phénoménale, personne, 

dans toute l’histoire de la philosophie, ne se soit aperçu ? », A. Lowit, « Un soulèvement du 

Paraître. De Husserl vers Heidegger », Philosophie, Paris, Editions de Minuit, 2020/4, n°147, 

p. 55.  
5 Voir entre autres : « Heidegger et les Grecs », Revue de Métaphysique et de Morale, 87e 

Année, n°1, janvier/mars 1982, pp. 125-126 ; « Les Essais et Conférences et la tâche de notre 

pensée », Philosophie, Paris, Editions de Minuit, hiver 2012/4, n°116 : « […] seules des 

mutations du côté de l’Être même – le « paysage », c’est évidemment lui – […] », p. 30. 



MOREL 115 

de la présence qui font penser Husserl comme il pense6 que le soulèvement 

du Paraître que, comme malgré lui, l’Idéalisme transcendantal, porté à sa 

limite, aura motivé7, que les si multiples stations de l’Être, réveillées par le 

travail de fond des textes de Heidegger par Lowit8.  

Alors, c’est l’Histoire même de l’Être qui viendrait se récapituler dans 

cet atlas phénoménologique, et peut-être, en un sens, serait-ce tout autant la 

biographie d’Alexandre Lowit, le roman des aventures de son regard, du 

regard qu’il aura essentiellement été.  

Mais naturaliste en définitive, plutôt que topographe, disions-nous ? 

C’est que cette Histoire de l’Être ne se donnera nullement comme une 

succession monotone de tableaux : les passes sont brutales – des séismes, des 

tsunamis, des crues, des éruptions, des avalanches, des météores – et 

appelleraient pour cela la constitution de ce qui serait une espèce d’histoire 

naturelle de la dimension des dimensions, ou plus exactement des mutations, 

des bouleversements dont est susceptible ce paysage qu’est l’Être.  

 

(2) Ensuite une tâche d’historien ou d’historiographe. Car il reviendra, arrivé 

là, de situer de manière critique la pensée d’Alexandre Lowit relativement à 

celle de Husserl et à celle de Heidegger, en se plaçant cette fois-ci, non plus 

au niveau des situations phénoménales ou des stations de l’être, mais des 

textes. De fait, bien des points exigent, dans cette direction-là, d’être 

élucidés : aussi bien le rapport à l’œuvre de Husserl que celui à celle de 

Heidegger ne laissent pas d’être problématiques.  

D’une part, si le regard d’Alexandre Lowit aura bien été, et aura 

demeuré, à sa manière, fondamentalement husserlien9, si c’est bien, en outre, 

la question du sens originaire de la Lebenswelt qui aura servi d’amorce à la 

 
6 Voir l’« Avertissement du traducteur » dans : Husserl, L’Idée de la Phénoménologie. Cinq 

Leçons, trad. fr., introduction et notes par A. Lowit, Paris, PUF, 1970, revue et corrigée en 

1973 puis en 1984 ; ainsi que, bien évidemment : « D’où vient l’ambiguïté de la 

phénoménologie ? », Bulletin de la Société Française de Philosophie, Séance du 23 Janvier 

1971, Paris, Armand Colin.  
7 « Un soulèvement du Paraître. De Husserl vers Heidegger », Philosophie, Paris, Editions 

de Minuit, 2020/4, n°147, pp. 53-68.  
8 « Heidegger et les Grecs », Revue de Métaphysique et de Morale, 87e Année, n°1, 

Janvier/Mars 1982, pp. 104-126 ; « Le ‘principe’ de la lecture heideggérienne de Parménide 

(Parmenides, GA, 54) », Revue de Philosophie Ancienne, « Heidegger et les Grecs (II) », 

Ousia, Bruxelles, Tome III, n°1, 1986, pp. 163-211 ; « Que signifient les δοκοῦντα du Poème 

de Parménide ? », Heidegger Studien, Vol. 11, 1995, Berlin, Dunker and Humblot, pp. 123-

149 ; « Les Essais et Conférences et « la tâche de notre pensée » », Philosophie, Paris, 

Editions de Minuit, hiver 2012/4, n°116, pp. 23-31.  
9 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », note 2, p. 11 : « Ce 

qui, avant tout, constitue la base qui porte le regard des Carnets, c’est d’être à toute épreuve 

husserlien : d’avoir appris à reconnaître, d’être capable de soutenir, envers et contre tout, que 

la chose phénoménale – que “la chose perçue dans la perception” – “est la chose elle-même 

en son existence la plus propre” […]. ». 



MOREL 116 

remontée vers l’Originaire10 c’est-à-dire à la destruction des phénomènes en 

tant que phénomènes, et si, plus paradoxalement, l’Idéalisme transcendantal 

s’avère bien ne point savoir être mis sans plus au rebus, la vérité qu’il recèle, 

s’admettre tout bonnement périmée par cette remontée même11, il faut noter 

que c’est par une mise à la panne de toute posture réflexive, somme toute par 

une sorte d’épochè de l’épochè, ou d’épochè du transcendantal et de l’attitude 

qu’il commande, c’est-à-dire, c’est tout un, par la mise hors circuit de 

l’Idéalisme transcendantal lui-même12 et donc, en première instance, de la 

conscience13, que la remontée aura pu se mettre en branle, et la destruction 

par le plus originaire du moins originaire être amorcée. Et pareille ambiguïté 

se retrouve au fondement même de l’Idéalisme transcendantal : si ce dernier 

s’avère bien avoir été institué au nom des choses, afin de défendre leur 

présence en chair et en os [leibhaftig] contre tout clivage14, il ne parvient 

pourtant pas, en dernier lieu, à les sauver du danger qui les guette, celui de 

leur propre dévitalisation – l’analyse constitutive, la réflexion de la 

conscience en et par laquelle il se déploie se révélant avoir pour condition une 

rechute de la présence dans la situation du clivage, rechute pourtant 

inapparente au regard de Husserl15. Et n’est-ce pas alors la tentative d’aller 

explorer ce monde de la vie – de cette vie naïve, étrangère à la réflexion 

philosophique, où les choses se montrent spontanément en chair et en os – 

afin d’en délivrer et restituer le sens originaire, qui aura mis en branle la voie 

de la destruction telle qu’elle essaie de s’archiver dans les Carnets16 ? Quel 

regard, en tout cas et quoi qu’il en soit, porter alors sur l’Idéalisme 

husserlien ? Quelle réfection de la compréhension qu’on a de lui, dans cette 

perspective-là, se trouve-t-elle exigée ? Et sous ce nouvel éclairage, comment 

penser le rapport de Husserl et de Heidegger, le passage de l’un à l’autre ?  

D’autre part, si les Carnets n’auraient certainement pas été possibles 

sans la lecture, par Lowit, de Heidegger17, en particulier en ce qu’il aura 

orienté le regard sur la différence entre l’être et l’étant, si la relecture des 

Grecs à laquelle celui-ci se livre aura été, pour Lowit, décisive, et si, au fond, 

les deux penseurs nagent bien souvent dans les mêmes eaux, il faut noter que 

 
10 Voir les §1, 2 et 3, de l’Annexe (« La question phénoménologique du sens originaire ») 

des Carnets anté-philosophiques, op. cit., pp. 245-248.  
11 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », p. 30.  
12 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Annexe », §8, p. 255, en particulier note 2 : « Le 

plus généralement : une épochè à l’égard de l’épochè transcendantale. ». 
13 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et Avertissements », p.18 : « […] dans 

les Carnets, tout autant que dans Être et Temps, la “conscience” – on ne peut plus 

puissamment, si l’on peut dire – est absente […] ».  
14 « D’où vient l’ambiguïté de la phénoménologie ? », op. cit., pp. 36-37. 
15 Se reporter à : « Un soulèvement du paraître », art. cit., pp. 53-56.  
16 Dans cette direction, consulter l’ « Annexe » des Carnets anté-philosophiques, op. cit.  
17 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », note 2, p. 26 ; 

« Annexe », §9, p. 256. 



MOREL 117 

là aussi, tout prend un nouveau visage. De fait, ce n’est pas, ce ne sera plus 

l’Alêtheia qui fera, pour Lowit, l’essence – l’expérience de fond qui les 

porte – des Grecs, mais un certain retrait du Ciel-et-Terre originaire18. Aussi 

bien, ce qu’il en va de l’accès, à partir du grec, au ne-plus-grec – ne-plus-grec 

avec lequel les Carnets ont essentiellement à voir19 – le retournement de l’un 

en, ou vers, l’autre, et partant, ce qu’il en va de l’Ereignis lui-même, tout cela 

ne saura qu’être, et dans les grandes mesures, bouleversé – les cartes 

entièrement rebattues, tout mis cul par-dessus tête20. Quels enseignements, 

quant à notre compréhension de la tentative heideggérienne, tirer alors de tous 

ces déplacements, de ces séismes ?  

 

Aussi essentielles soient-elles, et ne seraient-ce que parce qu’elles 

m’excèdent – inutile de préciser que la mauvaise conscience que je disais en 

ouverture de cette étude atteint là son comble, la tricherie paraissant 

difficilement pouvoir être plus grande – ce n’est à aucune de ces deux tâches, 

rapidement esquissées, que je tenterai de me livrer ici, dans ce qui suit. Plutôt, 

j’aimerais revenir sur quelques protestations que le lecteur d’Alexandre 

Lowit, du moins le lecteur que je suis ou que je m’efforce d’être, pourrait se 

surprendre à émettre, ou disons, plus humblement, sur certaines 

incompréhensions qu’il peine à surmonter.  

 

⁂ 

 

Pour ce faire, il faut d’abord aller avant les Carnets, effectuer une sorte de 

retour-arrière : revenir à ce qu’il en aura été de l’ambiguïté de la 

phénoménologie. La protestation, ou la maldonne, que je disais aura été 

double :  

 

- En premier lieu, une question qui paraitra d’abord ne savoir que porter à 

côté, comme si la mire de celui qui la pose était déréglée, ou à tout le moins 

qui paraîtra, en tant que telle, ne faire aucunement problème ni aller bien 

loin : Par quoi les mutations de la teneur de la présence – qu’il s’agisse, en 

l’occurrence, du passage du clivage au non-clivage, ou à l’inverse, d’une 

retombée de la présence en chair et en os dans une situation phénoménale 

dégradée – auront-elles été motivées ? Il faut répondre, avec Alexandre 

Lowit, et la réponse ne saurait se faire attendre tant il y insiste : par rien 

d’autre que par la Conscience constituante elle-même, saisie comme sphère 

 
18 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », p. 27. 
19 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », note 1, p. 28. 
20 D’autant plus si l’on admet que les Carnets portent sur plus originaire, plus ancien que ce 

qu’aura eu en vue la tentative heideggérienne (voir notamment : Carnets anté-

philosophiques, op. cit., « Annexe », §9, p. 256 ; « Carnet VIII », note 1, p. 202). 



MOREL 118 

d’être absolue et bien distinguée de la conscience humaine, empirique ou 

psychologique. C’est dire que le phénoménologue n’a aucune prise sur ces 

mutations, que seule la Conscience constituante en décide, que le Roi vient 

quand il veut ou que la Reine a ses caprices. Partant, c’est dire aussi que 

l’effectuation de l’épochè transcendantale ne saurait seule suffire à motiver la 

conversion à l’Idéalisme, ni à rendre effective la réduction : faut-il d’abord 

que les phénomènes y soient disposés. On comprend ainsi qu’aucun des 

premiers élèves de Husserl ne l’a suivi dans ladite conversion, l’épochè étant 

de peu de secours si les choses ne se mettent pas de la partie21. Soit.  

Mais la protestation, le malentendu ? Ils auront pris, initialement, le 

visage du soupçon. Soupçon que c’est en vérité le discours, le logos et le 

travail du logos, qui, en premier lieu, à chaque fois et d’une manière 

fatalement inapparente au regard d’Alexandre Lowit, auront motivé de telles 

mutations de la situation phénoménale22. De là, une autre entente de la 

langue : reconnaître que le discours a un effet sur la teneur de la présence, sur 

la situation phénoménale, qu’il est effectivement – bien que cette puissance 

sienne ne sache qu’être occultée au regard phénoménologique, que lui 

demeurer, en quelque sorte, hors-champ – l’opérateur des mutations de la 

présence, et même le moteur de la mobilité de l’Être et donc, en définitive, de 

l’Histoire. Et partant, à se faire jour : une autre entente de la phénoménologie, 

dont la -logie, le logos ne saura rester déterminé, en son essence, comme 

apophantique – dire au plus près les phénomènes et leur paysage ne sachant 

aller en retour, c’est ce qui sera apparu, sans modifier leur teneur23. 

Ultimement : se voir forcé à admettre, arrivé là et s’il en va bien ainsi, que la 

possibilité d’un travail transcendantal ne peut pas ne pas venir à l’idée – 

travail à venir opérant essentiellement dans, sur et par la langue, qui aurait à 

se déployer non pas à l’intérieur du monde mais en quelque sorte à la hauteur, 

au niveau même de l’apparaître, œuvrant, pour ainsi dire, en leur ménageant 

un espace où se donner, à la santé, au bonheur des choses mêmes, travail, en 

outre, qui ne se laisserait nullement saisir comme enchaînement des gestes 

 
21 Se reporter à : « D’où vient l’ambiguïté de la phénoménologie ? », op. cit., pp. 33-34.  
22 Il conviendrait d’identifier ce qui, du côté des textes d’A. Lowit, aura pu motiver un tel 

soupçon de notre part, c’est-à-dire de relever les traces symptomatiques du rôle essentiel 

revenant à la langue et plus précisément au travail des textes philosophiques, à la lecture 

active, laborieuse, des œuvres de la philosophie, dans les mutations de la situation 

phénoménale, bien que celui-ci soit en quelque façon inapparent ou occulté. Nous croyons 

discerner de telles traces dans « D’où vient l’ambiguïté de la phénoménologie ? » (op. cit., p. 

41), plus précisément dans l’épisode de la lecture des Méditations de Descartes, laquelle aura 

fait retomber dans la situation du clivage ; ainsi que dans « Un soulèvement du Paraître » 

(art. cit., pp. 58-59), s’agissant de la méthode opérant par substitution de mots (en 

l’occurrence par substitution du mot paraît au mot est), cette violence faite à la langue venant 

motiver une crue, un soulèvement du Paraître.  
23 Sur ces points, nous nous permettons de renvoyer à notre étude : A. Morel, « Sur l’actualité 

phénoménologique d’Henry Corbin. Un paradigme persan ? », Annales de 

phénoménologie – Nouvelle série, n°18, 2019, pp. 95-129. 



MOREL 119 

d’une conscience mais tout au contraire comme itération des opérations 

logiques constitutives d’un espace, et travail, enfin, qui ne serait le moyen de 

rien d’autre que de lui-même, s’avérant sans produit assignable dans le 

monde24.  

Cela sera donc d’abord revenu à soupçonner que le penseur n’a peut-

être pas les mains – la pensée – à ce point liées par les choses, c’est-à-dire, 

finalement, par la Conscience constituante, que le ‘salut’ – si c’est bien une 

réparation du monde, son bonheur ou son malheur, qui sont en jeu dans ce 

passage de la situation du clivage à celle du non-clivage – n’aura peut-être 

pas tant à se donner comme une grâce, une élection25, qu’à advenir comme 

œuvre, bref, que le phénoménologue n’a nullement à se résoudre à demeurer 

simple spectateur des mutations de la teneur de la présence, ni acteur 

involontaire de son propre regard.  

 

- En second lieu, une question impertinente : admettons que les choses 

viennent, sous le regard du phénoménologue, à se présenter en chair et en os 

et admettons que ce dernier parvienne à s’empêcher d’adopter une posture 

réflexive, à s’empêcher d’essayer de thématiser leur venue en présence par le 

biais d’une analyse en termes de noèse, de noème, de vécus de conscience26, 

etc., bref admettons que le phénoménologue parvienne à ne pas quitter du 

regard les choses mêmes au profit du flux de la conscience sur quoi son regard 

tendra à se retourner : comment les choses, livrées ainsi au regard du 

phénoménologue – ce spectateur importun – pourront-elles ne pas être 

effarouchées, ne pas se farder d’une pudeur rougissante et, en dernier lieu, ne 

pas se réserver ? Comment, alors, cela pourra-t-il ne pas affecter la teneur de 

leur présence ? Et en retour, comment le phénoménologue pourra-t-il ne pas 

être pris de honte ? Et n’est-ce pas cette honte, telle qu’elle vient répondre à 

la pudeur crispée des choses, qui motivera en dernier lieu l’adoption d’une 

posture réflexive, ce détournement du regard vers le domaine de la conscience 

et de ses vécus, bref qui poussera le phénoménologue husserlien à tourner le 

 
24 Une certaine lecture du Tractatus logico-philosophicus, sur laquelle nous ne pouvons 

revenir ici, est en jeu dans ces lignes. Nous avions tenté de la développer dans une thèse de 

doctorat en philosophie, intitulée Wittgenstein et la vie à venir. Ethique et logique dans le 

Tractatus logico-philosophicus, et soutenue à l’Université Clermont Auvergne le 20 mai 

2021. Bornons-nous à noter que le travail dont il est question ici se sera d’abord présenté, 

avec Wittgenstein, comme travail de clarification, d’élucidation logique de la langue, puis, 

toujours avec Wittgenstein, comme travail d’effectuation de l’espace logique que s’avère être 

la langue une fois élucidée en son essence, effectuation finale par où elle advient comme 

espace du seul et unique monde, monde ainsi, et par là seulement, heureux. 
25 Ce que dit bien l’ultime note de l’ « Avertissement du traducteur » : « Il resterait à se 

demander par quel caprice la phénoménologie transcendantale, ou plutôt la conscience 

constituante a fait son porte-parole d’un moi humain aussi mal armé et aussi mal placé que 

le mien. », Husserl, L’Idée de la Phénoménologie. Cinq Leçons, op. cit., « Avertissement », 

p. 34. 
26 Se reporter à « Un soulèvement du Paraître. De Husserl vers Heidegger », art. cit.  



MOREL 120 

dos aux choses et à l’innocence dont, en osant les regarder, en venant les 

surprendre, il les a privées, les enjoignant comme malgré lui à se retirer 

derrière leur propre apparition par là changée en simple apparence dévitalisée, 

à se cliver – à moins que les choses, une pudeur telle les saisissant qu’elles ne 

désirent plus que leur propre éclipse ne finissent par disparaître, par 

disparaître en et à la faveur d’un soulèvement du Paraître lui-même27, lequel 

Paraître, en ce que jusque-là, précisément, il les portait, portait leur avance en 

chair et en os, ne pouvait que se retirer dans l’inapparence afin que ce soient 

elles, elles seules, qui se montrent et viennent à régner ?  

Dans cette direction, un pas décisif aura été accompli quand aura été 

reconnue la connexion essentielle entre la pudeur et la parole ou, plutôt que 

la parole, la voix qui la porte en l’émettant. Car ce qui effarouche, n’est-ce 

pas d’abord la voix qui derrière le regard du phénoménologue serpente, cette 

voix retenue qui fait les regards parlants et lourds, les « que se dit-il, qu’est-

il en train de se dire, et que va-t-il aller raconter ? » qu’on prête aux yeux sans 

cela mutiques ? Et quant à la honte, ne faut-il pas alors admettre qu’elle n’est 

au fond qu’haleine renvoyée, retour de souffle qui, par reflux, saute au visage, 

soit plus clairement : sortie de l’inapparence de la voix, de cette voix qui 

jusque-là frayait derrière le regard, s’assourdissait en lui, et qui prend là, et là 

seulement, conscience de sa propre importunité c’est-à-dire d’elle-même, de 

ce qu’elle est de trop, surnuméraire en quelque sorte, ne sachant que troubler 

l’apparaître et finalement, pour son malheur, le cliver ?  

Ce qui attend en dernier lieu, si on élève au carré, si on prend pour 

thème cette honte originaire28, laquelle fait déjà le lit de l’attitude naturelle, 

comme un ver toujours déjà dans ce fruit qu’est notre vie naïve29 ? Une sorte 

d’épochè, consistant non plus en la suspension de toute position quant à 

l’existence d’une réalité extérieure à la conscience, et en la réduction 

conjointe à la sphère d’être absolue ainsi tirée de son oubli, ainsi libérée en 

son absoluité, que la conscience se révèle être, mais suspension de toute thèse 

quant à l’existence d’une pensée étrangère à la langue, à l’expression verbale, 

et réduction conjointe de la pensée – du regard – à la langue qui la porte, 

qu’essentiellement elle est, à quoi elle se résout, et de la langue à la voix qui 

la profère – cette épochè ne paraissant pas, à ce stade, savoir être en dernière 

 
27 Se reporter à « Un soulèvement du Paraître. De Husserl vers Heidegger », art. cit. 
28 Par originaire, nous voulons dire : qui se joue entre moi et le monde lui-même saisi en son 

apparaître, et non pas entre moi et les autres hommes. Nous pourrions résumer par la 

formule : sentiment d’être de trop.  
29 Contrairement à ce qu’il paraît en aller pour Alexandre Lowit, pour qui la vie naïve, la voix 

et les discours qu’elle enveloppe, ne semblent nullement effaroucher les choses (voir 

l’échange avec P. Ricœur dans « D’où vient l’ambiguïté de la phénoménologie ? », op. cit., 

p. 66-67, ainsi que « Un soulèvement du Paraître. De Husserl vers Heidegger », art. cit., 

p. 53-56). 



MOREL 121 

instance effective autrement que comme le travail à venir évoqué 

précédemment30.  

 

Il est temps, cela étant indiqué, de revenir aux Carnets. Ils font un livre 

étrange, et radical, d’une radicalité que seul, peut-être, le Tractatus logico-

philosophicus de Wittgenstein aura égalée et in fine surpassée. Le dilemme 

est le suivant : qu’ils soient compris à fond, et ils seront annihilés comme 

livre ; qu’ils demeurent tout du long et jusqu’au bout un livre, et c’est avouer 

qu’ils n’auront pu être à fond compris. Dit autrement : aucun lecteur ne sera 

jamais contemporain de ce livre que font les Carnets, et ce pour des raisons 

essentielles. 

C’est que pour pleinement le comprendre, pour savoir de quoi on parle 

en en parlant, bien plus que seulement avoir lu, il faudrait avoir vu, et avoir 

gardé la mémoire de ce qui a été vu. Or pour avoir vu et disposer de la 

mémoire de ce qui a été vu, il faudrait que l’Originaire ait consenti à sortir de 

sa réserve, à se lever et à tout détruire, à détruire tout entier ce qui fait notre 

aujourd’hui, jusqu’à nous emporter, nous balayer nous-mêmes, lecteurs, ainsi 

que ce livre auquel on se sera donné sans réserve31.  

Car si c’est bien là – se donner sans retenue aucune au livre, laisser tout 

pour lui – la première des conditions pour espérer avoir une chance de le 

comprendre à fond, pour espérer avoir une visée intuitive et non pas vide, une 

compréhension authentique et non pas simplement formelle, de ce qui est en 

jeu, elle n’est pourtant nullement suffisante, l’initiative de sa propre levée 

revenant à l’Originaire, non pas au lecteur – et comment ce dernier, sans 

ridicule, pourrait-il intimer à l’Être même de sortir de son retrait et pire 

encore, envisager que l’Être puisse lui obéir ?  

Que faire alors ? Arrivé là, après tous ces détours et circonvolutions, 

toutes ces tentatives de repousser le moment de parler du livre, faut-il 

capituler, arrêter brutalement ? Ou alors la question est-elle de savoir 

comment donner le change, de savoir comment tricher décemment ?  

Le moins malhonnête, du moins pour ce qu’il en va du lecteur que je 

suis, me semble être de m’enquérir des Carnets en y transportant mes 

questions, et pas tant mes questions, en vérité, que les protestations que 

j’indiquais à l’instant – toute la question étant de savoir ce que les Carnets, 

ultimement, leur réserveront.  

 

 
30 C’est-à-dire comme travail d’effectuation de l’espace logique du seul et unique monde – le 

travail d’élucidation ou de clarification logique réduisant la pensée à la langue jusqu’à faire 

coïncider strictement les deux, c’est-à-dire l’épochè, ne sachant être pleinement effectif que 

lorsque la langue finira par s’écrire, ou plutôt : par être effectivement écrite, à même les 

choses, comme espace logique du seul et unique monde, comme le plan même de leur 

manifestation pour rien ni personne.  
31 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et avertissements », notamment p. 11.  



MOREL 122 

* 

 

Il faut donc repartir de la question précédente, ainsi transposée ou 

traduite : par quoi le retrait de l’Originaire – lequel retrait, à chaque fois aura 

libéré la possibilité de figures toujours moins originaires, jusqu’à celle, on ne 

peut plus éloignée, que présente notre aujourd’hui – aura-t-il été motivé ? 

Encore une fois, la réponse d’Alexandre Lowit est simple et ne saurait se faire 

attendre : par rien sinon l’Originaire lui-même32.  

 À nouveau, notre même soupçon : que ça aura été, en vérité et à chaque 

fois, une certaine avancée de la Voix qui aura fait se réserver l’Être – le regard 

du phénoménologue ne sachant qu’être sourd à cette acoustique de l’Histoire.  

 Surdité, donc, de la philosophie, à la voix saisie en sa portée 

‘ontologique’, c’est-à-dire saisie en tant que Dimension sui generis faisant 

face, ou s’articulant, s’ajointant à la Dimension des Dimensions ? Et de même 

que la philosophie sera restée aveugle à ce qui était pourtant là, inapparent 

sous ses yeux, soit au paysage qu’est l’Être en son essentielle mobilité, 

admettre qu’elle aura été sourde à ce qui était pourtant à portée d’oreille, soit 

à l’essentielle mobilité de la Voix, écoutée désormais, et pour la première fois, 

selon les accords pleins de dissonances qu’elle passe avec l’Être ?  

 Mais alors, ne faut-il pas admettre qu’il est tout autant question d’une 

occultation, d’une mise en sourdine de la voix elle-même, d’un retrait de 

celle-ci, de son essence, dans l’inapparent, de son recouvrement ou 

assourdissement ? Et recouvrement par quoi d’autre que par cela même 

qu’elle véhicule et dont elle ne paraît d’abord qu’être le medium indifférent, 

par quoi d’autre sinon par l’objectivation du sens qu’elle est, et par quoi 

d’autre, en définitive, que par le regard que de tels objets de pensée – en 

vérité : de telles Idées – appellent ou suscitent ?  

 Mais aveugle ou sourd, le philosophe, avons-nous dit ? Non pas, à 

rigoureusement parler. Car il ne s’agit aucunement d’une déficience du regard 

ou de l’oreille, d’une incapacité ou d’une inadvertance de la pensée, mais 

bien, pour ainsi dire, de l’ordre même des choses : d’un nécessaire retrait et 

de l’Être et de la Voix et de leur différend, et retrait par quoi seule la pensée 

philosophique aura été possible.  

 Reprenons. S’il en va bien ainsi, la première des indications formelles 

données par A. Lowit en appendice des Carnets pourrait être reversée à ce 

nouveau compte, en étant réécrite comme suit :  

 

L’ “histoire” allant de l’“Originaire” au monde non-originaire d’aujourd’hui 

a son essence dans une avancée grandissante, hyperbolique, de la Voix : c’est 

 
32 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet I », p. 46. 



MOREL 123 

la Voix qui, en avançant toujours plus et en muant, produit un monde de plus 

en plus ”non-originaire“.33  

 

Mais qu’en est-il de cette voix ? Nous n’avons qu’elle à la bouche. Sommes-

nous pourtant véritablement au fait de ce qui se tient derrière ce mot ? Est-il, 

après tout, autre chose que le nom – le repoussoir – de ma propre confusion ?  

 Il faut d’abord marquer tout ce qu’elle n’est pas, tout ce à quoi elle ne 

saurait se laisser réduire. D’abord ceci, le plus étrange : qu’elle n’est rien 

d’humain, qu’elle n’est pas, essentiellement, une production de l’homme et 

de ses organes vocaux, que ce n’est donc pas moi qui parle par ma propre 

bouche mais que je suis pour ainsi dire parlé par la voix que je, ou qui par moi 

s’articule ; qu’en vérité, l’homme n’aura été qu’une figure de l’appropriation 

de la Voix par elle-même, comme si cette dernière avait dû se donner un corps 

et des organes, s’épaissir en chair afin d’être en mesure de se sculpter ; que 

l’homme n’aura été, à chaque fois, qu’un des visages – et ces visages auront 

été multiples, leur mobilité hyperbolique, la succession des époques qu’en 

régnant à chaque fois de manière hégémonique ils auront constituées, ne 

faisant rien d’autre que le fond même de l’Histoire – qu’aura pris l’exception 

de la Voix, qu’une manière de négocier la séparation par quoi elle est d’avec 

ce qui n’est pas elle, qu’une manière de trouver une place en regard des 

choses, en regard de l’extériorité qu’elle s’oppose, un différend avec l’Être, 

une polémique avec la Dimension des Dimensions faisant l’essentiel de sa 

situation.  

 Et, pour lever tout malentendu : que la voix ne saurait être déterminée 

comme constituant la part sensible de l’esprit, ni comme matière du sens – ce 

dernier étant ici saisi comme réalité idéelle, intelligible – ni comme simple 

émission empirique34.  

 Comment alors la dire positivement ? À ce stade, on ne saurait proposer 

que ceci : elle est cela qui raconte, et pour être cela qui raconte, elle a à 

demeurer et elle aura due être originairement cela qui clive, qui déchire. Sa 

percée aura été la déchirure, et partant la douleur, par quoi il y a monde, lequel 

monde ne saurait être, pour et par cela même, c’est-à-dire de par sa propre 

provenance, que malheureux. Mais tout cela, à ce stade, ne saurait être que 

mal entendu, il faudra y revenir.  

 Essayons, pour l’heure, de préciser, en reprenant le fil des Carnets. Car 

si la ligne de fond, le fil directeur de ces derniers est bien le différer35 – et 

 
33 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Annexe », §5, p. 250 [citation modifiée]. 
34 C’est que la Voix est plus ancienne – plus originaire – que l’opposition de la nature et de 

l’esprit, ou que celle de la matière et de la forme, ou encore du sensible et de l’intelligible.  
35 Sur ce point, une confrontation entre Alexandre Lowit et Jean Paulhan serait bienvenue, 

les trajectoires des deux penseurs, malgré tout ce qui les sépare, se présentant comme 

étrangement parallèles. De fait, c’est bien le passage d’une situation phénoménale dégradée 

à celle du non-clivage, quand bien même il ne l’aura pas dit dans les termes de la 



MOREL 124 

c’est bien comme destruction des différences que la remontée qu’ils font se 

présente – par quoi celui-ci, sinon par la Voix, aura-t-il pu être motivé ? Car 

si par différer il faut entendre différer de l’Être, c’est-à-dire un « ne plus être 

pour Lui », et si les différences ne peuvent, en tant que telles, pointer, se 

déployer puis croître et proliférer de manière exponentielle qu’à partir de ce 

différer, si elles ne tiennent bien leur règne que de ce différer, c’est-à-dire de 

la destruction du pour, c’est-à-dire du retrait de l’Être36, la question « pour 

quoi ces différences sont-elles ? » se pose.  

Ne plus être pour Lui, à quoi, à qui est-ce s’en remettre ? Vers quoi, 

vers qui, est-ce être orienté ? Par quoi, par qui est-ce avoir été introduit ? Ne 

faut-il pas, et ce, sans pour autant, et dans la mesure du possible, quitter du 

regard – et quand bien même celui-ci ne la saisirait-il que par une visée vide, 

d’une manière toute formelle – la Dimension des Dimensions, le paysage 

qu’est l’Être même, dresser l’oreille vers l’autre Dimension que nous disions, 

soit celle de la Voix ici prise à l’état inchoatif ?  

 Ce serait dire : il n’y a de différences que par et pour la Voix37, telle 

qu’elle fait face à l’Être – l’avance de la première motivant le retrait du 

second – et Alexandre Lowit, n’ayant eu d’yeux que pour la dimension de 

l’Être saisie en son essentielle mobilité, tournant le dos à ce qui, dans les 

coulisses – ou plutôt que les coulisses : l’autre côté, l’autre Dimension, le 

hors-champ – se trame, n’aura ainsi assisté qu’à la moitié du Drame, aura été 

témoin de la moitié seulement de la vérité, cette moitié lui revenant fût-elle la 

meilleure part – tout se passant comme si il avait certes vu, et on n’aura jamais 

mieux vu que lui, les bouleversements de l’Être, mais sans pourtant avoir été 

mis en position d’en saisir les motivations occultes, destinées qu’elles auront 

été à lui rester inapparentes – cela aura été pour lui une sorte de cinéma 

muet – et sans bien-sûr qu’il y ait eu, dans tout cela, la moindre légèreté, 

insuffisance ou inadvertance de sa part.  

 
phénoménologie husserlienne, qui parle déjà dans sa recension de la peinture moderne (se 

reporter à : J. Paulhan, Les incertitudes du langage, Paris, Gallimard, 1970, pp. 119-135). 

Surtout, sa tentative de pensée, laquelle, tout du long, n’aura cherché qu’à percer une seule 

et unique énigme, celle de la langue, aura ultimement débouché sur l’abolition de tout 

différer. Ainsi peut-il écrire : « Le secret que nous poursuivons se dirait assez bien : il n’y a 

dans le monde aucune des différences dont vous faites si grand cas. Tout est un. », J. Paulhan, 

Œuvres complètes, Tome III, Paris, Le cercle du livre précieux, 1967, « Le don des langues », 

§11, p. 419. Et par quoi un tel bouleversement final aura-t-il été motivé ? Par un travail sur 

la langue, précisément. « Si j’envisage à présent l’ensemble de ma recherche, voici ce que je 

découvre : soit partant de la pensée, soit du mot ou de la chose, je me suis trouvé conduit à 

la même conclusion, c’est à savoir que, malgré l’apparence, chose, mot, ou pensée reviennent 

au même et ne font qu’un. », Ibidem, §12, p. 421. 
36 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et Avertissements », notamment p. 24.  
37 C’est la possibilité même de la langue ainsi que le rang revenant à la grammaire qui sont 

en jeu ici, c’est-à-dire le retrait déterminé de l’Être qui seul rang possible et une langue et 

une grammaire (voir notamment le « Carnet I » ainsi que « Carnet V », Carnets anté-

philosophiques, op. cit., respectivement pp. 47-48 et pp. 133-134). 



MOREL 125 

 Pour illustrer mieux cette double entente, considérons le moment 

‘politique’. Si la condition de possibilité du Roi originaire est bien un certain 

retrait de l’Être, par quoi un autre que Lui vient à régner à Sa place38, 

autrement dit et en utilisant le langage de l’anthropologie, si l’institution de 

l’autorité politique en tant que séparée de la société et venant transcender cette 

dernière tout en la divisant, fait tout un avec un retrait du pour-l’Être 

originaire, bref, si l’origine même de l’inégalité est bien à penser comme un 

certain retrait de l’Originaire39, ne pourrait-on pas conjointement, depuis 

l’autre Dimension, lire dans cette institution une certaine mutation de la 

Voix ?  

Soit : qu’après avoir été voix de la société indivise, cette dernière 

parlant d’un seul corps sans distinction aucune à travers la bouche du 

« chef » – et il paraît bien en aller ainsi de la société primitive, telle que Pierre 

Clastres l’aura ressaisie, en particulier de son chef sans pouvoir, simple porte-

voix de la communauté40 – faire l’hypothèse qu’elle aurait été comme 

capturée, appropriée par un seul ou une caste, en quoi elle se sépare du groupe 

qu’ainsi faisant elle divise et vient transcender – et ce serait là sa mue en voix 

impérative, exigeant obéissance – ce jusqu’à finir par s’approprier à chaque 

individu, lequel individu, parce qu’il est un individu, une voix, aura désormais 

démocratiquement son mot à dire.  

Mais laissons là ces spéculations et reprenons notre fil. C’est qu’une 

protestation, une objection radicale s’élève – un démenti ferme, catégorique, 

à tout ce que nous avons avancé. Il tranche d’une manière simple et vive : les 

Carnets ne portent-ils pas, dans l’extrême proximité de l’Originaire, avant la 

possibilité même du langage, du parler et du faire silence41 ? Et si tel est bien 

le cas, cela ne revient-il pas à se voir forcé d’admettre qu’au voisinage de 

 
38 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet V », p. 143-145. 
39 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet V », p. 147-148. 
40 Il serait bienvenu, dans cette perspective, et malgré tout ce qui les sépare – soit malgré tout 

ce qui sépare d’une part, les sciences de l’homme, dont la condition de possibilité est un 

retrait conséquent de l’Originaire et qui ne sauraient pour cela avoir d’yeux que pour notre 

aujourd’hui, ce dernier leur allant de soi (sur ce point, se reporter également à « Heidegger 

et les Grecs », art. cit.), et d’autre part, les Carnets, et malgré tout ce qui sépare en outre, et 

qui conviendrait d’être élucidé, les sociétés primitives et les ‘tribus’ originaires qu’ont en vue 

les Carnets – de comparer les figures respectives du « chef de communauté originaire » 

(Carnet V, pp. 144-145) et du ‘chef’ d’une société primitive. Le « Carnet V » ne doit-il pas 

être lu comme une contribution majeure à la question de l’émergence de l’Etat – origine de 

l’Etat qui, au regard de Pierre Clastres lui-même, sera demeurée, et peut-être, c’est ce qui 

apparaît ici, pour des raisons essentielles, essentielles car tenant aux limites mêmes du regard 

anthropologique ou ethnologique qui était le sien, une énigme – contribution qui peinerait 

toutefois, on peut le présumer, à être entendue en toute sa portée par les historiens et les 

anthropologues ? De Pierre Clastres, il faudra consulter : La société contre l’état, Paris, 

Editions de Minuit, 1974, avant tout et décisivement le chapitre 9 (« De l’Un sans le 

Multiple »), ainsi que le chapitre 2 (« Echange et pouvoir : philosophie de la chefferie 

indienne ») et le chapitre 11 (« La société contre l’état »).  
41 Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Carnet III », pp. 95-96 ; « Annexe », §9, p. 256.  



MOREL 126 

l’Originaire, il n’y a nulle place pour une voix et encore moins, donc, pour la 

Voix ?  

Pour être en mesure d’essayer de répondre, il faut d’abord examiner, 

dans la perspective de ce qui serait une espèce de cosmologie, ce qu’il en va 

de « l’archi-événement » de la scission, du déchirement qu’aura constitué la 

percée stridente – percée prétendant être, dans cette perspective, l’Origine de 

l’Originaire lui-même – de ce que nous appelons Voix.  

Et là encore, l’objection rebondit, il faut admettre : les Carnets portent 

avant – ce, dès le Ciel-et-Terre originaire et sans avoir, pour ce qui est en 

question ici, à remonter jusqu’à l’Ici-et-Maintenant originaire – la possibilité 

même d’une cosmologie, que celle-ci soit de registre scientifique, 

philosophique ou mythologique, qu’elle prenne la forme d’un récit ou d’un 

système.  

 Il convient toutefois de ne pas se laisser effaroucher et d’aller y regarder 

de plus près. Pour espérer être en mesure de préciser, un détour par la 

cosmologie phénoménologique développée par Renaud Barbaras semble 

s’annoncer fécond.  

La question qui oriente la pensée de ce dernier est pourtant on ne peut 

plus étrangère à ce par quoi Alexandre Lowit aura été convoqué – plus d’un 

monde, d’un site, les sépare – celle-là parlant essentiellement à partir de notre 

aujourd’hui, soit depuis le non-originaire, étant au fond anhistorique, et 

paraissant laisser peu de prise à une thématisation de la mobilité de la 

présence, des mutations de la situation phénoménale, à moins qu’elle ne les 

ressaisisse comme simples affections ou défaillances, accidents d’une 

subjectivité.  

L’ego transcendantal ayant été rabattu sur l’ego psycho-physique, et 

l’Idéalisme radical institué par Husserl se voyant ainsi couper les ailes, 

comme dépassé dans et par un retour à l’immanence du monde, la question 

est de savoir comment le monde peut paraître, se montrer à ce qui n’est 

pourtant qu’une partie du monde en tant que telle immergée en lui42. Il faut 

alors, pour répondre, laisser se déployer, à partir du monde, une genèse de la 

subjectivité – la subjectivité en question ne constituant pas tant les 

phénomènes qu’étant leur simple destinataire, et une telle genèse s’avérant 

tout autant genèse de la phénoménalité elle-même, reconstitution, en quelque 

sorte, du procès de phénoménalisation.  

 
42« En d’autres termes, plus immédiatement phénoménologiques, en dépit de sa différence le 

sujet doit appartenir au monde qu’il fait apparaître et la difficulté est bien alors de concilier 

ces deux dimensions. […] Le problème se précise donc : comment le sujet peut-il, sous le 

même rapport, faire paraître le monde et lui appartenir ? Selon quel mode d’existence 

peuvent bien se concilier l’inscription dans le monde et la puissance phénoménalisante ? », 

R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, Paris, Cerf, 2016, pp. 17-18. 



MOREL 127 

Le cœur de la difficulté est in fine d’expliquer comment le monde – ou 

plutôt que le monde, l’apparaître primaire, le mouvement de proto-

phénoménalisation43, ce dernier, étant à ce stade essentiellement anonyme, 

pour rien ni personne, un sujet à qui se manifester, à qui s’adresser faisant 

défaut – en est venu à se scinder, à se séparer de lui-même afin de s’opposer 

un vis-à-vis auquel se montrer, à moins qu’il n’y ait rien à expliquer et que le 

recours à un événement, en tant que tel sans cause ni raison, ne se révèle là 

être seul pertinent : en l’occurrence l’archi-événement d’une scission 

originaire44, d’une déchirure par quoi il y aura désormais d’un côté la 

manifestation, de l’autre, un destinataire de cette manifestation, tout cela 

faisant un monde.  

Le langage, dans cette perspective, pourra finalement être ressaisi 

comme une des figures du désir transcendantal45, soit comme mouvement 

d’un impossible retour à l’origine du monde, à ce monde d’avant le monde en 

quoi on nageait et qu’on a perdu – la poche qu’aura été cette unité première, 

cette nuit, ce Jadis immémorial, ayant été rompue, déchirée – perdu 

précisément dans et par l’archi-événement de la scission, c’est-à-dire de la 

naissance par quoi seule les phénomènes auront pu être véritablement des 

phénomènes, c’est-à-dire se montrer à un témoin en plein jour, dans la 

lumière.  

Cela revient somme toute à instituer le langage comme simple effet, 

second, dérivé, de l’archi-événement, et partant comme étranger à ce dernier, 

puisque ne venant qu’après lui, après le divorce plutôt qu’après la noce, et 

n’ayant donc rien à voir, pour l’essentiel, avec l’essence de la manifestation.  

Cela revient surtout à faire de ce dernier, de la langue et de la voix qui 

la profère, une faculté, ou une production, proprement humaine, et ce quand 

bien même il faudrait comprendre que ce sont elles, langue et voix, qui en 

vérité constituent en son essence et instituent en tant que tel l’homme, et non 

point l’inverse.  

D’où une énième protestation, et un déplacement : admettre que l’archi-

événement de la scission originaire n’est autre que la percée stridente d’un cri 

déchirant, inhumain, poussé par rien sinon par le cœur de la nuit – par le 

Sombre ? – cri ou séparation qu’est l’origine elle-même et par quoi aura été 

 
43 Sur l’archi-mouvement : R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, op. cit., « Le procès du 

monde », pp. 23-31 ; R. Barbaras, Dynamique de la manifestation, op. cit., Deuxième 

partie : Cosmologie, Chap. IV « Le proto-mouvement de manifestation », pp. 207-237.  
44Sur l’archi-événement : R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, op. cit., pp. 75-99 ; 

Dynamique de la manifestation, Paris, Vrin, 2013, Troisième partie : Métaphysique, Chap. I 

« L’archi-événement », pp. 241-268. 
45 Sur ce point, on se reportera avant tout à : R. Barbaras, Métaphysique du sentiment, op. 

cit., pp. 140-159. On consultera également se référer, du même auteur : Le désir et le monde, 

Paris, Hermann, 2016, pp. 124-126 ; ainsi que le second chapitre de la quatrième partie de 

La vie lacunaire, Paris, Vrin, 2011, « L’origine du corps humain. La perte et le symbolique », 

pp. 179-193. 



MOREL 128 

opposé, expulsé, un destinataire, un témoin, en la figure d’abord d’une voix 

inappropriée, babillante, finissant, si on raccourcit, s’étant épaissie en chair et 

donnée les moyens de s’articuler jusqu’à parler à tue-tête, par raconter ce que, 

par cette scission même, il y a, soit elle-même et le monde, et de loin en loin, 

ainsi racontant et se racontant, à leur donner à chaque fois un visage comme 

tel essentiellement mobile ou plastique.  

Arrivés là, nous pouvons tenter de revenir aux Carnets. Si l’origine ne 

consiste bien qu’en cette percée stridente, cette déflagration, si, plus 

radicalement, cela revient bien à admettre qu’elle n’advient jamais que dans 

et par – et même : que comme – sa propre déchirure, si bien qu’elle ne saurait 

que faire essentiellement défaut, ayant toujours déjà été manquée, la percée 

par quoi elle survient étant sa propre destruction dans ce qui n’est, à chaque 

fois, déjà plus elle, n’y a-t-il pas là de quoi situer autrement l’Originaire 

auquel les Carnets ont essentiellement à faire46 ? Car n’est-ce pas cette 

éruption initiale qui seule, en premier lieu, aura ménagé Lui, l’Être, qui seule 

L’aura suscité, c’est-à-dire qui, seule, aura inauguré, libéré et ouvert, la 

Dimension des Dimensions – laquelle s’avère ici non pas tant clairière que 

cratère – en son essentiel différend avec cette autre Dimension qu’est la Voix, 

pareillement suscitée par la même éruption initiale et d’où, précisément, 

l’Être tirera sa mobilité, l’Originaire, la motivation de son retrait ?  

La percée initiale aura été ce par quoi et il y a Être et il y a Voix et il y 

a différend des deux, l’avancée de la seconde faisant le retrait du premier. 

Mais l’objection ? Que l’Origine de l’Originaire ne saurait être ressaisie 

comme percée déchirante d’une Voix – les Carnets portant avant la possibilité 

même de la langue, de la voix et du silence ?  

Laissons la parole à Camille Flammarion :  

 

Les cyclones sont de vastes tourbillons, de plus ou moins grand diamètre, dans 

lesquels la force du vent augmente de tous les points de la circonférence 

jusqu’au centre, où règne un calme d’une étendue variable. En ce centre 

cependant, la mer reste horriblement agitée. Dans cet espace de calme, il 

n’existe pas de nuage ; le soleil resplendit, les astres reparaissent, et l’on croit 

au retour du beau temps, à la sécurité entière, alors que l’on est de tous côtés 

entouré par une vaste ceinture d’orage et de rafales terribles, dont on ne saurait 

éviter les assauts. […] lorsqu’on arrive à cette région du centre, on passe de la 

tempête la plus violente au calme le plus complet, et réciproquement, 

lorsqu’on la quitte, on passe du calme le plus complet à la tempête la plus 

violente […].  

 

 
46C’est dire, d’une manière plus imagée mais peut-être non moins parlante, que la « nuit » ne 

sera jamais advenue que dans et par l’éclair qui la déchire, la paix, que dans et par la scission 

tragique par quoi elle vire en guerre, en pόlemos, le silence, que dans et par le cri qui le rompt, 

l’indistinction initiale, que dans et par le différer en quoi elle éclate et se perd.  



MOREL 129 

Les rafales qui déchirent l’air pendant le cyclone font entendre comme un 

rugissement de bêtes sauvages, un effroyable tumulte de voix sans nombre et 

de cris de terreur. Sur le passage du centre, un bruit formidable ressemblant à 

des décharges d’artillerie, un continuel grondement de tonnerre, la voix même 

de l’ouragan éclate et domine tout. […] Les constructions qui se trouvent sur 

le chemin du météore sont arrachées de leurs fondements, les eaux du fleuve 

sont arrêtées et refluent vers leur source, les arbres isolés éclatent et labourent 

la terre de leur racine, les forêts plient comme si elles ne formaient qu’une 

seule masse, et livrent à la tempête leurs branches rompues et leurs feuilles 

déchirées. L’herbe même est déracinée et balayée du sol.47  

 

Car c’est bien un cyclone – cyclone originaire – en quoi aura été pris 

Alexandre Lowit : colonne d’air ascendant qu’est la Voix perçante, puis 

tempête, tourbillons, fracas, grands vents.  

C’est dire que le regard aura été transporté au plus près, au cœur même 

de la catastrophe initiale par où les deux plaques, les deux Dimensions auront 

surgi, auront été dressées, et ainsi, à rebours, au fil de la remontée, aura pu les 

saisir à l’état inchoatif, en leur naissance conjointe, assister, de proche en 

proche, à cette espèce de subduction d’où seront sorties les assises même du 

monde48.  

 Dans l’œil du cyclone que fait la Voix tonnante, déchainée, s’enroulant 

en grands vents circulaires, c’est calme plat, soleil et silence – silence ou paix 

plus anciens en un sens que la Voix même qui nativement souffle et balaie 

tout, paix qu’elle garde, qu’elle abrite en son centre comme une île 

sereine – c’est l’Originaire, que le regard, après coup, aura eu à ressaisir, pour 

quoi il n’aura pu qu’être tout œil, ne se voyant pouvoir qu’être essentiellement 

sourd au paysage essentiellement sonore qui en constitue pourtant l’écrin de 

fureur.  

Et tout cela que l’on dit, à le bien prendre, s’avère on ne peut plus ancien 

que toute tentative de raconter le cosmos et sa genèse, car au voisinage de 

l’Originaire, c’est-à-dire dans l’œil du cyclone qu’est l’Origine, au cœur de 

cette douleur, de cette déchirure, de ce décollement de l’Être par la Voix, dans 

la plaie même se faisant, il n’y a rien – pas de choses, pas d’étants, et encore 

moins de Tout des étants – c’est-à-dire, radicalement, pas de différence. Un 

bel ordre, un monde – raconter à partir d’eux leur propre mise en place, rendre 

 
47 Camille Flammarion, L’atmosphère. Météorologie populaire, Paris, Hachette, 1888, 

respectivement page 555 et page 564. 
48 La toile de fond de cette percée, ou plutôt : cela qui n’advient que par sa propre déchirure, 

cela qui toujours déjà se déchire, n’est-ce pas le Sombre lui-même ? « S’il est permis de se 

risquer à formuler le plus inattendu mais le plus ‘salvateur’ des ‘tournants’ qui auront attendu 

le regard des Carnets : cela aura été la mutation de l’Être par où c’est, non la Lumière mais 

le ‘Sombre’ qui deviendra le plus radicalement ‘positif’ – le plus radicalement ‘salvateur’. », 

Carnets anté-philosophiques, op. cit., « Précisions et Avertissements », note 3, p. 27. 



MOREL 130 

raison de l’ordre à partir de l’ordre en inventant un hypothétique 

désordre : comment cela pourrait-il venir à l’idée ? 

Mais n’est-ce pas là, toutefois, retomber en métaphysique, sinon se 

perdre en spéculations, ou pire, en images confuses et vaines ? Cela n’est pas 

évident. Car rien n’indique qu’il ne sache y avoir expérience des mutations 

de la Voix, par quoi tout cela que nous disons se verrait attesté 

« phénoménalement », acoustiquement, au lieu d’avoir à demeurer simples 

mots jetés en l’air.  

Et rien n’indique non plus qu’une autre manière de penser, et de relire, 

l’histoire de la philosophie ne se réserve pas là, dont la méthode serait : 

ramener les textes aux situations phénoménales qui les portent c’est-à-dire 

aux voix qui les profèrent, soit : ramper au ras des textes, faire défiler ce 

cinéma de papier, tenter de tirer du silence les voix qui le sous-tendent et le 

parlent, l’ont parlé, les écouter enfin en leur mobilité – l’histoire de la 

métaphysique se faisant entendre dans cette perspective comme Histoire de 

l’oubli de la Voix, ou plutôt qu’histoire d’un oubli, comme Histoire de 

l’exception et de l’occultation de la Voix, de son nécessaire recouvrement, 

mieux : de son assourdissement ou mise en sourdine par le regard même, 

philosophique ou phénoménologique, qu’elle suscite, qu’elle rend à chaque 

fois possible, puisque constituant à chaque fois l’échafaudage inapparent de 

celui-ci, son secret ou son verso.  

Pour ces raisons, une telle Histoire se laissera-t-elle écrire 

philosophiquement, se laissera-t-elle penser et ressaisir par des moyens 

strictement et rigoureusement philosophiques ? Ne restera-t-il pas qu’à s’en 

remettre à un récit, à un raconter une histoire, afin justement – en ce qui serait 

une sorte de récapitulation finale de la Voix par elle-même – de narrer sa 

propre percée, puis, de loin en loin, la mutation par où elle se sera mise à 

parler philosophiquement, laquelle mutation, en tant qu’institution du regard 

philosophique, aura été l’amorce décisive de sa propre occultation ou mise en 

sourdine, c’est-à-dire, au fond : coup d’envoi du malheur ?  

 Passons. 

 

* 

 

Arrivés là, une dernière question attend. Si l’Originaire n’est pas et ne saurait 

pas être une simple virtualité, un fantôme qui hante l’histoire réelle des 

hommes et qui permet de mesurer à chaque fois le degré de non-originarité 

d’une époque, bref s’il n’est pas le simple point de fuite, ou le foyer, comme 

tel idéal pour n’avoir jamais eu lieu, de l’histoire, encore moins une sorte 

d’équivalent de l’état de nature, qu’en est-il de l’Origine que nous disions, de 

l’Origine de l’Originaire lui-même ? Car cette dernière ne semble advenir que 

dans et par sa propre déchirure. Pour cela, tout paraît se passer comme si, en 



MOREL 131 

un sens, elle n’avait jamais effectivement lieu, toute l’histoire qui en ressort, 

l’histoire des hommes, se présentant plutôt, en vérité, comme une lente 

agonie, ou comme l’histoire d’un accident, le devenir d’un manquement.  

La tâche qui alors, ultimement, s’annonce ne sera-t-elle pas celle d’une 

réconciliation – noces des deux Dimensions : de la Voix et de l’Être – par où 

seulement il en serait fini de cette honte qu’on disait et qui déjà, dans 

l’originaire, couvait, soit la tâche de réparer la déchirure que l’Origine est ou 

fût, de panser cette plaie qu’on appelle monde, de ramener la Voix à la seule 

et unique terre, au lieu qu’elle se perde en idées, en ces nuages qu’elle-même 

sécrète, qu’on nomme philosophie et qui sont le malheur de ce qu’il y a, soit : 

travail à venir d’effectuation de l’Origine49 – Origine s’annonçant là, en tant 

que telle, comme essentiellement à venir50 ?

 
49 Ici, la séparation d’avec le Tractatus logico-philosophicus de Wittgenstein, la rupture, est 

ou sera consommée. La limite de ce dernier n’est-elle pas de ne pas – et ce pour des raisons 

essentielles : sa posture étant essentiellement critique, et donc statique – avoir été en mesure 

de faire la genèse, de restituer l’Histoire de la langue – et partant de la Voix – qu’il prétend 

élucider et clarifier logiquement ?  
50 Par où l’on voit que l’effectuation de l’Origine – tout réparer – ne saurait être en mesure 

de venir à l’idée et de laisser prise à un travail qu’au terme de l’Histoire – soit seulement 

lorsque tout aura été détruit par la Voix, lorsque le devenir de la catastrophe, de l’agonie, du 

manquement, seront en voie d’atteindre leur extrême limite, leur ultime bout. Si l’Originaire 

qu’ont en vue les Carnets se tient à l’initial de l’Histoire, l’Histoire n’étant somme toute 

qu’Histoire de son retrait, s’il en est bien la provenance essentielle, on comprend alors 

l’abîme séparant ce qui tente de se penser ici des Carnets. Mais on comprend aussi l’immense 

proximité des deux.  





 

 

L’architectonique en phénoménologie,  

d’Eugen Fink à Marc Richir 

 

STÉPHANE FINETTI 

 

 

Introduction 

 

Si l’on peut employer aujourd’hui le concept d’architectonique en 

phénoménologie, c’est avant tout grâce à Eugen Fink. C’est lui qui, dans les 

années 30, eut l’idée d’exhumer ce concept kantien et d’en explorer les 

ressources implicites pour penser le système de philosophie 

phénoménologique d’Edmund Husserl. Alors que, de nos jours, cet emprunt 

ne semble plus problématique (du moins dans la phénoménologie 

d’inspiration finkienne), il devait être loin d’aller de soi à l’époque. En effet, 

la phénoménologie ne pouvait emprunter simplement « l’art des systèmes » 

[die Kunst der Systeme]1 au criticisme kantien. Se posait pour Fink la question 

de savoir comment repenser les concepts kantiens de « système » et d’« art 

des systèmes » dans la perspective phénoménologique inaugurée par Husserl. 

Nous commencerons par examiner la manière dont Fink a tenté de répondre 

à cette question en forgeant les concepts de système ouvert et de systématique 

ouverte. 

Dans la phénoménologie contemporaine, le principal héritier de la 

démarche architectonique de Fink est Marc Richir. Il procède en effet à une 

refonte du concept finkien (et, indirectement, du concept kantien) 

d’architectonique, qui le replace au cœur de la méthode phénoménologique2. 

Richir admet lui-même cet héritage dans la Ière Méditation 

phénoménologique, en affirmant que  

 

s’il y a un « système » en elle <en phénoménologie>, c’est seulement dans le 

sens où Fink lui-même l’avait remarquablement compris dans la 

VIème Méditation cartésienne, c’est-à-dire au sens kantien de 

l’architectonique3. 

 

 
1 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860. 
2 Sur la méthode phénoménologique et l’architectonique chez M. Richir, cf. Acta 

Universitatis Carolinae (AUC) Interpretationes, Studia philosophica europeanea, vol. IX, 

n. 1, 2019. 
3 M. Richir, Méditations phénoménologiques, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1992, 

p. 23. Cf. S. Finetti, « Richir lecteur de Fink : méthode et architectonique », in AUC 

Interpretationes, vol. IX, n. 1, 2019, p. 139-160. 



FINETTI 134 

Cela ne veut pas dire que Richir reprenne tels quels les concepts finkiens de 

système ouvert et de systématique ouverte : il y a dans son héritage à la fois 

une part de fidélité et une part d’infidélité à la démarche finkienne (l’une 

n’allant d’ailleurs pas sans l’autre). À l’inverse de Fink, par exemple, Richir 

ne partage pas l’idée kantienne d’architectonique comme « doctrine <de ce 

qui relève> du scientifique » [Lehre des Scientifischen]4 : la phénoménologie 

n’est pour lui en aucun cas une science. On se concentrera ainsi, en deuxième 

lieu, sur la refonte richirienne du concept finkien (et, indirectement, du 

concept kantien) d’architectonique. 

 

I. L’architectonique de la phénoménologie husserlienne selon Fink 

 

I. 1. La croissance du système de philosophie phénoménologique 

d’Edmund Husserl 

 

Fink cherche à penser le système de philosophie phénoménologique 

d’Edmund Husserl par le biais du concept kantien d’architectonique à 

plusieurs reprises et de différentes manières5. Dans la Disposition du 

« système de philosophie phénoménologique » d’Edmund Husserl (1930), il 

en opère une reprise implicite6. Il le reprend en revanche explicitement dans 

la Sixième méditation cartésienne7 (1932) ainsi que dans les articles La 

philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl face à la critique 

contemporaine8 (1933) et Que veut la phénoménologie d’Edmund Husserl ?9 

(1934). Parallèlement aux textes destinés à la publication, Fink réélabore 

également le concept kantien d’architectonique dans ses notes de recherches, 

 
4 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860. Pour cette traduction et pour cette question, 

voir A. Schnell, « À propos du “phénomène” et de la “phénoménalisation” chez Marc 

Richir », in AUC Interpretationes, vol. IX, n. 1, 2019, p. 28 sqq. 
5 L’emploi finkien du concept d’architectonique est en fait beaucoup plus ample : il y a pour 

Fink aussi une « architectonique des ontologies mondaines » (Studien zur Phänomenologie 

1930-1939, M. Nijhoff, Den Haag, 1966, Phaenomenologica 21 – abrégé en 

Phaen 21 – p. 18 ; tr. fr. p. 32, ainsi que Gesamtausgabe, Phänomenologie und Philosophie, 

Band 3. Phäno-menologische Werkstatt, Teilband 1: Doktorarbeit und erste Assistenzjahre 

bei Husserl, R. Bruzina (éd.), Freiburg/Müchen, Verlag Karl Alber, 2006, p. 279 – par suite 

simplement EFGA 3.1). Cette acception naturelle du concept d’architectonique ne pourra 

cependant être traitée dans le cadre de cet article : on se limitera à l’architectonique de la 

philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl, selon Fink. 
6 Cf. Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass Eugen Finks (1932) mit Anmerkungen und 

Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34), G. van Kerckhoven (éd.), 

Dordrecht, Kluwer Academics, 1988 (Husserliana-Dokumente II/2), p. 3-9 ; tr. fr. pp. 15-22. 
7 Cf. Die Idee einer transzendentalen Methodenlehre, Texte aus dem Nachlass Eugen Finks 

(1932) mit Anmerkungen und Beilagen aus dem Nachlass Edmund Husserls (1933/34), 

H. Ebeling, J. Holl et G. van Kerckhoven (éds.), Dordrecht, Kluwer Academics, 1988 

(Husserliana-Dokumente II/1), pp. 8, 110 ; tr. fr. pp. 60, 156. 
8 Cf. Phaen 21, p. 123 ; tr. fr. p. 143. 
9 Cf. Phaen 21, p. 177 ; tr. fr. pp. 196-197. 



FINETTI 135 

maintenant réunies dans les quatre volumes de Phänomenologische 

Werkstatt10. 

Parmi les textes mentionnés, rares sont ceux qui thématisent le concept 

d’architectonique élaboré par Fink, et encore plus rares sont ceux qui le 

définissent : le concept finkien d’architectonique demeure dans une large 

mesure un concept opératoire implicite. Pour analyser son élaboration, on 

partira de la définition d’architectonique que Kant propose dans la Critique 

de la raison pure, au début du IIIe chapitre de la Doctrine transcendantale de 

la méthode : « J’entends par architectonique l’art des systèmes » [Ich verstehe 

unter einer Architektonik die Kunst der Systeme]11. On retrouve en effet 

implicitement cette définition dans l’identification finkienne de 

« l’architectonique » [die Architektonik] à « la systématique » [die 

Systematik]12. En ce sens, l’architectonique est chez Fink un mode du « faire 

phénoménologisant » [das Phänomenologisieren] qui consiste dans la 

construction13 du système de la philosophie phénoménologique. Toutefois, on 

se fourvoierait à considérer cette acception méthodologique comme la seule 

acception du concept finkien d’architectonique. Elle est même de loin la 

moins manifeste. 

Les acceptions d’architectonique et de systématique les plus fréquentes 

dans les textes finkiens ne relèvent pas de l’art de construction des systèmes, 

mais plutôt du système de philosophie phénoménologique qu’il permet de 

construire. Dans le § 1 de la Sixième méditation cartésienne, par exemple, 

Fink identifie l’« architectonique » (ou la systématique) « de la philosophie 

transcendantale » au « système phénoménologique »14. Cela peut s’entendre 

(et, comme nous le verrons, Fink l’entend) de deux façons. En premier lieu, 

l’architectonique (ou la systématique) est le système du savoir 

 
10 Cf., par exemple, Eugen Fink Gesamtausgabe, Phänomenologie und Philosophie, Band 3. 

Phänomenologische Werkstatt, Teilband 2: Die Bernauer Manuskripte, Cartesianische 

Meditationen und System der phänomenologischen Philosophie, R. Bruzina (éd.), 

Freiburg/Müchen, Verlag Karl Alber, 2008 (par suite abrégé en EFGA 3.2), pp. 332, 368 ; 

Gesamtausgabe, Phänomenologie und Philosophie, Band 3. Phänomenologische Werkstatt, 

Teilband 3: Letzte phänomenologische Darstellung: die „Krisis“-Problematik, G. van 

Kerckhoven, F. Alfieri (éds.), Freiburg/Müchen, Verlag Karl Alber, 2024 (abrégé en 

EFGA 3.3), p. 675-676, 695. 
11 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860. Nous laisserons ici de côté la question du 

rapport entre l’« art des systèmes » [Kunst der Systeme] dont parle Kant dans la Critique de 

la raison pure et l’ἀρχιτεκτονική τέχνη dont parle Aristote dans l’Éthique à Nicomaque (Et. 

Nic. I, 1, 1094 a 26) et dans l’Éthique à Eudème (Et. Eu. I, 6, 1217a). Nous entendrons 

néanmoins le concept kantien d’« art » [Kunst] à partir du concept grec de τέχνη : l’art des 

systèmes n’est pas une « technique », mais plutôt une τέχνη. Dans L’architectonique de la 

raison pure (cf. A833/B861), Kant distingue d’ailleurs « l’unité architectonique » 

[architektonische Einheit] de la science de toute « unité technique » [technische Einheit]. 
12 Cf. par exemple Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 111 ; tr. fr. p. 156. 
13 La « construction », qui de prime abord ne semble qu’une métaphore, s’avérera être un 

concept clef pour comprendre l’architectonique : on y reviendra à la fin de la première partie 

de cet article. 
14 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 8 ; tr. fr. p. 60. 



FINETTI 136 

transcendantal : le système des problèmes phénoménologiques, du 

questionnement phénoménologique, etc. En deuxième lieu, l’architectonique 

(ou la systématique) est le système des Sachen selbst : le système des niveaux 

de constitution et, en général, de la vie transcendantale. 

Les trois acceptions d’architectonique (ou de systématique) que nous 

venons d’évoquer se retrouvent ensemble dans un passage éclairant du 

rapport Löwith et la phénoménologie, que Fink rédige le 23 janvier 1937 à 

l’intention de Husserl. Fink y soutient que « l’approche » de la 

phénoménologie transcendantale est celle « d’une philosophie qui veut 

obtenir, dans une attestation incessante, la systématique du savoir à partir de 

la systématique interne des Sachen selbst »15. La première acception 

d’architectonique ou de systématique qui émerge ici est celle du système des 

Sachen selbst. De cette dernière, on doit obtenir l’architectonique ou la 

systématique du savoir transcendantal, qui constitue sa deuxième acception. 

La troisième acception méthodologique, qui était notre point de départ, 

commence à poindre seulement avec le concept d’« attestation incessante » : 

l’architectonique ou la systématique (au sens de l’art des systèmes) est 

l’attestation phénoménologique du système du savoir transcendantal à partir 

du système des Sachen selbst. Cela reste cependant largement implicite, tout 

comme la distinction entre les trois acceptions d’architectonique (ou de 

systématique). On les retrouvera à l’œuvre ensemble dans les textes de Fink, 

sans qu’il y ait toujours la possibilité de les distinguer nettement l’une de 

l’autre. 

Si, pour Fink comme pour Kant, l’architectonique est l’art des systèmes, 

ils ne l’entendent cependant pas de la même manière. Leurs conceptions du 

système diffèrent aussi sensiblement. Pour Kant, un système est « l’unité de 

diverses connaissances sous une Idée »16. Et une Idée est « le concept 

rationnel de la forme d’un tout, en tant que c’est en lui que sont déterminées 

a priori la sphère des éléments divers et la position respective des parties »17. 

Ainsi, le système est une totalité où sont déterminés a priori la place et les 

rapports des parties. Et cette totalité constitue la fin ultime en vue de laquelle 

sont ordonnées les parties18. Le système se distingue par là d’un simple 

« agrégat » [Aggregat] de connaissances : il est un « tout […] articulé 

(articulatio) » et ne résulte pas comme ce dernier d’une simple 

 
15 EFGA 3.3, p. 800 : « […] den Ansatz einer Philosophie […], die gerade in unablässiger 

Ausweisung die Systematik des Wissens aus der inneren Systematik der Sachen selbst 

gewinnen will ». 
16 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860 : « J’entends par architectonique l’art des 

systèmes » [Ich verstehe unter einer Architektonik die Kunst der Systeme].  
17 Ibidem, A832/B860.  
18 Voilà sans doute ce qui permet de rapprocher l’art des systèmes de Kant de l’ἀρχιτεκτονική 

τέχνη d’Aristote : il s’agissait justement pour ce dernier de l’art de subordonner les moyens 

aux fins et les fins les moins importantes aux fins les plus importantes. 



FINETTI 137 

« accumulation (coacervatio) » de parties19. Le système se distingue d’un 

simple agrégat de connaissances aussi par son mode de croissance : il « peut 

croître [wachsen] du dedans (per intus susceptionem) », tandis que l’agrégat 

ne peut croître que « du dehors (per appositionem) »20. Le fait d’être un tout 

articulé de connaissances et de croître intérieurement définit enfin, pour Kant, 

la « science » [Wissenschaft] et la distingue de la « connaissance commune » 

[gemeine Erkenntnis]21 : la science est un système de connaissances. 

Fink repense l’Idée au sens kantien comme horizon : le concept 

rationnel de la forme d’un tout, auquel ne correspond aucun objet dans 

l’intuition, devient pour lui un horizon qui se retire au fur et à mesure que 

procède son dévoilement intuitif. Le système de la philosophie 

phénoménologique d’Edmund Husserl devient ainsi l’horizon systématique 

dans lequel se situent aussi bien les analyses constitutives de Husserl que les 

problèmes constitutifs qu’elles abordent. Ou, mieux, dans les termes de la 

Disposition du « système de philosophie phénoménologique » d’Edmund 

Husserl (1930), il s’agit d’un « système des “horizons de travail ouverts” » 

[System der „offenen Arbeitshorizonte“]22 : un horizon systématique qui 

comprend non seulement les horizons de travail d’Edmund Husserl ou 

d’Eugen Fink, mais plus radicalement les horizons de travail de générations 

de chercheurs23. 

La tâche d’esquisser cet horizon systématique, de situer en lui les 

différents niveaux d’analyse phénoménologique et la progression de leur 

problématique revient selon Fink à la doctrine transcendantale de la méthode, 

exposée dans la Sixième méditation cartésienne et ébauchée dans les notes de 

recherche qui s’y rattachent :  

 

La tâche propre de la doctrine transcendantale de la méthode est de rendre 

phénoménologiquement compréhensibles toute la systématique des questions 

phénoménologiques, la structure de la progression méthodique, la dignité et le 

style de la connaissance et de la “science” transcendantales […].24 

 

Fink s’attelle à cette tâche dès le § 1 de la Sixième méditation, intitulé 

Limitation méthodique des Méditations précédentes, qui vise à cerner le 

« stade méthodique » [methodischen Stufe] ou le « lieu méthodique » 

 
19 I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A832/B860.  
20 Ibidem, A832/B860.  
21 Ibid., A832/B860.  
22 Husserliana-Dokumente II/2, op. cit., p. 3 ; tr. fr. p. 15.  
23 Cf. à ce propos, chez Fink, Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 114 ; tr. fr. p. 160 ainsi 

que Gesamtausgabe, Phänomenologie und Philosophie, Band 3. Phänomenologische 

Werkstatt, Teilband 4: Finks phänomenologisches Philosophierens nach dem Tod Husserls, 

G. van Kerckhoven, G. J. Giubilato (éds.), Freiburg/Müchen, Verlag Karl Alber, 2024 (par 

suite abrégé en EFGA 3.4), pp. 332 et 379. 
24 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 8 ; tr. fr. p. 60 (modifiée). 



FINETTI 138 

[methodischen Ort]25 des cinq premières méditations « dans le système de la 

problématique phénoménologique ouverte »26. Les cinq premières 

méditations s’arrêtent selon Fink au premier stade (égologique) de la 

phénoménologie descriptive, sans aborder encore son deuxième stade 

(intersubjectif) et, surtout, sans s’engager dans la phénoménologie 

constructive. Fink esquisse ainsi, dans le § 1 de la Sixième méditation, une 

progression méthodique de la phénoménologie en deux stades : I. la 

phénoménologie descriptive (subdivisée à son tour en un stade égologique et 

un stade intersubjectif), II. la phénoménologie constructive. Si l’on tient 

compte de la Disposition de 1930, de laquelle Fink s’est inspiré dans le § 1 

de la Sixième méditation, on peut ajouter un troisième stade : III. la 

métaphysique phénoménologique, à laquelle Fink envisageait d’ailleurs de 

consacrer une Septième méditation. 

Comme Fink l’explique lui-même dans le § 1 de la Sixième méditation, 

le système de philosophie phénoménologique « ne nous est » cependant 

« présentement donné que dans une conscience vide »27 : c’est un horizon 

systématique, qui se retire au fur et à mesure que procède son dévoilement 

intuitif. Il nous est donné de manière intuitive uniquement dans la mesure où 

– paradoxalement – il demeure non donné de manière intuitive ! C’est 

pourquoi « le système phénoménologique lui-même en tant 

qu’architectonique de la philosophie transcendantale ne peut être projeté par 

avance » [im voraus entworfen werden]28. En d’autres termes, si le système 

de philosophie phénoménologique croît du dedans (per intus susceptionem), 

sa croissance n’est pas la réalisation progressive d’un projet systématique 

préalable. Comme il ressort du § 1 de la Sixième méditation ainsi que des 

notes B-I, 22a et 40a, les analyses particulières de Husserl (notamment celles 

des manuscrits de recherche) sont loin d’être la simple réalisation de ses 

projets systématiques : elles les débordent au contraire et motivent leur 

incessante révision. Ainsi, chez Husserl, « […] tous les projets systématiques 

[…] croissent [wachsen] dans les analyses »29. Ou, encore, « son 

système <est> issu [herausgewachsen] des analyses particulières »30. 

L’architectonique de la philosophie transcendantale ne doit donc être dégagée 

« à partir des “choses elles-mêmes” qu’au cours du parcours du travail 

phénoménologique concret »31. 

C’est là la manière dont Fink repense la « croissance du dedans (per 

intus susceptionem) » du système philosophique. Contrairement à Kant, Fink 

 
25 Ibid., p. 8 ; tr. fr. p. 60. 
26 Ibid. 
27 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit.,, p. 8 ; tr. fr. p. 60. 
28 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit.,, p. 8 ; tr. fr. p. 59 (modifiée). 
29 EFGA 3.2, p. 333 : « […] alle systematischen Entwürfe […] wachsen in den Analysen ». 
30 EFGA 3.2, p. 345 : « sein System aus den Einzelanalysen herausgewachsen ». 
31 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 8 ; tr. fr. p. 59 (modifiée). 



FINETTI 139 

y voit à l’œuvre un porte-à-faux entre les projets systématiques de Husserl et 

ses analyses particulières : d’une part, les projets systématiques de Husserl 

orientent ses analyses particulières, d’autre part, ses analyses particulières 

débordent ses projets systématiques et les obligent à une incessante révision. 

Le système de philosophie phénoménologie de Husserl croît dans ce porte-à-

faux, qui a plusieurs implications. Premièrement, tout projet systématique 

demeure nécessairement provisoire et destiné à être redéfini à partir des 

analyses particulières qu’il oriente. Aucun stade de développement de la 

phénoménologie ne pourra donc être considéré comme définitif. 

L’architectonique de la philosophie phénoménologique de Husserl 

« n’autorise précisément pas à absolutiser un stade donné ou un concept 

déterminé de la phénoménologie »32. Deuxièmement, le système de 

philosophie phénoménologique de Husserl (aussi bien comme système du 

savoir phénoménologique que comme système des Sachen selbst) doit être 

compris comme « système ouvert » [offene System]33. Ou encore, il faut 

définir la systématique de la philosophie phénoménologique de Husserl par 

son ouverture. 

 

I. 2. L’ouverture du système de philosophie phénoménologique 

d’Edmund Husserl 

 

Pour comprendre cette seconde implication, on s’arrêtera sur des textes où 

Fink se confronte (implicitement ou explicitement) au système hégélien, qui 

est caractérisé par sa clôture. De manière semblable (mais non identique) à 

Hegel dans la Préface de la Phénoménologie de l’Esprit, Fink affirme dans la 

note OH-III, 16 : « La seule figure, dans laquelle la vérité existe, ne peut être 

que le système scientifique »34. Pour Fink comme pour Hegel, la philosophie 

est une science – la « science absolue » [absolute Wissenschaft]35– et sa vérité 

ne peut s’exposer que dans la forme du système : pas de scientificité sans 

systématicité. Le fait qu’il y ait eu, à travers l’histoire, une multiplicité de 

systèmes philosophiques ne constitue pas, à leurs yeux, une objection à 

l’existence d’un « système scientifique » de la philosophie36. À l’inverse de 

Hegel (ou, tout au moins, de l’interprétation classique de sa philosophie), Fink 

 
32 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 8 ; tr. fr. p. 59. 
33 EFGA 3.2, p. 333. 
34 EFGA 3.3, p. 675 : « Die einzige Gestalt, in der die Wahrheit existiert, kann allein das 

wissenschaftliche System sein ». Fink se réfère ici implicitement à G. W. F. Hegel, 

Phänomenologie des Geistes, p. 12 ; tr. J. Hyppolite, Paris, Aubier, 1941, p. 8 : « La vraie 

figure dans laquelle la vérité existe ne peut être que le système scientifique de cette vérité » 

[Die wahre Gestalt, in welcher die Wahrheit existiert, kann allein das wissenschaftliche 

System derselben sein]. 
35 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 163 ; tr. fr. p. 205. 
36 Husserliana-Dokumente II/2, op. cit., p. 12 ; tr. fr. p. 25. 



FINETTI 140 

ne pense toutefois pas le système scientifique de la philosophie comme un 

système clos37. Il n’y a pas chez Fink de clôture de la phénoménologie, c’est-

à-dire de coïncidence de la phénoménologie avec elle-même : le 

commencement de la phénoménologie ne parvient jamais à coïncider avec sa 

fin. En effet, la phénoménologie n’en finit jamais de recommencer : ses 

projets systématiques appellent de nouvelles analyses particulières qui, loin 

de les réaliser progressivement, exigent leur reformulation. Et ainsi de suite à 

l’infini, sans la possibilité de faire coïncider les projets systématiques de la 

phénoménologie et les analyses particulières qui sont censées les réaliser. 

N’ayant jamais fini de recommencer, la phénoménologie demeure toujours 

pour elle-même une question ouverte : elle est constamment en quête d’elle-

même. Son porte-à-faux fait qu’elle a toujours encore à se retrouver. Dans la 

mesure où elle est projetée à l’infini (le « mauvais infini », selon Hegel), la 

clôture du système de philosophie phénoménologique est donc aussi son 

ouverture. Dans les termes de Que veut la phénoménologie d’Edmund 

Husserl ? : 

 

La clôture du système phénoménologique ne signifie nullement la possibilité 

d’un parcours rapide, d’une maîtrise du système par quelques formules 

fondamentales. La phénoménologie n’est pas un dire pensant, 

architectoniquement clos, esthétiquement satisfaisant, mais une 

Arbeitsphilosophie. Elle a devant elle un travail analytique infini, un horizon 

infiniment ouvert de recherches concrètes.38 

 

Dans les notes de recherche qu’il rédige après le décès de Husserl, Fink 

développe ultérieurement le concept de système ouvert. Ces développements 

se situent bien entendu dans un contexte différent de celui de la Disposition 

de 1930 et de celui de la Sixième méditation. Il ne s’agit plus, comme dans la 

Disposition de 1930, de préparer la rédaction d’une grande œuvre 

systématique, ni de remanier les Méditations cartésiennes et de les parachever 

par une Sixième méditation consacrée à la doctrine transcendantale de la 

méthode (ou même par une Septième méditation consacrée à la métaphysique 

phénoménologique). Après le décès de son maître, Fink cherche à assumer 

son héritage, c’est-à-dire à expliciter et à élaborer le problème directeur 

(caché) de la philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl. Cela 

implique, pour Fink, à la fois une part de fidélité et une part d’infidélité à 

l’égard de son maître, qui ressort notamment dans Éléments d’une critique de 

Husserl et le conduit au problème de l’expérience ontologique. Malgré ce 

 
37 G.W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, p. 18 ; tr. fr. p. 18 : « Le vrai est le devenir 

de soi-même, le cercle qui présuppose et a au commencement sa propre fin comme but, et 

qui est effectivement réel seulement moyennant son actualisation développée et moyennant 

sa fin ». 
38 Phaen 21, p. 177 ; tr. fr. pp. 196-197 modifiée. 



FINETTI 141 

nouveau contexte, les notes de recherche de Fink sur le système et sur la 

systématique phénoménologique maintiennent une remarquable continuité 

avec ses élaborations précédentes, ce qui nous permet de les considérer de 

manière unitaire. 

Dans la note Z-XXX, LVI/2a, Fink cherche à concilier l’« hostilité » de 

Husserl « envers le système » [Systemfeindschaft]39 avec le système de la 

philosophie phénoménologique. D’une part, Husserl exprime son aversion 

pour les systèmes et pour la philosophie spéculative : selon lui, le 

phénoménologue doit se livrer à l’analyse concrète des phénomènes, et non 

pas à la spéculation. Ou encore, selon la belle formule de Husserl que Fink 

rapporte dans la note Z-XXVII, 63b (et que Richir reprend à son compte, par 

exemple dans Phénoménologie en esquisses) : « “Contre les grosses 

coupures” – “<la> petite monnaie” »40. Cela signifie pour le phénoménologue 

qu’il n’y a « pas de compréhensibilité <qui se donnerait> d’avance » dans un 

projet systématique préalable : la compréhension phénoménologique n’existe 

que « dans l’analyse qui nuance »41. C’est pourquoi Husserl s’engage dans 

l’analyse concrète des phénomènes contre la spéculation et dans 

l’Arbeitsphilosophie analytique contre la pensée systématique42. Pourtant, la 

philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl a bel et bien une 

dimension systématique (donc spéculative), mais « cachée » [verdeckt]43 : le 

« style analytique » de la phénoménologie husserlienne va de pair, selon Fink, 

avec l’« occultation [Verdecktheit] de… ses pensées systématiques 

fondamentales »44. Ou encore, on peut compter parmi les « particularités de 

la phénoménologie » husserlienne la « subtilité dans le détail », 

l’« indéterminité », et l’« obscurité dans le spéculatif »45. 

S’il y a un système en phénoménologie, il ne peut s’agir cependant d’un 

système philosophique au sens classique du terme, ni d’un système 

scientifique au sens des sciences positives. En effet, ces dernières, ainsi 

 
39 EFGA 3.4, p. 345. Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 73, 151, 348, 379. 
40 EFGA 3.4, p. 116 : « Gegen die “großen Scheine”– Kleingeld ». Cf. aussi EFGA 3.4, 

pp. 334 et 344. Cf. enfin M. Richir, Phénoménologie en esquisses, Grenoble, J. Millon, coll. 

« Krisis », 2000, p. 7 (« Quand, dans ses travaux de séminaire, l’étudiant chargé de l’exposé 

se lançait dans des spéculations, Husserl l’arrêtait aussitôt en disant qu’il voulait de la “petite 

monnaie” [Kleingeld] et pas de grosses coupures. C’est-à-dire, semble-t-il, des analyses 

concrètes sur un sens précis de ce que l’étudiant était en train de dire et d’effectuer, et non 

pas des abstractions spéculatives qui ne coûtent rien, mais qui s’enchaînent selon une sorte 

de processus inflatoire, où l’on ne sait plus très bien de quoi on parle tant les problèmes et 

questions de sens rassemblés par les concepts y sont embrouillés ») et p. 20. 
41 EFGA 3.4, p. 116 : « Keine Verstandlichkeit im voraus, sondern in der nuancierenden 

Analyse ». 
42 Cf. EFGA 3.4, pp. 151 et 379. 
43 EFGA 3.4, p. 345. Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 348 et 376. 
44 EFGA 3.4, p. 376. 
45 EFGA 3.4, p. 345 : « Eigenart der Phänomenologie : Subtilität im Einzelnen, 

Unbestimmtheit, Dunkelheit im Spekulativen ». 



FINETTI 142 

qu’une grande partie de la tradition philosophique, reposent sur l’attitude 

naturelle. En revanche, la phénoménologie ne peut admettre de système qu’en 

régime réductif. C’est pourquoi Fink emploie les guillemets pour bien 

distinguer le « système » [„System“]46 de la phénoménologie husserlienne de 

tout autre système philosophique et de tout système scientifique (au sens des 

sciences positives). Alors, qu’est-ce qui caractérise le « système » dans son 

acception phénoménologique ? Il ne s’agit pas d’un « système-de-domaines » 

[Gebiets-System]47 ou d’un « système de “disciplines” » [System von 

„Disziplinen“] : le « système » phénoménologique ne s’articule pas en 

domaines mondains et, corrélativement, en disciplines philosophiques. La 

phénoménologie doit en effet soumettre à la réduction transcendantale tout 

domaine mondain (nature, esprit, droit, etc.). Le « système » 

phénoménologique ne peut donc s’articuler en « philosophie de la nature, 

philosophie de l’esprit, philosophie du droit »48, etc. 

Le système de philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl est 

au contraire un « système-de-chemins » ou un « système-de-voies » [System 

von Wegen, „Weg“-System]49. Fink en compte sept :  

1. la voie qui part de la logique (dans les Recherches logiques et dans 

Logique formelle et logique transcendantale) ; 

2. la voie qui part de la psychologie ; 

3. la voie cartésienne (dans les Idées I et dans les Méditations 

cartésiennes) ; 

4. la voie de l’analyse directe de l’attitude naturelle (dans Idées I, où 

Husserl parcourt aussi la voie cartésienne) ; 

5. la voie du monde de l’expérience pure (dans les manuscrits de 

recherche sur l’esthétique transcendantale) ; 

6. la voie qui part des sciences (dans La crise des sciences 

européennes) ; 

7. la voie « historique » (dans La crise des sciences européennes)50.  

 

Ce qui importe ici, ce n’est pas l’inventaire des voies vers la réduction et vers 

la phénoménologie transcendantale : s’il est un horizon systématique, en 

effet, le « système-de-chemins » husserlien n’est par principe pas 

cartographiable et Fink n’exclut nullement, d’ailleurs, l’existence d’autres 

voies possibles. Ce qui importe ici, c’est plutôt l’idée même de « système de 

chemins » et ce qu’elle implique : que la phénoménologie ne cesse d’être en 

chemin vers les Sachen selbst et, en même temps, vers elle-même ; qu’elle ne 

 
46 Cf. EFGA 3.4, pp. 73, 345, 347-349, 351-352, 415. 
47 EFGA 3.4, p. 347. 
48 EFGA 3.4, p. 353. 
49 EFGA 3.4, pp. 73, 353. 
50 Cf. EFGA 3.4, p. 353. Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 347-348, 360. 



FINETTI 143 

puisse considérer comme définitif aucun stade d’analyse des Sachen selbst et, 

en même temps, aucun stade de son développement. De même qu’elle ne peut 

coïncider avec les Sachen selbst et avec elle-même, la phénoménologie ne 

peut jamais être certaine d’avoir emprunté le bon chemin : bien que Husserl 

parle parfois d’une voie royale [Königsweg]51, il n’y a en réalité pour Fink 

aucune voie privilégiée, mais uniquement une pluralité ouverte de 

cheminements possibles vers les Sachen selbst et vers la phénoménologie. 

Ces voies vers la phénoménologie transcendantale ne sont pas pour 

Fink de simples introductions pédagogiques, mais constituent « l’amorce de 

mouvement de son système » [Bewegungsansatz seines Systems]52. Le 

mouvement qui s’amorce moyennant ces voies n’est autre que celui de la 

réduction transcendantale : un mouvement de retour [Bewegung zurück] ou 

de re-conduction [Zurück-leitung, Rück-leitung] aux origines53. En ce sens, le 

système de philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl est selon Fink 

un « système-de-mouvements » [Bewegungssystem]54 et, plus précisément, 

un système de mouvements réductifs. Il est question des différentes formes 

de réduction que Fink avait analysées dans la Sixième méditation et qu’il 

repense après le décès de Husserl comme expérience ontologique : la 

réduction de l’idée d’être mondain, de l’eidétique, de la langue, de 

l’intersubjectivité et de l’idée de science mondaine. Ces mouvements 

réductifs sont ce qui permet de distinguer un niveau d’analyse constitutive de 

l’autre et, corrélativement, un niveau constitutif de l’autre. Ils permettent en 

d’autres termes de mettre au jour la pluridimensionnalité des analyses 

constitutives et des niveaux de constitution : bref, pour Fink, la 

« pluridimensionnalité des vérités » [Mehrdimensionalität der Wahrheiten]55 

phénoménologiques. L’architectonique de la philosophie phénoménologique 

est ainsi une « architectonique des niveaux de vérité » [Architektonik der 

Wahrheitsebenen]56. 

Le système de philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl n’est 

pas seulement un « système-de-mouvements », mais aussi un système en 

mouvement : une « mobilité » [Beweglichkeit]57 essentielle le caractérise. 

 
51 Hua III/1, p. 223. 
52 EFGA 3.4, p. 353. 
53 EFGA 3.4, p. 116 : « La phénoménologie d’E. Husserl <n’est> donc pas une science, qui 

serait déterminée par une thématique (un “champ”) (un “domaine”), mais un mouvement, un 

mouvement de retour, vers les sources, vers les ριζώματα πάντων » (Die Phänomenologie E. 

Husserls also keine Wissenschaft, die durch eine Thematik (ein „Feld”) (eine „Domäne”) 

bestimmt ist, sondern eine Bewewgung, Bewegung zurück, zu den „Quellen”, den ριζώματα 

πάντων). Cf. aussi EFGA 3.4, pp. 73 et 347-348. 
54 EFGA 3.4, pp. 344, 347, 353, 360-361.  
55 EFGA 3.3, p. 675. Cf. aussi EFGA 3.3, p. 699 : « Concept de système : la mise en ordre 

des multiples niveaux de vérité » (Begriff des Systems : die Ordnung der mannigfachen 

Wahrheitsebenen). 
56 Cf. la note précédente. 
57 EFGA 3.2, p. 333. 



FINETTI 144 

Dans la mesure où – comme nous l’avons montré – il « croît » [wacht] dans 

les analyses concrètes, il « croît » en effet aussi dans les mouvements réductifs 

qui les rendent possibles. Ainsi, il n’existe en phénoménologie « aucun 

“système” au sens achevé » [kein „System“ in einem fertigen Sinn]58 : la 

phénoménologie n’est pas un système clos. En tant que système ouvert, le 

système de philosophie phénoménologique n’a jamais fini de croître dans les 

mouvements réductifs : ces derniers et les analyses concrètes auxquelles ils 

donnent lieu conduisent toujours à de nouvelles révisions du système. On 

s’éloigne manifestement du modèle architectural que Kant utilisait dans la 

Critique de la raison pure. Kant y concevait « l’ensemble constitué par toute 

la connaissance de la raison pure et spéculative comme un 

édifice [Gebäude] ». La doctrine transcendantale des éléments était censée en 

évaluer « les matériaux » [Materialien] de construction, tandis que la doctrine 

transcendantale de la méthode devait en évaluer « le plan » [Plan]59. Du fait 

de sa mobilité, l’architectonique de la philosophie phénoménologique n’a au 

contraire plus rien à voir avec l’architecture : elle n’est plus pour Fink une 

« architecture de pensées » [Gedankenarchitektur]60. Elle n’est en effet plus 

statique, mais dynamique : c’est une architectonique mobile, en révision 

permanente61. 

 

I. 3. Le double mouvement du système de philosophie phénoménologique 

 

Nous conclurons cette première partie en abordant trois questions qui restent 

en suspens chez le jeune Fink : 1. le système de philosophie 

phénoménologique en tant que système de doubles mouvements, 2. le double 

mouvement du système de philosophie phénoménologique ; 3. la dimension 

constructive de l’art (phénoménologique) des systèmes. 

1) Si le système de philosophie phénoménologique d’E. Husserl est un 

système de mouvements, il ne peut s’agir que d’un système de doubles 

mouvements. En effet, pour Fink, la réduction transcendantale a toujours une 

situation mondaine : elle ne laisse pas une fois pour toutes derrière elle 

l’attitude naturelle, mais y demeure – paradoxalement – encore située. Certes, 

l’attitude naturelle dans laquelle demeure située la réduction transcendantale 

ne coïncide pas entièrement avec celle qu’elle suspend. Autrement, la 

situation mondaine de la réduction transcendantale ne ferait que l’annuler. La 

réduction transcendantale ne demeure située que dans l’attitude naturelle « de 

 
58 EFGA 3.4, p. 352. Cf. aussi EFGA 3.2, p. 332 : « l’architectonique des questions 

constitutives n’était en aucun cas stable » (die Architektonik der konstitutiven 

Fragestellungen war keineswegs fest). 
59 Cf. I. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A707/B735. 
60 EFGA 3.4, pp. 349, 379. 
61 Sur le concept d’architectonique mobile, cf. aussi G. Chernavin, « L’architectonique 

flexible de la phénoménologie », in Annales de phénoménologie, 14/2015, pp. 97-120. 



FINETTI 145 

part en part éclairée transcendantalement »62. S’il est un système de 

mouvements réductifs, le système de philosophie phénoménologique est donc 

un système de doubles mouvements, où tout mouvement réductif va de pair 

avec un contre-mouvement qui le situe dans l’attitude naturelle (interprétée 

transcendantalement). En d’autres termes, lorsque le spectateur 

phénoménologique transcende l’attitude naturelle, il ne la survole [überfliegt] 

pas : il n’y a chez Fink aucun point de vue de survol. Il la surmonte 

[übersteigt] au contraire : il la transcende tout en y demeurant situé. Comme 

nous l’avons montré ailleurs63, ce double mouvement de transcendance peut 

être pensé à partir des notes de recherches de Fink comme une Schwingung : 

une sorte d’oscillation du spectateur phénoménologique entre l’attitude 

naturelle et l’attitude transcendantale, où ces dernières ne sont rien d’autre 

que les pôles de ce double mouvement oscillatoire. Le système de philosophie 

phénoménologique d’E. Husserl s’avère en ce sens un système de 

Schwingungen. 

Pour étayer cette thèse, il faut cependant clarifier ce qu’est l’attitude 

naturelle interprétée transcendantalement. Il s’agit, selon la Sixième 

Méditation, d’une forme de constitution et d’auto-constitution de la 

subjectivité transcendantale. Le spectateur phénoménologique qui effectue la 

réduction transcendantale est en effet passivement repris dans la constitution 

du monde et dans l’auto-constitution du moi constituant : il constitue son 

propre thème et s’auto-constitue comme subjectivité mondaine. Dans les deux 

cas, pourtant, le processus constitutif auquel il se livre n’est pas « effectif » 

[wirklich], mais « apparent » [scheinbar]. D’une part, le spectateur 

transcendantal ne se mondanise pas effectivement comme homme, c’est-à-

dire comme être-au-monde : sa mondanisation apparente (ou secondaire) 

diffère de la mondanisation effective (ou primaire) du moi constituant. Le 

spectateur transcendantal demeure bien en un certain sens un homme, mais – 

contrairement à ceux qui n’effectuent pas la réduction transcendantale – il sait 

que l’homme qu’il est résulte d’un processus d’humanisation (ou de 

mondanisation) : l’homme philosophant dans lequel le spectateur 

transcendantal reste situé est de part en part interprété transcendantalement. 

D’autre part, le spectateur transcendantal ne constitue pas effectivement son 

thème comme étant mondain, il ne l’ontifie pas : il procède « comme si » [als 

ob, qua si] son thème était ontique alors qu’il n’est rien d’ontique. Il opère en 

ce sens une quasi-ontification et non pas (comme le moi constituant) une 

ontification : par exemple, il pense la temporalisation originaire (dont le statut 

n’est pas temporel) à partir de l’image ontique du flux immanent, tout en 

sachant qu’elle n’est pas à proprement parler un flux temporel ; ou, encore, il 

 
62 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 151 ; tr. fr. p. 194. 
63 Cf. S. Finetti, La phénoménologie de la phénoménologie de Fink et son problème directeur, 

Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014. 



FINETTI 146 

pense la subjectivité transcendantale (dont le statut n’est pas ontique) à partir 

de l’image ontique du moi (pôle du flux immanent), tout en sachant qu’elle 

n’est à proprement parler pas un moi. 

Dans les deux cas, la constitution apparente et l’auto-constitution 

apparente du spectateur transcendantal consistent à produire une « apparence 

transcendantale » [transzendentalen Schein]. Celle-ci n’est toutefois pas à 

entendre au sens d’une « simple apparence » [bloße Schein] opposée à la 

réalité effective. On doit plutôt la comprendre au sens d’une image [Bild] qui 

implique toujours un support [Träger] effectif et un monde-d’image 

[Bildwelt]. D’une part, le spectateur transcendantal figure la temporalisation 

originaire à travers l’image ontique du flux immanent ou, encore, il figure la 

subjectivité transcendantale à travers l’image ontique du moi. D’autre part, le 

spectateur transcendantal se figure lui-même à travers l’image ontique de 

l’homme philosophant. Cette forme spécifique de figuration se distingue de 

toute figuration mondaine dans la mesure où ce qu’elle cherche à figurer est 

par principe infigurable : la sphère transcendantale (qu’il s’agisse de la vie 

constituante ou de la vie phénoménologisante) transcende tout étant mondain 

figurable (transcendant ou immanent). Le système de philosophie 

phénoménologique s’avère dès lors (bien que cela reste implicite chez Fink) 

un système d’oscillations [Schwingungen] des phénomènes. Ces derniers ne 

se phénoménalisent en effet au spectateur phénoménologique qu’en oscillant 

entre leur surgissement transcendantal (comme infigurables) et leur 

évanouissement dans la sphère ontique qui en est l’apparence transcendantale 

(c’est-à-dire la figuration). De même, le spectateur phénoménologique oscille 

entre son surgissement transcendantal (comme infigurable) et son 

évanouissement dans l’homme philosophant qui en est l’apparence 

transcendantale (c’est-à-dire la figuration). 

2) Si le système de philosophie phénoménologique est un système en 

mouvement, il doit à son tour être en double mouvement. Comme nous 

l’avons montré, Fink repense en effet la « croissance du dedans (per intus 

susceptionem) » du système kantien comme « croissance » du système de 

philosophie phénoménologique dans les analyses concrètes. Or, 

contrairement à celle du système kantien, la croissance du système de 

philosophie phénoménologique ne consiste pas dans la réalisation progressive 

d’un projet systématique. Elle consiste plutôt en un porte-à-faux incessant où 

les projets systématiques de Husserl orientent ses analyses particulières et où 

ses analyses particulières réorientent ses projets systématiques. La croissance 

du système de philosophie phénoménologique d’E. Husserl doit dès lors 

consister aussi bien dans un mouvement d’accroissement que dans un contre-

mouvement de décroissement : le système (du savoir phénoménologique et 

des Sachen selbst) s’accroît tout autant qu’il décroît dans les analyses 

particulières. Il s’accroît dans la mesure où, à travers des analyses 



FINETTI 147 

particulières, il parvient à une nouvelle formulation : une nouvelle figuration 

dans la langue. Il décroît dans la mesure où il demeure par principe 

irréductible à toute formulation : il demeure foncièrement infigurable dans la 

langue. Et aucun de ces mouvements ne peut avoir lieu sans l’autre. D’une 

part, le système de philosophie phénoménologique ne décroît que dans la 

mesure où il s’accroît dans les analyses concrètes : il oscille entre son 

évanouissement dans une de ses figurations et son surgissement comme 

infigurable. D’autre part, le système de philosophie phénoménologique ne 

s’accroît que dans la mesure où il décroît : il oscille entre son surgissement 

comme infigurable et son évanouissement dans une de ses figurations. Le 

système de philosophie phénoménologique est en d’autres termes un système 

en oscillation [Schwingung]. 

3) Les deux premiers points concernaient la Schwingung de 

l’architectonique dans ses deux premières acceptions : celle du système du 

savoir phénoménologique et celle du système des Sachen selbst. Qu’en est-il 

à présent de l’acception méthodologique de l’architectonique : l’art 

(phénoménologique) des systèmes ? Un des éléments les plus intéressants et 

novateurs de l’architectonique mobile que Fink esquisse dans ses notes de 

recherche tient à sa dimension constructive. Comme Fink le précise à 

plusieurs reprises, le « système caché » de la philosophie phénoménologique 

est en effet « à construire » [zu konstruiren]64. De même, la « mise en relief 

de ce système implicite » [Herausarbeitung dieses unausdrücklichen 

Systems] est une « construction » [Konstruktion]65. 

Fink ne se réfère pas ici à une construction spéculative arbitraire, mais 

à une construction phénoménologique. D’après le § 7 de la Sixième 

méditation, celle-ci consiste dans l’attestation phénoménologique de ce qui, 

par principe, ne peut se donner dans l’intuition immanente. Il s’agit, par 

exemple, de la première enfance ou de la naissance, auxquelles correspond en 

régime réductif un horizon de passé qui échappe à tout re-souvenir immanent. 

Ou, encore, il est question de la mort, à laquelle correspond en régime réductif 

un horizon de futur qui échappe à tout pro-souvenir immanent. De même, il 

s’agit du commencement et de la fin de la vie intersubjective, qui échappent 

à toute Einfühlung immanente. Enfin, la construction phénoménologique 

atteste plus radicalement la sphère pré-immanente (ou, en termes finkiens, la 

sphère méontique) de la temporalisation originaire, qui échappe à toute 

intuition immanente. 

La construction phénoménologique (des horizons ultimes de la sphère 

immanente ou, plus radicalement, de la sphère pré-immanente) consiste dans 

un double mouvement de transcendance. D’une part, une transcendance des 

 
64 EFGA 3.4, pp. 345, 348. 
65 EFGA 3.4, p. 350. 



FINETTI 148 

données réductives immanentes : la construction phénoménologique s’élance 

au-delà (ou en deçà) de la sphère immanente, donnée intuitivement dans la 

réduction phénoménologique à l’immanence. D’autre part, la construction 

phénoménologique demeure ancrée aux données réductives 

immanentes : tout en les transcendant, elle y demeure située. Contrairement 

à une construction spéculative arbitraire qui survole [überfliegt] les données 

réductives immanentes, la construction phénoménologique les surmonte 

[übersteigt]. C’est pourquoi la construction phénoménologique prend chez 

Fink la forme d’une « intuition constructive » [konstructive Intuition]66 : une 

intuition qui transcende les données réductives immanentes au sein des 

données réductives immanentes. De même, la motivation de la construction 

phénoménologique a un ancrage intuitif : ce n’est qu’en parvenant aux points 

aveugles de l’intuition immanente que peut surgir la motivation à la 

transcender. Il en va de même pour la phénoménologie constructive : ce n’est 

qu’en parvenant aux points aveugles de la phénoménologie descriptive que 

peut surgir la motivation à la transcender. 

La construction du système implicite de la philosophie 

phénoménologique d’Edmund Husserl ne relève toutefois ni de la 

construction phénoménologique de la sphère pré-immanente ni de celle des 

horizons ultimes de la sphère immanente. Il s’agit d’une nouvelle forme de 

construction, plus ample que les précédentes, qui ne concerne plus seulement 

les niveaux constitutifs (immanent et, plus radicalement, pré-immanent), mais 

aussi le faire phénoménologisant [das Phänomenologisieren]. Elle partage 

avec les formes précédentes de construction phénoménologique certaines 

caractéristiques. Tout d’abord, la « donation » [Gegebenheit] de son thème est 

– paradoxalement – une « non-donation » [Nicht-Gegebenheit]67 : ce qu’elle 

construit est radicalement non donné. En tant qu’horizon systématique, le 

système de la philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl demeure en 

effet, par principe, non donné dans l’intuition immanente. En outre, la 

construction du système phénoménologique consiste à son tour en un double 

mouvement de transcendance. D’une part, elle transcende les analyses 

concrètes vers l’horizon systématique qui les comprend. D’autre part, elle ne 

les survole pas, mais les surmonte : elle transcende les analyses concrètes vers 

leur horizon systématique au sein des analyses concrètes. Autrement dit, elle 

oscille [schwingt] entre un horizon systématique infigurable et sa figuration 

au sein des analyses concrètes. 

 

 

 
66 EFGA 3.1, p. 259. 
67 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., p. 72 ; tr. fr. p. 120. 



FINETTI 149 

II. La refonte richirienne de l’architectonique68 

 

II. 1. L’architectonique des problèmes et questions phénoménologiques 

 

Richir refond l’architectonique de la phénoménologie husserlienne 

(thématisée par Fink) peu après la parution des deux volumes de Husserliana-

Dokumente II (1988), qui comprennent la Sixième méditation cartésienne de 

Fink (1er vol.), le remaniement finkien des cinq premières méditations et la 

Disposition de 1930 (2e vol.). Comme Richir le rappelle dans L’écart et le 

rien, ce qui le sollicite dans la Sixième méditation de Fink est en effet la 

question de l’architectonique de la phénoménologie69. Les premiers textes où 

il entame sa refonte sont la conférence « La question d’une doctrine 

transcendantale de la méthode en phénoménologie » (1990) et, surtout, 

l’ouvrage Méditations phénoménologiques (1992). Ce travail de refonte va de 

pair avec le travail d’édition de la traduction française des deux volumes de 

Husserliana-Dokumente II, que Richir fait paraître en 1994 et en 1998 dans 

la collection Krisis de l’éditeur J. Millon. 

Dans la Ière Méditation phénoménologique, consacrée à l’analyse 

phénoménologique comme démarche « en zig-zag », on retrouve la 

contradiction interne à la phénoménologie husserlienne avec laquelle Fink 

s’était débattu : la contradiction apparente entre l’hostilité de Husserl au 

système [Systemfeindschaft] et l’aspiration de Husserl à une exposition 

systématique de sa philosophie. Richir déclare en effet :  

 

comme Husserl lui-même l’a toujours conçu, la phénoménologie est 

radicalement hétérogène au système ou à l’esprit de système – et s’il y a un 

“système” en elle, c’est seulement au sens où Fink l’avait remarquablement 

compris dans la VIe Méditation cartésienne, c’est-à-dire au sens kantien de 

l’architectonique.70 

 

Richir repense ici l’hostilité de Husserl au système comme hétérogénéité de 

la phénoménologie au système : contrairement à celle de Hegel, par exemple, 

la phénoménologie de Husserl fait l’économie d’un système de l’esprit 

absolu71. D’autre part, Richir repense avec Fink l’aspiration de Husserl à un 

exposé systématique de sa philosophie, c’est-à-dire à un « système » au sens 

 
68 Cette deuxième partie doit beaucoup à nos discussions avec A. Alavi et S. Arrigoni. Nous 

tenons ici à les remercier. 
69 M. Richir, L’écart et le rien : conversations avec Sacha Carlson, Grenoble, J. Millon, coll. 

« Krisis », 2015, p. 197. 
70 M. Richir, Méditations phénoménologiques : phénoménologie et phénoménologie du 

langage, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1992, p. 23. 
71 Cf. Ibid., pp. 14-15, 18. 



FINETTI 150 

phénoménologique, comme exigence d’une architectonique de la 

phénoménologie. 

Qu’est-ce qui caractérise dès lors, pour Richir, l’architectonique de la 

phénoménologie et en quoi se distingue-t-elle selon lui de systèmes 

philosophiques tels que le système hégélien ? Ce n’est que dans la VIe 

Méditation phénoménologique, qui reprend la lecture de la Sixième 

méditation entreprise dans « La question d’une doctrine transcendantale de la 

méthode en phénoménologie », que Richir répond à cette question. Les 

méditations précédentes contiennent tout au plus des anticipations72. Après 

s’être confronté dans les §§ 1b-c de la VIe Méditation phénoménologique 

avec la Sixième méditation cartésienne de Fink, Richir déclare dans le § 3b, 

intitulé De la « vérité architectonique » de l’architectonique : « […] 

l’architectonique […] n’est pas […] un “système de l’esprit humain” ([…], 

Hegel) »73. Pourquoi ? Parce qu’il serait « illusoire » de penser que 

l’architectonique doive et puisse se condenser dans « la saturation 

doctrinale d’un “système” »74. On se leurrerait à croire à « une saturation 

possible par du sens plein des horizons philosophiques-symboliques de 

l’architectonique »75. Loin d’être passibles de saturation, les concepts 

richiriens (de Wesen sauvages, de proto-protentions/proto-rétentions, de 

protentions/rétentions, de phase de monde et de phase de présence, etc.) sont 

« l’indication de […] problèmes “à résoudre”, et qui, en un sens, ne seront 

jamais “résolus” »76. Leur « résolution » demande en effet « du temps, et du 

temps selon plusieurs rythmes à la fois »77. Certains sont « excessivement 

rapides » et « passent » ainsi « le plus souvent inaperçus »78. D’autres sont 

« excessivement lents » et « demanderaient », par conséquent, « une durée de 

vie excédant largement la durée de la vie humaine »79. C’est pourquoi 

l’architectonique « doit être, et rester une architectonique de questions et de 

problèmes en réalité infinis »80. Il s’agit, pour Richir, « d’inciter le 

phénoménologue à la modestie » et de « faire confiance à l’historicité de 

générations susceptibles d’être fascinées par les mêmes questions »81. 

On retrouve ici l’idée finkienne de l’architectonique comme « but 

lointain de générations de chercheurs » (Fernzieles "fur 

 
72 Cf., par exemple, le § 4 de la IIIe Méditation phénoménologique ou dans les §§ 4c et 4d de 

la Ve Méditation phénoménologique. 
73 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 378. 
74 Ibid. 
75 Ibid. 
76 Ibid., p. 379. 
77 Ibid. 
78 Ibid. 
79 Ibid. 
80 Ibid, p. 23. 
81 Ibid., p. 379. 



FINETTI 151 

Forschergenerationen")82 et son opposition à la clôture des systèmes 

philosophiques tels que le système hégélien, mais de manière entièrement 

refondue. L’ouverture qui, selon Fink, caractérise l’architectonique de la 

phénoménologie husserlienne est refondue par Richir (comme la 

phénoménologie husserlienne en général) à travers la phénoménologie du 

langage. Le faire phénoménologisant au sens finkien (das 

Phänomenologisieren) cherche à dire la Sache dans l’institution symbolique 

de la langue philosophique. En ce sens, il relève du langage 

phénoménologique et est la base phénoménologique sur laquelle s’instituent 

les propositions philosophiques. Considéré comme simple « praxis 

phénoménologique de langage »83, sans encore tenir compte de sa spécificité, 

le faire phénoménologisant exclut déjà toute saturation. La praxis 

phénoménologique de langage se temporalise en effet en présence : sa 

temporalisation consiste dans le recroisement incessant de protentions de 

langage et de rétentions de langage au sein d’une phase de présence. Elle 

implique ainsi un porte-à-faux irréductible du sens de langage vis-à-vis de 

lui-même : le porte-à-faux entre le sens encore à dire (futur protentionnel) et 

le sens déjà dit (passé rétentionnel). La praxis phénoménologique de langage 

ne fait sens que dans la mesure où elle est habitée par cet écart du sens de 

langage vis-à-vis de lui-même (et, plus radicalement, par l’écart du sens de 

langage par rapport à la Sache qu’il cherche à dire). Toute saturation du sens 

par lui-même, toute coïncidence entre le sens encore à dire et le sens déjà dit 

ne peut dès lors qu’être illusoire : dans la mesure où elle consiste dans un 

porte-à-faux, la praxis phénoménologique de langage n’aura jamais fini de 

dire la Sache dans l’institution symbolique de la langue. Ne serait-ce que pour 

cette raison, qui a trait au langage phénoménologique en général, l’institution 

symbolique de la philosophie phénoménologique ne pourra jamais être en 

coïncidence avec elle-même, contrairement à la prétention illusoire de la 

science absolue de Hegel (dans son interprétation classique). 

Le faire phénoménologisant n’est cependant pas une forme quelconque 

de praxis phénoménologique du langage, mais une forme spécifique que 

Richir rapproche par exemple de la poésie. Cette dernière doit 

« remonter […] de la langue au langage »84. De manière semblable, le faire 

phénoménologisant doit « redescendre du langage – et de son origine 

phénoménologique – à la langue »85. Cela suppose qu’à l’instar de la poésie, 

il se fraye d’abord un chemin vers le langage et vers son origine 

phénoménologique. Et qu’il accompagne ensuite la genèse transcendantale 

qui conduit du champ phénoménologique (de langage et, plus radicalement, 

 
82 EFGA 3.4, p. 349. 
83 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 318. 
84 Ibid., p. 319. 
85 Ibid. 



FINETTI 152 

hors langage) à l’institution symbolique de la langue. Cette « redescente du 

langage […] à la langue » ne devient possible qu’à travers la méthode de la 

réduction de la langue, qui n’est pas « une opération neutre et tout 

intellectuelle », mais « l’épreuve phénoménologique elle-même du sublime 

phénoménologique »86. L’ouverture qui, selon Fink, caractérise 

l’architectonique de la phénoménologie est dès lors refondue par Richir non 

seulement à travers la phénoménologie du langage, mais aussi à travers la 

réactivation du sublime kantien qu’il nomme « sublime phénoménologique » 

(dans les Méditations phénoménologiques) et qu’il repense par la suite (dans 

Sur le sublime et le soi. Variations II) comme réplique du « moment » du 

sublime87. 

Dans la VIe Méditation phénoménologique, Richir reconnaît à Fink le 

mérite d’avoir touché, « comme par tangence »88, au sublime 

phénoménologique dans son analyse de la réduction transcendantale. On peut 

rappeler à ce propos (bien que l’exemple ne soit pas de Richir) que la 

réduction transcendantale est pour Fink toujours une réduction de la langue 

[Reduktion der Sprache] et implique, sur le plan affectif, une 

Sprachlosigkeit : une stupeur qui laisse dénué de langue89. La réduction de la 

langue et le sublime phénoménologique prennent toutefois chez Richir une 

forme plus radicale que chez Fink : elle ne consiste pas simplement en une 

mise en suspens de l’institution symbolique de la langue. Il s’agit plus 

radicalement d’une mise en suspens de la temporalisation de langage (et de 

l’institution symbolique de la langue qu’elle rend possible) : « une 

ˮparalysieˮ ou ˮstupeurˮ de tout phénomène de langage »90, qui ouvre à une 

proto-temporalisation hors langage. L’ipséité du sens de langage (avec les 

identités de significations qu’elle rend possibles) s’évanouit alors dans 

l’apeiron phénoménologique – « l’océan »91 – des phénomènes de monde, 

faisant surgir l’énigme de son origine à partir d’une proto-temporalisation 

hors langage. L’épreuve phénoménologique du sublime fait surgir en outre 

l’énigme de l’origine de l’ipséité du soi. Comme Richir l’explique dans « La 

question d’une doctrine transcendantale de la méthode en phénoménologie » :  

 

l’ipse fait l’épreuve phénoménologique de sa propre mort, l’épreuve de 

l’inhabitation et de l’inhabilitabilité du phénomène de monde par le soi, de ce 

que le phénomène de monde ne m’a jamais attendu en sa phénoménalité et ne 

 
86 M. Richir, Sur le sublime et le soi. Variations II, Amiens, Mémoires des Annales de 

Phénoménologie, vol. IX, 2011, p. 79 sqq. 
87 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., pp. 319. 
88 Ibid., p. 356. 
89 Husserliana-Dokumente II/1, op. cit., pp. 103, 105 ; tr. fr. p. 149, 151. Cf. à ce propos, le 

chap. V (en particulier, les pp. 130-133) de notre ouvrage : La phénoménologie de la 

phénoménologie de Fink et son problème directeur, op. cit. 
90 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 362. 
91 Ibid., p. 326. Cf. aussi ibid., p. 182.  



FINETTI 153 

m’attendra jamais. […] Par-là, […], l’ipse se découvre essentiellement comme 

énigme.92 

 

C’est l’énigme que Fink avait entrevue selon Richir avec l’Entmenschung, 

qui évoque « la première partie, celle de la frayeur, du moment kantien du 

sublime »93. Enfin, l’épreuve du sublime phénoménologique est l’ouverture à 

un Autre radical qui nous habite : l’instituant symbolique en tant qu’« une 

absence indéfiniment en fuite dans la transcendance d’absence du monde »94. 

Une dimension à laquelle Fink demeure, selon Richir, fondamentalement 

aveugle : « la VIe Méditation nous propose l’architectonique d’une institution 

symbolique, celle de la phénoménologie husserlienne, sans instituant 

symbolique »95. 

De là, pour Richir, l’exigence de réactiver le sublime kantien comme 

sublime phénoménologique pour refondre la doctrine transcendantale de la 

méthode de Fink et, implicitement, l’architectonique finkienne. La méthode 

de l’épochè phénoménologique, que Richir refond comme épochè 

phénoménologique hyperbolique, est ainsi repensée comme ouvrant sur 

l’océan des phénomènes comme rien que phénomènes : dans les termes de 

l’avant-propos de Phénoménologie en esquisses, « […] l’hyperbole 

conduisait à l’Océan […] »96. De même, dans le § 4c de la Ve Méditation 

phénoménologique (consacrée aux « principes pour une architectonique de la 

langue »), Richir considère la praxis phénoménologique de langage en 

phénoménologie comme « praxis du sauvage, de l’océan, de l’apeiron »97. 

Enfin, dans « La refonte de la phénoménologie », Richir repense 

implicitement le système ouvert des problèmes et questions 

phénoménologiques de Fink comme « océan des problèmes et questions 

phénoménologiques »98. De même que le champ phénoménologique, celui 

des problèmes et questions phénoménologiques est l’immensité infigurable 

que rencontre le phénoménologue dans l’épreuve du sublime 

phénoménologique. 

S’il renonce au concept finkien de système ouvert (qu’il ne considère 

sans doute pas comme système au sens propre du terme) et, a fortiori, au 

concept de système clos, Richir ne renonce pas en revanche à la systématicité 

 
92 M. Richir, « La question d’une doctrine transcendantale de la méthode en 

phénoménologie », Epokhé n° 1 : le statut du phénoménologique, Grenoble, J. Millon, 1990, 

p. 119-120.  
93 Ibid., p. 116. N.B. Encore une fois, il ne s’agit pas ici de ce que Richir appellera plus tard 

« le ‘‘momentˮ du sublime », mais seulement d’une de ses « répliques ». 
94 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 372. 
95 M. Richir, « La question d’une doctrine… », art. cit., p. 118-119. 
96 M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 25.  
97 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 326. 
98 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », in Annales de phénoménologie, 7/2008, 

p. 207. 



FINETTI 154 

du savoir phénoménologique. Dans les Méditations phénoménologiques, par 

exemple, Richir envisage un « traitement systématique » de la 

phénoménologie du langage ou, encore, une « exploration systématique » des 

pressentiments de Fink99. Dans l’avant-propos de Phénoménologie en 

esquisses, où il récapitule les avancées des Méditations phénoménologiques, 

il déclare expressément :  

 

L’architectonique, […], dans sa rencontre des questions et des problèmes de 

la phénoménologie, […], est à concevoir comme une mise en forme 

systématique de ces problèmes et questions […]100 

 

De là, l’hypothèse que la refonte du concept finkien de système ouvert 

conduit tacitement Richir à penser une systématique sans système : une unité 

systématique des problèmes et questions phénoménologiques qui ne 

parviendrait plus à se refermer sur elle-même et à se condenser dans la forme 

accomplie d’un système clos101. Il ne s’agit pas simplement d’un nouveau 

nom pour le système ouvert de Fink, mais plutôt de sa refonte à travers la 

phénoménologie du langage et du sublime phénoménologique. 

Cette systématique sans système, qui reste pour nous le titre d’un 

problème, est à mettre en relation avec le style d’écriture philosophique de 

Richir, tout au moins avec celui qu’il adopte expressément à partir de 

Phénoménologie en esquisses (2000) et, notamment, dans le cycle des 

Fragments. Si Richir intitule son ouvrage « Phénoménologie en esquisses », 

c’est parce qu’il a conscience de l’inadéquation de la langue philosophique 

dans laquelle le phénoménologue cherche à dire la Sache : une inadéquation 

qui fait que les analyses phénoménologiques restent toujours des débuts 

d’analyse. C’est aussi parce qu’il a conscience de l’impossibilité pour le 

phénoménologue de faire le tour de la Sache : l’impossibilité d’analyser de 

manière exhaustive la genèse des différentes formes de Stiftung102. De même, 

si Richir choisit successivement d’écrire par fragments, c’est parce qu’il a 

conscience de l’impossibilité pour le phénoménologue de traiter la Sache en 

forme de système. Dans les termes de Richir,  

 

 
99 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., pp. 210 et 434. 
100 M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 27. Cf. aussi M. Richir, Méditations 

phénoménologiques, op. cit., p. 350, où la Sixième méditation cartésienne de Fink est 

présentée comme « mise en forme systématique de la phénoménologie husserlienne – forme 

systématique de ses problèmes et questions […] ». 
101 Cf. M. Richir, Métaphysique et phénoménologie, in E. Escoubas et B. Waldenfels (éds.), 

Phénoménologie française et Phénoménologie allemande, Paris, L’Harmattan, 2000, p. 127, 

où Richir attribue à la phénoménologie « une rigueur systématique extraordinairement 

exigeante, qui ne débouche sur aucun système stable ou définitif ». 
102 Cf. M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., pp. 36-37. 



FINETTI 155 

Ces Fragments phénoménologiques sur le langage font suite aux Fragments 

phénoménologiques sur le temps et l’espace, et sont écrits sous forme de 

fragments pour les mêmes raisons : inachèvement de principe de la “chose” 

elle-même, impossibilité de traiter de celle-ci en forme de système, sous tous 

ses aspects, précarité et incertitude quant à la pertinence, à ce registre, de la 

langue philosophique que parle encore la phénoménologie.103 

 

II. 2. L’architectonique de la Sache 

 

Jusqu’ici, nous n’avons abordé qu’une acception de l’architectonique 

richirienne : la systématique (sans système) des problèmes et questions 

phénoménologiques. Nous l’avons considérée comme résultant de la refonte 

du concept finkien du système ouvert du savoir phénoménologique. Pour 

Richir comme pour Fink, ce n’est cependant pas la seule acception de 

l’architectonique ni son acception principale. De même que l’architectonique 

est aussi chez Fink le système ouvert des Sachen selbst, elle est également 

chez Richir une architectonique de la Sache selbst. Ce paragraphe cherchera 

brièvement à en expliciter le sens. 

De manière semblable à Fink, Richir distingue l’architectonique de la 

Sache de toute « architecture de l’archè »104. Par cette locution, Richir se 

réfère à l’architecture spéculative propre de la pensée classique, axée sur la 

passion de la déterminité et de la stabilité (en grec, de l’οὐσία). Le système 

aristotélicien (tel qu’il nous a été transmis) en constitue à ses yeux un exemple 

paradigmatique : « le système d’Aristote est un fixisme »105. Le champ 

phénoménologique se caractérise au contraire par une indéterminité et une 

instabilité de fond, qui excluent toute architecture spéculative. Par-delà la 

pensée classique, par-delà les aspects qu’en conserve la pensée critique, 

Richir entend donc l’architectonique en un sens non architectural et, à partir 

de L’expérience du penser, en un sens géologique :  

 

l’architectonique est bien plutôt la tectonique d’une archè introuvable que 

quelque chose qui aurait à voir avec le caractère ʺstructuralʺ de l’architecture 

ou du ʺsystèmeʺ.106 

 

 
103 M. Richir, Fragments phénoménologiques sur le langage, Grenoble, J. Millon, 

coll. « Krisis », 2008, p. 7. 
104 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 207. Cf. aussi M. Richir, 

« Métaphysique et phénoménologie », in E. Escoubas et B. Waldenfels (éds), 

Phénoménologie française et Phénoménologie allemande, Paris, L’Harmattan, 2000, p. 126. 
105 M. Richir, L’écart et le rien, op. cit., p. 190. 
106 M. Richir, L’expérience du penser. Phénoménologie, philosophie, mythologie, Grenoble, 

J. Millon, coll. « Krisis », 1996, p. 256. Cf. aussi ibidem, p. 11 : « L’architectonique n’est pas 

architecture spéculative, mais tectonique, au sens géologique du terme, d’une archè 

introuvable ». 



FINETTI 156 

Arrêtons-nous d’abord sur le terme de « tectonique », que Richir laisse 

résonner dans celui d’archi-tectonique. En géologie, la tectonique est 

« l’étude des mouvements de terrain »107 et, notamment, de ceux qui sont à 

l’œuvre dans la formation des chaînes de montagnes (l’orogenèse). Dans un 

second sens (celui qui nous intéresse le plus ici), la tectonique désigne 

l’ensemble de ces mouvements de terrain, et non pas la discipline qui les 

étudie : en ce sens, on distingue par exemple une tectonique profonde d’une 

tectonique de couverture. Ces mouvements de terrain qui relèvent de la 

tectonique se produisent à la rencontre des plaques tectoniques, et peuvent 

générer non seulement des montagnes, mais aussi des ruptures, des volcans, 

des failles, etc. Ils sont détectables grâce à « l’étude des anomalies (failles, 

recouvrements, charriages) par rapport à la stratigraphie »108 et se manifestent 

souvent par des séismes. La phénoménologie richirienne reprend le concept 

géologique de tectonique de manière métaphorique. La tectonique devient 

ainsi l’étude des mouvements schématiques (de langage et hors langage) qui 

sont à l’origine des différentes formes d’institution symbolique. Dans un 

second sens (celui qui nous intéresse ici), la tectonique désigne l’ensemble de 

ces mouvements schématiques (de langage et hors langage) plutôt que la 

discipline qui les étudie. La genèse transcendantale correspond ici à 

l’orogenèse. De même, les registres phénoménologiques (de langage et hors 

langage) correspondent aux plaques tectoniques et le registre symbolique 

correspond aux chaînes de montagnes qui surgissent de leurs mouvements. 

La phénoménologie génétique s’avère en ce sens une géologie 

transcendantale, comme Richir le soutenait déjà dans le deuxième chapitre de 

Phénoménologie et institution symbolique109, bien avant d’élaborer son 

concept d’architectonique. 

Le rapprochement entre la phénoménologie génétique et la géologie se 

situe dans le prolongement de la phénoménologie husserlienne et de son 

emploi des métaphores de la sédimentation [Sedimentierung], des couches 

intentionnelles [intentionalen Schichten] et des niveaux de constitution 

[Konstitutionsstufe]. Richir prend toutefois ses distances du cadre conceptuel 

husserlien sur au moins deux points. En premier lieu, seul le registre de 

l’institution symbolique (ou registre symbolique) relève pour Richir de 

l’intentionnalité : le registre phénoménologique (de langage et hors langage) 

demeure en revanche en deçà de toute forme d’intentionnalité. On ne peut 

même pas dire qu’il soit pré-intentionnel, si l’on entend par là qui est 

téléologiquement orienté vers l’intentionnel. Loin d’être intentionnel en 

puissance, le registre phénoménologique demeure transpossible par rapport à 

 
107 M. Richir, L’écart et le rien, op. cit., p. 193. 
108 Ibid. 
109 Cf. M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique, Grenoble, J. Millon, 1988, col. 

« Krisis », p. 196 sqq. 



FINETTI 157 

toute forme d’intentionnalité. Et son statut transpossible (ou virtuel) fait sa 

spécificité, qui consiste à exercer ses effets à distance sur les structures 

intentionnelles et leurs potentialités. Enfin, le registre phénoménologique 

n’est pas une couche [Schicht]. Tout au plus, peut-on lui faire correspondre 

chez Husserl le niveau constitutif pré-immanent110, à condition de remettre en 

question (comme Fink avait commencé à le faire) sa compartimentation avec 

les autres niveaux de constitution. En deuxième lieu, la tectonique (dans sa 

première et, surtout, dans sa deuxième acception) est irréductible à ce que 

Richir appelle « la calme stratigraphie husserlienne »111. L’architectonique 

husserlienne ressemble en effet à une stratigraphie, qui considère les couches 

intentionnelles les plus profondes comme les plus anciennes et les couches 

intentionnelles les plus superficielles comme les plus récentes. Et cette 

stratigraphie est « calme », parce que rien ne vient y compromettre la 

correspondance entre l’étagement des couches intentionnelles et leur ordre 

chronologique. Chez Richir, la tectonique tient compte au contraire des 

déformations d’une couche par l’autre :  

 

[…] il y a tectonique quand il y a mouvement de terrain, qui fait que, par 

exemple, s’il y a superposition, les couches plus anciennes peuvent passer au-

dessus de couches bien plus récentes : il y a retournement.112 

 

En ce sens, la tectonique richirienne ne suit aucun ordre chronologique : les 

couches les plus profondes ne sont pas nécessairement les plus anciennes et 

les couches les plus superficielles ne sont pas nécessairement les plus 

récentes. 

Concentrons-nous ensuite sur le deuxième terme impliqué dans la 

définition richirienne d’archi-tectonique : l’ἀρχή, que Richir qualifie 

d’« introuvable ». Il s’agit de l’origine phénoménologique des différentes 

formes d’institution symbolique. Elle est introuvable parce que toute 

institution symbolique est donnée avec l’effacement de son origine et paraît 

par conséquent comme toujours déjà donnée. Toute institution symbolique 

est, en d’autres termes, « une Stiftung sans Urstiftung »113 : une Stiftung dont 

l’Urstiftung demeure introuvable et insituable. Cela tient au fait que les 

mouvements schématiques (de langage et hors langage) à la base d’une 

institution symbolique ne se limitent pas à la rendre possible : ils sont aussi 

déformés de façon cohérente par l’institution symbolique. Il demeure ainsi un 

hiatus irréductible entre les mouvements schématiques (de langage et hors 

langage) et l’institution symbolique qu’ils rendent possible, c’est-à-dire entre 

 
110 Cf. à ce sujet, A. Schnell, Le sens se faisant. Marc Richir et la refondation de la 

phénoménologie transcendantale, Bruxelles, Ousia, 2011. 
111 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 208. 
112 Cf. M. Richir, L’écart et le rien, op. cit., p. 193. 
113 Cf. M. Richir, L’expérience du penser, op. cit., p. 43. Cf. aussi ibidem, p. 19. 



FINETTI 158 

le registre phénoménologique et le registre symbolique : toute Stiftung est 

Stiftung per hiatum. Loin d’aboutir à un constat d’impossibilité de la 

phénoménologie génétique, cette thèse conduit au contraire Richir à repenser 

l’attestation phénoménologique du registre phénoménologique : celui-ci ne 

peut s’attester que depuis sa déformation dans le registre symbolique, comme 

ce qui clignote dans le registre symbolique. Autrement dit, le champ 

phénoménologique ne s’atteste qu’en clignotant entre son surgissement 

transcendantal (comme rien de symbolique) et son évanouissement dans les 

déformations cohérentes que lui fait subir l’institution symbolique. 

De même, loin d’aboutir à une logique du supplément (Derrida), la 

thèse précédente conduit Richir à repenser les concepts d’origine et 

d’originaire : « il n’y a », en effet, « plus d’instance à quoi mesurer le plus ou 

le moins dans l’originaire »114. La refonte richirienne du concept d’origine et 

d’originaire passe plus précisément par le concept d’archaïque :  

 

il n’y a plus que l’instance, chaque fois mesurable sur le cas analysé, du plus 

ou moins déterminé, à quoi correspond le moins ou le plus archaïque ; plus 

donc on va vers l’archaïque, plus on va vers l’indéterminé, le vague, 

l’inchoatif, le confus, l’enchevêtré.115 

 

L’archaïque consiste dans les indéterminités qui sont toujours implicitement 

là dans les déterminités de l’institution symbolique, mais transformées ou, 

mieux, déformées de façon cohérente : il consiste dans les indéterminités qui 

clignotent dans les déterminités de l’institution symbolique. Ce clignotement 

a lieu selon Richir par rapport à deux pôles : « […] l’un dont les éléments sont 

plus définis […], l’autre dont les éléments le sont moins »116. Le premier pôle 

est celui de l’institution symbolique. Le second est celui de sa base 

phénoménologique qui, en vertu de son indéterminité, peut être considérée 

comme archaïque. 

L’archaïque, qui clignote entre son surgissement transcendantal et son 

évanouissement dans les déformations que lui fait subir l’institution 

symbolique, n’est autre pour Richir que le champ des « phénomènes comme 

rien que phénomènes », qui ne sont plus l’apparition de rien. Ils clignotent 

entre leur surgissement transcendantal (comme apparences de rien) et leur 

évanouissement dans la déformation cohérente que leur fait subir l’institution 

symbolique (comme apparitions de quelque chose). Richir distingue plus 

précisément deux sortes de phénomènes comme rien que phénomènes. En 

premier lieu, les phénomènes-de-monde en langage, avec leur schématisme 

de langage (leur temporalisation en présence et leur spatialisation chôratique), 

 
114 Cf. M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 27. 
115 Ibid. 
116 Cf. M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., p. 33. 



FINETTI 159 

qui correspondent pour Richir à l’archaïque (tout court). En deuxième lieu, 

les phénomènes-de-monde hors langage, avec leur schématisme hors langage 

(leur proto-temporalisation et leur proto-spatialisation), qui correspondent 

pour Richir au plus archaïque. Ainsi, l’archi-tectonique richirienne est aussi 

et surtout une « tectonique […] de l’archaïque »117 : celle des mouvements 

schématiques (de langage et hors langage) à la base des différentes formes 

d’institution symbolique. Dans les termes de La refonte de la 

phénoménologie, il s’agit de  

 

[…] l’architectonique comme tectonique de la ̋ choseʺ (Sache) même, à savoir 

comme mouvements, chevauchements, ruptures, failles, charriages, etc., de 

l’archaïque […].118 

 

Cette tectonique, en tant qu’ensemble des mouvements schématiques (de 

langage et hors langage) à la base des différentes formes d’institution 

symbolique, ne prend pas pour Richir la forme d’un système119. De même que 

l’ensemble des problèmes et questions phénoménologiques, on peut la 

considérer néanmoins comme une systématique sans système. À partir de 

Fragments phénoménologiques sur le langage, Richir place au cœur de cette 

systématique le « moment » du sublime ou, mieux, il place au cœur de la 

tectonique de l’archaïque le « séisme »120 du sublime. Articulé en systole, 

ressaut et diastole, le « moment » du sublime est en effet le « séisme » qui 

rend possibles les mouvements (sans corps mobile) du schématisme de 

langage et sa « référence » au schématisme hors langage : le séisme qui, 

interrompant le schématisme phénoménologique, le conduit à se 

reschématiser comme schématisme de langage « référé » à un schématisme 

hors langage. Il demeure virtuellement en fonction dans le schématisme de 

langage (et, indirectement, dans les différentes formes d’institution 

symbolique), où il peut donner lieu à des « répliques ». 

 

II. 3. L’architectonique comme méthode et la question de la construction 

phénoménologique 

 

Aussi bien la systématique (sans système) des problèmes et questions 

phénoménologiques que celle des mouvements schématiques à la base de 

l’institution symbolique renvoient à une acception méthodologique de 

l’architectonique : « l’architectonique comme méthode »121. D’une part, la 

 
117 Cf. M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 207. 
118 Ibid., p. 207-208. 
119 Cf. M. Richir, Phénoménologie en esquisses, op. cit., pp. 494-495. 
120 M. Richir, Sur le sublime et le soi. Variations II, op. cit., pp. 56 et 79. Cf. aussi M. Richir, 

Propositions buissonnières, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2016, p. 10. 
121 Cf. M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 207. 



FINETTI 160 

systématique (sans système) des problèmes et questions phénoménologiques 

renvoie à l’architectonique comme « mise en ordre des problèmes et questions 

selon nos concepts qui, pour l’essentiel, sont des concepts 

philosophiques »122. D’autre part, la systématique (sans système) du champ 

archaïque des phénomènes comme rien que phénomènes et de leurs 

schématismes (de langage et hors langage) renvoie à l’architectonique comme 

« mise en ordre (taxis) du champ phénoménologique dans les termes de la 

langue philosophique »123. Dans les deux cas, l’architectonique est une τάξις : 

elle consiste à mettre en ordre (τάσσειν) un champ instable – celui des 

phénomènes comme rien que phénomènes ou celui des problèmes et 

questions phénoménologiques (avec leur complexité océanique) – moyennant 

les concepts de la langue philosophique. 

À cette fin, l’architectonique se donne des coordonnées conceptuelles 

ou, mieux, « des systèmes de coordonnées conceptuelles, qui permettent 

d’ordonner le champ »124. Autrement, elle se perdrait « dans ce ʺchampʺ où 

tout bouge en même temps »125 : les systèmes de coordonnées conceptuelles 

que l’architectonique se donne sont ainsi des systèmes d’orientation. On 

remarquera que Richir ne parle pas d’un système d’orientation, mais d’une 

pluralité de systèmes d’orientation. De même qu’en physique il n’y a pas de 

système de référence absolu (en vertu de la relativité galiléenne, puis 

einsteinienne), il n’y a pas non plus de système d’orientation absolu en 

phénoménologie126. Tout système de coordonnées conceptuelles est relatif à 

la question ou au problème phénoménologique envisagés, ainsi qu’aux modes 

de circulation dans le champ phénoménologique qu’ils exigent. C’est 

uniquement en ce sens que l’on peut considérer selon Richir l’architectonique 

comme un « système » : « […] si l’architectonique est un ʺsystèmeʺ, c’est un 

système d’orientation, par surcroît variable selon la question ou le problème 

envisagés »127. 

La mise en ordre du champ phénoménologique (ainsi que des 

problèmes et questions phénoménologiques qu’il soulève) ne conduit 

cependant jamais le phénoménologue à coïncider avec lui. Non seulement le 

phénoménologue ne peut jamais être certain que les coordonnées 

conceptuelles qu’il a choisies « ʺtouchentʺ à la Sache […] à analyser »128, 

 
122 Ibid. 
123 Cf. M. Richir, Sur le sublime et le soi. Variations II, op. cit., p. 129. 
124 M. Richir, « Phénomène et hyperbole », in C. Sommer (éd.), Nouvelles phénoménologies 

en France, Paris, Hermann, coll. « Rue de la Sorbonne », 2014, p. 54. 
125 Ibid. 
126 En ce qui concerne le parallélisme entre la phénoménologie richirienne et la physique 

moderne, cf. A. Alavi, « La tectonique de l’archaïque en phénoménologie et en physique 

quantique : fécondité d’une analogie », in Annales de Phénoménologie – Nouvelle série, 

n°20, Dixmont, Association pour la Promotion de la Phénoménologie, 2021, pp. 251-296. 
127 M. Richir, Méditations phénoménologiques, op. cit., p. 378. 
128 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », art. cit., p. 208. 



FINETTI 161 

qu’elles sont en « contact »129 avec elle. Mais il sait que, quelles que soient 

les coordonnées conceptuelles choisies, la Sache selbst restera toujours 

irréductible à la langue philosophique : elle sera toujours inadéquate à porter 

à l’expression la Sache. C’est dire que, s’il y a contact avec la Sache selbst, 

ce dernier impliquera toujours un écart :  

 

C’est bien un contact en et par écart comme rien d’espace et de temps, […] 

par lequel […] le soi du phénoménologue est en contact avec la Sache selbst, 

sans que sa manière de la dire (en langage) lui soit, par là même, adéquate.130 

 

Et l’attestation phénoménologique de la Sache selbst qui a lieu dans ce 

« contact » ne pourra jamais être directe (comme si le phénoménologue 

pouvait en avoir l’intuition immanente), mais uniquement « indirecte »131. 

Comment entendre dès lors l’attestation indirecte de la Sache selbst et 

de sa systématique sans système ? On peut se demander si ce n’est pas une 

construction phénoménologique. Chez Fink, cette dernière est en effet le 

mode d’attestation phénoménologique du système ouvert des Sachen selbst 

et du savoir phénoménologique. On peut se demander, en d’autres termes, si 

la refonte richirienne du concept finkien de système ouvert n’implique pas 

également une refonte du concept finkien de construction phénoménologique 

en tant que mode d’attestation phénoménologique. Richir nous encourage lui-

même à nous poser cette question lorsqu’il déclare dans De la négativité en 

phénoménologie : « […] il y a aussi de la construction en phénoménologie, 

mais elle relève, nous allons y venir, de l’architectonique […] »132. Certes, 

toutes les constructions ne sont pas phénoménologiques : il y a des 

constructions purement spéculatives que Richir critique. Mais il y a bel et 

bien dans sa phénoménologie des constructions phénoménologiques qui 

relèvent de l’architectonique. 

Pour étayer cette thèse, revenons brièvement sur l’intuition constructive 

et sur un exemple tiré du symphilosophein entre Husserl et Fink : l’intuition 

constructive de la sphère pré-immanente de la temporalisation originaire. La 

temporalisation originaire appartient à un niveau constitutif plus originaire 

que le flux immanent et diffère de ce dernier (entre autres choses) parce 

qu’elle ne consiste pas dans une succession temporelle. Pourtant, Husserl 

pense et exprime la temporalisation originaire dans les Leçons de 1905 à partir 

du flux immanent qu’elle constitue et, plus précisément, comme flux absolu. 

Du point de vue finkien, Husserl ne met pas ici en œuvre une intuition et une 

description du flux immanent. Il met en œuvre une intuition constructive de 

 
129 Ibid. 
130 Ibid. 
131 Ibid. 
132 M. Richir, De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014, 

p. 41. 



FINETTI 162 

la temporalisation originaire à travers l’image du flux immanent. De même, 

en s’exprimant dans la langue naturelle, il opère une construction 

phénoménologique de la temporalisation originaire à travers la métaphore du 

flux. La construction phénoménologique ne se dirige ici vers le flux immanent 

(le constitué) que pour viser la temporalisation originaire (le constituant). Le 

concept philosophique qui en ressort est celui d’un flux absolu qui, 

paradoxalement, ne flue pas : un oxymore. 

On pourra difficilement nier que quelque chose de semblable ait lieu 

dans la phénoménologie richirienne. Pour nous limiter au cas qui nous semble 

le plus simple, la temporalisation de langage appartient ici à un registre 

architectonique plus archaïque que la temporalisation en langue. La 

temporalisation de langage est en effet la base phénoménologique sur laquelle 

s’institue par déformation cohérente la temporalisation en langue. 

L’enchaînement des signes linguistiques (avec leur face signifiante, leur face 

signifiée) relève de la temporalisation en langue, c’est-à-dire du registre 

symbolique. Il en va de même pour les référents auxquels renvoient les signes 

linguistiques. Afin de penser et de dire le registre phénoménologique de la 

temporalisation de langage, c’est pourtant encore aux métaphores du signe et 

du référent que Richir fait appel. Il y a des « signes » phénoménologiques, 

mais – paradoxalement – ces derniers ne signifient rien, parce qu’ils 

demeurent en deçà de tout acte linguistique de signification. De même, la 

temporalisation de langage a comme « référent » une proto-temporalisation 

hors langage, mais il n’y a entre elles – paradoxalement – pas de fonction 

référentielle (au sens de R. Jakobson), parce qu’elles demeurent en deçà de 

toute référence linguistique133. Dans les deux cas, Richir n’opère-t-il pas 

implicitement une construction phénoménologique du registre archaïque du 

langage à travers les ressources conceptuelles du registre symbolique de la 

langue ? 

Si c’est le cas, Richir ne met pas implicitement en œuvre la version 

finkienne de la construction phénoménologique, mais plutôt une version 

refondue de celle-ci. Comment l’entendre ? Nous nous limiterons pour 

conclure à quelques remarques. Tout d’abord, l’intuition constructive est 

selon nous à repenser dans la perspective richirienne à partir de l’épreuve du 

sublime phénoménologique et, plus précisément, comme intuition d’une 

Sache inintuitionnable (de façon immanente et, a fortiori, transcendante). 

Ensuite, l’intuition constructive est à repenser depuis de la praxis 

phénoménologique du langage, c’est-à-dire, à partir des Fragments 

phénoménologiques sur le langage, depuis le schématisme de la phantasia 

« perceptive ». On peut supposer, par exemple, que la Sache relève de la part 

 
133 On pourrait multiplier les exemples (la « présence sans présent », le « mouvement sans 

corps mobile »), mais cela ne nous avancerait pas. 



FINETTI 163 

infigurable de la phantasia « perceptive » et que les métaphores du « signe », 

du « référent », etc. relèvent de sa part figurable. Enfin, on ne pourra penser 

cette phantasia « perceptive » sans sa transposition architectonique en 

imagination, par où surgit l’illusion transcendantale de la Sache134. 

 

Conclusion 

 

Au terme de cette lecture conjointe de Fink et de Richir, le développement de 

la phénoménologie husserlienne et post-husserlienne nous apparaît sous un 

nouveau jour. Contrairement à ce que l’on a cru et à ce que l’on pourrait 

croire, le fait que les projets systématiques de Husserl soient contestés de 

l’intérieur par ses analyses concrètes ne signifie pas que sa phénoménologie 

soit en déconstruction. Comme il ressort des notes de recherche de Fink, le 

porte-à-faux entre les projets systématiques de Husserl et ses analyses 

concrètes, c’est-à-dire le porte-à-faux de la phénoménologie vis-à-vis d’elle-

même n’est autre que le mode de croissance propre au système de philosophie 

phénoménologique de Husserl. Bien que Fink ne l’explicite pas entièrement, 

ce mode de croissance implique un double mouvement d’accroissement et de 

décroissement, qui entraîne la phénoménologie husserlienne non seulement 

vers elle-même, mais aussi au-delà d’elle-même. De ce point de vue, la 

phénoménologie husserlienne n’est pas en déconstruction, mais plutôt en 

refonte permanente : elle amorce un mouvement de refonte qui ouvre la voie 

non seulement à son propre développement, mais aussi à des développements 

post-husserliens. 

C’est ce mouvement que nous avons cherché à suivre dans notre analyse 

de la refonte de l’architectonique de la phénoménologie husserlienne. Nous y 

avons distingué trois dimensions, qui se présentent – aussi bien chez Richir 

que chez Fink – dans un enchevêtrement inextricable : 1. l’architectonique du 

savoir phénoménologique ; 2. l’architectonique de la Sache ; 3. 

l’architectonique en tant que méthode. Nous avons soutenu que Richir refond 

implicitement le système ouvert du savoir phénoménologique comme 

systématique sans système : il y a entre les problèmes et questions 

phénoménologiques une unité systématique qui ne parvient pas à se refermer 

sur elle-même et à se condenser dans la forme accomplie d’un système clos. 

De même, il y a une systématique (sans système) de la Sache, que Richir 

repense à travers la métaphore géologique de la tectonique : l’archi-

tectonique de la Sache est une tectonique de l’archaïque. Elle constitue le 

cœur de l’architectonique richirienne : en s’inspirant de Fink135, on pourrait 

 
134 Nous nous limitons ici au cas de figure le plus simple. Il faudrait montrer néanmoins qu’il 

existe dans la phénoménologie richirienne une pluralité de modes d’attestation indirecte de 

la Sache, c’est-à-dire une pluralité de formes de construction phénoménologique. 
135 Voir EFGA 3.3, p. 800. 



FINETTI 164 

dire que Richir cherche à esquisser, dans une attestation incessante, 

l’architectonique des problèmes et questions phénoménologiques à partir de 

l’architectonique de la Sache. 

Enfin, l’architectonique en tant que méthode est repensée par Richir 

comme τάξις : elle consiste dans la mise en ordre du champ 

phénoménologique (ainsi que du champ des problèmes et questions 

phénoménologiques) moyennant des systèmes de coordonnées conceptuelles. 

On peut encore entendre cette τάξις comme une tectonique : une étude 

géologique consistant à mettre en ordre les mouvements schématiques (de 

langage et hors langage) qui sont à l’origine des différentes formes 

d’institution symbolique. Ce qui nous semble ici décisif tient cependant au 

lien entre la mise en ordre (τάξις) architectonique et la construction 

phénoménologique : l’attestation phénoménologique qui a lieu dans la mise 

en ordre architectonique n’est-elle pas une construction phénoménologique 

et, dans ce cas, comment l’entendre ? Cette question, qui demeure pour nous 

ouverte, porte sur un pan de l’architectonique husserlienne thématisée par 

Fink qui demande encore à être refondu ou dont la refonte richirienne 

demande tout au moins à être poursuivie. Elle se pose dans la 

phénoménologie richirienne de multiples manières, dont nous avons 

considéré ici la plus simple : la question de l’intuition constructive d’une 

Sache inintuitionnable (de façon immanente et, a fortiori, de façon 

transcendante), à repenser comme épreuve du sublime phénoménologique et 

comme phantasia « perceptive » d’une Sache infigurable, inséparable de sa 

transposition imaginative et de l’illusion transcendantale qu’elle comporte. 

  



 

 

 

L’humanisation au cours des fluctuations maternelles 

Une étude sur la « systole » richirienne 

 

TETSUO SAWADA 

 

 

Introduction : le problème de l’humanisation chez Richir  

 

L’une des originalités majeures de la phénoménologie de Marc Richir tient à 

ce qu’elle ne se contente pas de refonder la phénoménologie au sens classique 

de théorie de la connaissance (Wissenschaftslehre) depuis un nouvel angle 

d’attaque (affectivité, sublime, phantasía, etc.), mais qu’elle engage 

également, à partir des résultats mêmes de cette entreprise de refondation, une 

interrogation radicale sur l’« humanité » et le processus d’« humanisation ». 

Dès un manuscrit de jeunesse daté du 2 mai 19701, Richir s’interroge sur 

l’« origine de l’humanité » en dialogue avec les travaux d’André Leroi-

Gourhan ; dans les années 1980, il repère ensuite, au « moment » du sublime 

tel qu’il est pensé dans la Troisième Critique kantienne, le phénomène de 

l’humanisation, qu’il désigne sous le nom de « phénomène humain »2 ; enfin, 

dans le cadre du projet d’une « anthropologie phénoménologique »3, il 

s’attache à élucider plus systématiquement le problème de l’« humanisation 

»4 en se référant aux travaux du psychiatre Donald Woods Winnicott, qui 

observait et analysait la communication primordiale entre le nourrisson et la 

mère.  

 Le présent travail se propose d’examiner le sens de l’« humanisation » 

dans la pensée phénoménologique de Richir, en abordant sa lecture des 

travaux de Winnicott. Il convient toutefois de préciser que, pour traiter de ce 

thème, nous ne pouvons faire l’économie de deux recherches 

 
1 M. Richir, « Notes sur la phénoménalisation », transcription de J. Watin-Augouard, auquel 

nous sommes profondément reconnaissants de nous avoir autorisés à faire référence à ce 

texte. 
2 M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique. Phénomènes, temps et êtres II, 

Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1988, p. 93. 
3 M. Richir, Phantasía, imagination, affectivité. Phénoménologie et anthropologie 

phénoménologique, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2004. 
4 M. Richir, Variations sur le sublime et le soi, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2010, 

p. 36-47, 167-195 ; De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 

2014, p. 137-172. 



SAWADA 166 

importantes : celles de Yasuhiko Murakami5 et d’István Fazakas6. Le premier 

fait apparaître, au cœur d’un moment thérapeutique concernant une jeune 

patiente analysée par Winnicott, une modalité tout à fait singulière de 

communication – une forme de « télépathie transcendantale »7 des 

phantasíai. Le second, moyennant une lecture minutieuse des derniers 

travaux de Richir, dégage le moment génétique du « soi » de l’être humain à 

partir de ce que Richir nomme le « transvasement affectif »8. Ces deux 

travaux abordent, chacun à leur manière et de façon convaincante, la 

problématique de l’humanisation (qu’il s’agisse de la cure du soi ou de la 

genèse du soi) au sens richirien. Leur analyse se concentre notamment sur ce 

que Richir appelle la « diastole » : à ce niveau, les phantasíai « perceptives » 

s’enchaînent les unes aux autres au sein d’une « aire transitionnelle9 ». La 

discussion de ces deux travaux, pour féconds qu’ils soient du point de vue 

phénoménologique et psychopathologique, nous conduit toutefois à réfléchir 

au problème de l’humanisation au niveau de la « systole ». À ce niveau, les 

affections se condensent dans la vie du « soi » ; les phantasíai ne s’enchaînent 

pas encore les unes aux autres et demeurent « primitives »10 et « pures »11. 

Peut-on alors parler, dès ce niveau, d’une certaine forme d’humanisation ? Si 

tel est le cas, quels en seraient les caractères ? C’est dans cet horizon de 

recherche que notre travail se propose d’élucider le problème de 

l’humanisation chez Richir, en examinant son approche des travaux de 

Winnicott. 

 

I. De la systole à la diastole 

 

I. 1. La systole 

 

Il faut tout d’abord préciser le sens que Richir donne à « systole ». Dans 

Variations sur le sublime et le soi, il la définit comme suit : 

 
5 Yasuhiko Murakami, « De la télépathie transcendantale. La communication et la créativité 

selon Winnicott », Annales de phénoménologie, n° 9, Amiens, Association pour la promotion 

de la phénoménologie, 2010, pp. 83-95. 
6 István Fazakas, Le clignotement du soi. Genèse et institutions de l’ipséité, 

Wuppertal/Dixmont, Association Internationale de Phénoménologie, coll. « Mémoires de 

Annales de Phénoménologie », vol. XII, 2020. 
7 Y. Murakami, art. cit., pp. 85-86, 92-93. 
8 I. Fazakas, art. cit., pp. 97-98. 
9 Cf. Donald Woods Winnicott, Playing and Reality (1971), London, Tavistock, 1982 ; tr. fr. 

de C. Monod et J.-B. Pontalis, Jeu et réalité. L’espace potentiel, Paris, Gallimard, coll. 

« Connaissance de l’inconscient », 1975, pp. 86-94/120-131.  

M. Richir Sur le sublime et le soi. Variations II, Amiens, Association pour la promotion de 

la phénoménologie, coll. « Mémoires des Annales de phénoménologie », vol. IX, 2011, p. 

42. 
10 M. Richir, Variations sur le sublime et le soi, op. cit., p. 11. 
11 Ibid., p. 15. 



SAWADA 167 

 

[…] on peut entendre par systole le « ressaut » de l’affectivité dans le 

« moment » du sublime, « ressaut » qui est rupture schématique où 

« momentanément » coupée de toute attache, l’affectivité s’emporte en « elle-

même » en hyperbole dans une sorte d’état hyperdense, et où toujours 

« momentanément », elle se réfléchit sans concept dans son excès dont 

l’horizon est la transcendance absolue qui ouvre à la question du sens dans la 

mesure où elle est irréductiblement en fuite, insaisissable, infigurable, donc 

inaccessible et radicalement indéterminé.12 

 

Par la notion de « systole », Richir vise le « moment » du « sublime » (en 

particulier du sublime dit « dynamique ») tel que Kant l’élabore dans la 

Troisième Critique. Ce moment confronte le soi de l’ego à des scènes et à des 

événements qui excèdent sa faculté de juger, jusqu’à parfois la plonger dans 

une terreur sans réserve. Écrasée par la démesure de ces scènes et, par là 

même, dépouillée de l’ensemble des pouvoirs acquis et institués au fil de ses 

expériences passées et présentes, l’existence du soi se trouve contrainte, dans 

ce moment profondément bouleversant, à un rétrécissement radical. 

 Pour le dire dans les termes de la discussion richirienne évoquée plus 

haut, il ne s’agit alors, au niveau systolique, que d’un afflux massif 

d’« affectivité » dans la vie du soi. L’affectivité ne se rapporte alors qu’à elle-

même, dans sa densité excessive : elle « se réfléchit sans concept dans son 

excès ». L’existence du soi, placée dans un tel « état hyperdense », se trouve 

dès lors profondément ébranlée par le surgissement de quelque chose – le « 

ressaut » – qui s’élève soudainement en elle, à la façon de la surprise que 

provoque le soulèvement inattendu d’une couche remontant à l’Antiquité, 

lorsque celle-ci affleure brusquement sous l’effet d’un mouvement de la 

croûte terrestre. Dans la phase systolique du moment du sublime, la vie du soi 

se trouve ainsi encerclée de toutes parts par cet afflux massif d’« affectivité 

». Si la condensation excessive de l’affectivité l’emporte sur la vie du soi 

au « moment » du sublime, cela ne signifie toutefois ni que son existence se 

voit pétrifiée par le surgissement soudain du « ressaut » dans son esprit, ni 

qu’elle sombre dans l’impuissance. Loin d’être un moment d’anéantissement 

du soi, ce « ressaut » apparaît plutôt, à son regard, comme ce qui échappe à 

toute saisie conceptuelle. Selon la terminologie de Richir, cette échappée 

insaisissable n’est rien d’autre que la « transcendance absolue » ou la « fuite 

infinie »13. Cette « transcendance » n’a pas pour fonction d’anéantir la vie du 

soi, mais de lui ouvrir l’accès à la radicalité de son propre « dehors »14. Dans 

 
12 Ibid., p. 23. 
13 M. Richir, De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014, 

p. 103. 
14 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 13. 



SAWADA 168 

la terminologie richirienne toujours, ce « dehors » se trouve ainsi qualifié de 

« transcendance psycho-cosmique »15. 

Confrontée à un monde – Physis et Cosmos – saisi dans son état de pure 

transcendance et d’infinité, en contraste avec la finitude de la vie du soi, la 

réflexion de celui-ci se trouve attirée par l’« appel du sens »16 émanant de ce 

monde infini (la « transcendance physico-cosmique »). Le « sens » en jeu ici 

ne se donne jamais comme une figure constituée, mais demeure à l’état de 

« lambeaux »17 ou de fragments, affectant continûment la vie du soi, sans se 

recueillir dans la stabilité d’un sens logico-eidétique porté par une conscience 

de soi claire et intentionnelle.      

 Selon Richir, le versant systolique du moment du sublime – cet afflux 

d’affectivité au cœur même de la vie du soi – marque un moment originaire 

de la première mise en rapport du « soi » avec son extériorité, que Richir 

nomme le « radical dehors » ou la « transcendance psycho-cosmique ». C’est 

en vertu de cette ouverture que l’afflux systolique de l’affectivité constitue, 

malgré sa puissance profondément bouleversante, « le seul excès qui ne soit 

pas traumatique »18. 

 

I. 2. La mise en jeu des phantasíai « primitives » et « pures » dans la 

systole 

 

Abordant la « systole » richirienne, nous pouvons déjà lui assigner un 

caractère supplémentaire. C’est avec elle que, pour la première fois, les 

phantasíai entrent en jeu. Dans Variations sur le sublime et le soi, Richir 

qualifie de phantasíai « primitives »19 ou « pures »20 celles qui sont 

impliquées dans la systole. Ces phantasíai, en leur caractère « pur » et « 

primitif », doivent être rigoureusement distinguées des phantasíai dites « 

perceptives », lesquelles, situées au niveau diastolique, s’enchaînent les unes 

aux autres. La différence entre ces deux types de phantasía est explicitée par 

Richir comme suit : 

 

Enfin, si elle [la « modification de phantasía »] porte sur une phantasía 

« primitive » (nous allons revenir sur sa « définition », mais disons déjà 

qu’elle n’a d’autre concrétude que celle d’une « ombre », ombre de rien 

[souligné par nous] puisque rien n’est encore posé à son registre, ombre qui 

est fantôme, par conséquent), elle a pour effet de la muer en phantasía 

 
15 Ibid., p. 33. 
16 Ibid., p. 23. 
17 Ibid., p. 13. 
18 M. Richir, « Sublime et pseudo-sublime », Annales de phénoménologie, n° 9, Amiens, 

Association pour la promotion de la phénoménologie, 2010, p. 7. 
19 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 11. 
20 Ibid., p. 15. 



SAWADA 169 

« perceptive » qui regarde virtuellement la phantasía qui la « perçoit », ou 

pourvoit la phantasía « primitive » d’un regard, ou plutôt de regards (ceux de 

l’interfacticité transcendantale infigurable et virtuelle) eux-mêmes 

infigurables et virtuels, depuis le fond de l’interfacticité transcendantale.21  

 

Il désigne ici le passage de la première phantasía (la phantasía « primitive ») 

à la seconde (la phantasía « perceptive »). La fonction modificatrice (« 

modification de phantasía »), inhérente au phénomène de « phantasía » en 

général, a pour effet de transformer les phantasíai « primitives » en 

« phantasíai perceptives » ; le soi, au niveau de la phantasía « primitive », se 

voit alors doté d’un « regard » et commence à « percevoir » d’autres 

phantasíai « perceptives ». Comme le souligne Richir, cette communication 

s’effectue dans une dimension « infigurable »22, qui n’est rien d’autre que l’« 

interfacticité transcendantale ». La raison en est qu’il subsiste, dans ce champ 

interfacticiel, un « écart »23 irréductible entre les phantasíai « perceptives » 

du soi et celles d’autrui. Cet « écart » amène les premières à « percevoir » les 

secondes d’une manière telle qu’elles ne les épuisent jamais par leur pouvoir 

de saisie. 

 Le statut de la première phantasía, la phantasía dite « primitive », peut 

être élucidé dès lors que l’on porte attention à sa conversion en phantasia 

« perceptive ». Selon une remarque déjà évoquée de Richir, la phantasía 

« primitive », en tant que telle, et parce qu’elle se situe exclusivement au 

niveau systolique, se présente elle-même comme une « ombre » en 

mouvement. Cette « ombre » ne présuppose derrière elle aucun être ni aucun 

telos susceptible d’être posé par le soi ; en bref, il s’agit d’une ombre de « 

rien ». Husserl décrit le caractère non positionnel et libre de la « phantasía 

pure »24 comme se déployant dans un « domaine de l’absence de fin (Reich 

der Zwecklosigkeit) »25 ou encore comme relevant d’un « jeu (Spiel) »26. 

Richir, à l’instar de Husserl, considère ainsi la phantasía « primitive » comme 

un libre mouvement d’ombres privé de telos déterminé, qui n’en demeure pas 

moins en rapport étroit avec la vie du soi.  

Loin d’être défini comme un pur néant, ce « rien », et les ombres qu’il 

projette, constituent le caractère mouvant et réflexif de l’« affectivité » du soi 

 
21 Ibid., p. 11. 
22 Ibid., p. 41. 
23 Ibid., p. 16. 
24 E. Husserl, Phantasie, Bildwebußtsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der 

anschaulichen Vergegenwärtigungen. Texte aus dem Nachlaß (1898-1925). Husserliana Bd. 

XXIII, E. Marbach (éd.), Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 1980 ; tr. 

fr. de R. Kassis et J.-F. Pestureau, Phantasía, conscience d’image, souvenir. De la 

phénoménologie des présentifications intuitives. Textes posthumes (1898-1925), Grenoble, J. 

Millon, coll. « Krisis », 2002, texte n° 20 (1921/24) en particulier. 
25 E. Husserl, Phantasie, Bildwebußtsein, Erinnerung…, op. cit., p. 577/539. 
26 Ibid. 



SAWADA 170 

au niveau systolique. Richir précise ce point en définissant les phantasíai 

« pures » comme « à la fois Wesen radicalement sauvages et modulations 

premières de l’affectivité – ce schématisme est infigurable, hors espace et 

hors temps, aveugle et inconscient […] »27. Il convient de rappeler que, selon 

Richir, l’affectivité en état « hyperdense » ne se répercute que sur elle-même 

: elle se réfléchit dans son propre excès, et cette « réflexion », au niveau 

systolique, s’opère « sans concept ». Si l’on tient compte de l’ensemble de 

ces éléments, on peut alors affirmer que, avant d’être modifiée en phantasíai 

perceptives, les phantasíai « pures » accompagnent la réflexion de 

l’affectivité sur elle-même, tout en demeurant elles-mêmes « sauvages » et « 

inconscientes ». Leur mouvement ombreux entraîne le soi vers le « radical 

dehors » de lui-même. La systole apparaît ainsi comme le « moment » de la 

première mise en jeu des phantasíai (les phantasíai « primitives » et « pures 

»), en même temps que comme celui de la première mise en rapport du soi 

avec son dehors. 

 

I. 3. La subsistance virtuelle de la systole dans la diastole 

 

Lorsque le moment hyperdense de l’affectivité se relâche (dans ce que Richir 

nomme une « détente »28), l’« affectivité » se trouve modulée en 

« affections »29. Le soi, jusqu’alors inconscient et encerclé par l’afflux de 

l’affectivité, commence alors à se réfléchir lui-même à travers ces 

« affections » : il entre « en contact avec soi »30 en se tenant à l’écart de 

l’afflux affectif qui l’avait jusque-là entièrement envahi.  

Corrélativement, les phantasíai « primitives » et « pures », jusque-là 

aveugles, inconscientes et dépourvues de telos particulier, commencent à 

appréhender certaines choses et certaines personnes ; elles se trouvent alors 

transfigurées en phantasíai « perceptives ». Le regard (la phantasía 

« perceptive ») du soi commence ainsi à « percevoir » d’autres regards. Dans 

la terminologie richirienne, cela signifie qu’en sortant du mouvement 

ombreux, les phantasía « perceptives », désormais munies d’un « regard », se 

croisent entre elles selon le « schématisme de langage »31, et non plus 

aveuglement. La réflexion du soi sur lui-même, la mise en jeu des phantasíai 

« perceptives » et leur communication interfacticielle (« interfacticité 

transcendantale ») constituent ainsi les caractères essentiels de la « diastole » 

au sens richirien.  

 
27 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 15. 
28 M. Richir, De la négativité…, op. cit., p. 103. 
29 Ibid. 
30 Ibid., p. 104. 
31 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 15. 



SAWADA 171 

Il convient toutefois de se garder de considérer que la « systole » 

s’évanouirait entièrement dans son passage à la « diastole ». Richir souligne 

en effet son intervention virtuelle au niveau diastolique :  

 

Dans la diastole, la fuite infinie de la transcendance absolue ne s’est pas 

enfouie une fois pour toutes dans le néant, mais, dans la mesure où elle est 

infinie, elle est instantanée, d’un instantané (platonicien) qui creuse, hors 

espace et hors temps, l’écart entre la transcendance absolue et le déploiement 

schématique.32 

 

Étant donné que la « transcendance absolue » est une « fuite infinie », et que 

l’infini ne peut, par principe, être totalement appréhendé par le soi – auquel 

cas il tomberait dans l’« illusion transcendantale »33 – la « systole », lieu 

propre de la « transcendance absolue », ne s’éteint pas lors de la phase 

diastolique. La mobilité de la ligne de fuite se prolonge ainsi à travers la 

diastole, c’est-à-dire dans la réflexion du soi sur lui-même et la 

communication interfacticielle des phantasíai « perceptives ». 

Parallèlement à cette « trajectoire » de la fuite infinie, la phantasía 

« primitive » ou « pure » s’insère virtuellement au « moment » de la mise en 

jeu des phantasíai « perceptives ». Richir l’illustre notamment dans le 

contexte de la relation de l’enfant à la mère : « La diastole demeure virtuelle, 

c’est-à-dire, en quelque sorte, demeure dans les “limbes” de la phantasía, qui 

elle-même demeure phantasía “pure” ». La phantasía « pure » continue ainsi 

d’intervenir depuis le niveau systolique34. 

Cependant, comme le souligne Richir, l’intervention de l’infini et de la 

phantasía « primitive » (et « pure ») de la systole dans la phase diastolique 

s’effectue « hors espace » et « hors temps ». La « fuite infinie » opère donc 

virtuellement, plutôt que de façon manifeste, au niveau de la diastole. Cet 

infini phénoménologique, ainsi que le jeu ombreux des phantasíai « 

primitives », introduit sans délai un « écart » (et son enjambement) au sein de 

tous les éléments diastoliques : les phantasíai « perceptives », leur 

communication selon le schématisme de langage et l’interfacticité 

transcendantale. Pour rendre compte de ce phénomène dans la terminologie 

richirienne, elle-même inspirée par la troisième hypothèse du Parménide35 de 

Platon, nous dirons que la « fuite infinie » s’insinue de manière « instantanée 

» dans la communication interfacticielle et y provoque un brusque 

« revirement » de tous les éléments constitutifs de la « diastole ».  

 
32 M. Richir, De la négativité…, op. cit., p. 103. 
33 M. Richir, Variations sur le sublime et le soi, op. cit., p. 112 ; De la négativité en 

phénoménologie, op. cit., p. 178. 
34 M. Richir, Variations…., op. cit., p. 171. 
35 Platon, Parménide, tr. fr. par A. Diès, Paris, Les belles lettres, 2011, 156d. 



SAWADA 172 

C’est grâce au caractère discontinu du revirement, qui prend sa source 

dans la phase systolique, que le regard du soi (les phantasíai « perceptives ») 

demeure toujours surpris par celui d’autrui, sans le réduire de manière 

solipsiste à sa propre ipséité, et que la schématisation des phantasíai « 

perceptives » s’effectue de façon « non linéaire », selon la description 

proposée par Richir dans « La refonte de la phénoménologie »36. 

 

II. Humanisation au niveau systolique 

 

II. 1. La position de question : les fluctuations maternelles 

 

Ici et maintenant, nous nous proposons de préciser le sens de l’« 

humanisation » au niveau systolique. Or, pour aborder ce problème, il 

convient d’abord de constater que, dans ses travaux consacrés à Winnicott, 

Richir traite très rarement de l’« humanisation » à ce niveau, c’est-à-dire en 

deça la mise en jeu des phantasíai « perceptives ». Il analyse en revanche 

avec une grande précision la communication interfacticielle entre la mère et 

le nourrisson, communication fondée sur l’activation des phantasíai « 

perceptives » et située, de ce fait, entièrement au niveau diastolique. 

De fait, Richir reconnaît la difficulté – sinon l’impossibilité – de traiter 

phénoménologiquement de la vie fœtale et du moment de la naissance, 

lesquels se situent intégralement en amont de la phase diastolique. Ainsi 

écrit-il, dans un chapitre de Variations sur le sublime et le soi : « Du point de 

vue phénoménologique, rien ne peut évidemment être dit de la vie fœtale et 

du moment de la naissance, puisque l’être à naître et l’être nouveau-né n’ont 

rien qui puisse entrer en temporalisation »37. De même, dans un chapitre de 

De la négativité en phénoménologie, il va jusqu’à affirmer que  

 

nous mettons délibérément hors circuit toutes les considérations plus ou moins 

délirantes sur la vie fœtale, avec laquelle, au demeurant, la naissance, comme 

passage au milieu aérien et à la respiration, représente une rupture radicale.38 

 

Étant donné que la période de la vie fœtale et le « moment » même de la 

naissance excèdent foncièrement les possibilités de la connaissance humaine 

– en raison de leur caractère aveugle et infini, relevant d’un « vivre infini »39 

– et qu’aucune temporalisation n’y est susceptible d’être analysée par nous, 

adultes, ces deux phénomènes, bien qu’ils annoncent la germination d’un 

 
36 M. Richir, « La refonte de la phénoménologie », Annales de phénoménologie, n° 7, 

Amiens, Association pour la promotion de la phénoménologie, p. 204. 
37 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 167. 
38 M. Richir, De la négativité…, op. cit., p. 138. 
39 Ibidem. 



SAWADA 173 

nouvel être, ne peuvent, selon la pensée richirienne, constituer un objet de la 

phénoménologie. Ils sont, en ce sens, destinés à être mis « hors circuit » de 

l’analyse phénoménologique. 

Cela ne signifie pas pour autant qu’il soit impossible de discuter de 

l’humanisation au niveau systolique, c’est-à-dire de celle qui concerne la vie 

fœtale ou le moment de l’accouchement de l’être humain. La raison en est 

que la réflexion richirienne accorde une attention particulière au rôle de la 

mère, qui vit avec son enfant avant et après la naissance, sans pour autant 

thématiser directement la vie prénatale ni l’instant même de la naissance. Ce 

rôle est généralisé par le phénoménologue sous le nom de « fluctuations 

affectives » de la mère : 

 

Cependant, dans la mesure où l’état de tout concret se prolonge « quelque 

temps » au-delà de la naissance, on peut dire que les fluctuations affectives de 

la mère passent sans solution de continuité aux fluctuations affective du 

nourrisson.40 

 

Le « tout concret » désigne ici un lieu au sein duquel la mère, ainsi que son 

entourage, entrent en communication avec un être à naître ou avec un être 

« post-natal »41. Ce lieu se caractérise par une circulation incessante et intense 

de l’« affectivité » entre la mère et l’être prénatal42. Or, si l’on se rappelle que 

cette affectivité hyperdense constitue précisément le trait essentiel de la 

« systole » du soi, la mère et ses « fluctuations affectives », au cœur d’une 

telle densité affective, se situent phénoménologiquement du côté de la systole. 

Entièrement immergée dans l’afflux de l’affectivité, la mère se rapporte ainsi 

à la vie prénatale d’un être humain en vue d’accompagner sa venue au monde. 

Richir affirme, dans la citation mentionnée plus haut, que ces « 

fluctuations affectives » de la mère ne s’évanouissent jamais après la 

naissance de l’enfant. Celles-ci, tout comme le « tout concret » en tant que 

lieu de l’affectivité, se transposent à travers toutes les phases ultérieures de la 

communication entre la mère et le nourrisson. Les « fluctuations affectives » 

de la mère à la phase systolique sont ainsi relayées par celles qui se déploient 

après l’accouchement, puis encore par celles du nourrisson lui-même, au 

moment où se croisent les « regards » – les phantasíai « perceptives ». Il 

devient dès lors possible de préciser, notamment du côté de la mère, le sens 

de l’humanisation au niveau systolique, c’est-à-dire d’une humanisation 

antérieure à la mise en jeu des phantasíai « perceptives ». La question de 

l’humanisation, dans la pensée richirienne, peut ainsi être posée au niveau 

systolique, à partir des « fluctuations affectives » de la mère. 

 
40 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 168. 
41 Ibid., p. 167 
42 Ibid. 



SAWADA 174 

II. 2. La préoccupation maternelle chez Winnicott 

 

Afin d’approfondir l’analyse phénoménologique des fluctuations affectives 

maternelles et de leur densité, il convient désormais de se référer aux travaux 

de Winnicott. Ce psychiatre nous fournit en effet une matière particulièrement 

riche d’observations portant sur l’expérience vécue des femmes enceintes, 

notamment dans le passage de la grossesse à l’accouchement43.  

 

Winnicott reconnaît explicitement le caractère hyperdense de l’affectivité de 

la femme enceinte durant cette période, d’une manière qui n’est pas sans 

analogie avec ce que Richir met en évidence dans la vie systolique du soi. 

Dans La nature humaine, il écrit ainsi : « Il n’est pas facile pour les mères 

d’exprimer leurs sentiments concernant leurs expériences dans les hôpitaux 

et les maisons maternelles, malgré le fait que leurs sentiments sont 

extrêmement forts, et pas toujours très heureux »44. Les « sentiments » que 

les femmes enceintes éprouvent à l’égard de leur enfant se caractérisent en 

effet par une intensité affective remarquable et par une grande complexité 

psychologique. Ils ne peuvent être ni exprimés clairement sur le moment, ni 

toujours explicités de manière détaillée, même après l’accouchement 

  Dans un article intitulé « La préoccupation maternelle 

primaire »45, Winnicott thématise de façon plus approfondie le caractère à la 

fois complexe et intense – et l’on pourrait dire, du point de vue richirien, 

systolique – de ces sentiments : 

 

Ma thèse est la suivante : dans la toute première phase, nous trouvons chez la 

mère un état très spécifique, une condition psychologique qui mérite un nom 

 
43 Il est impossible d’ignorer que Winnicott accorde un rôle privilégié à la mère dans son 

analyse de la relation entre l’enfant – et plus particulièrement le nourrisson – et sa famille. 

Les analystes qui lui ont succédé ont ainsi pu souligner, notamment depuis les perspectives 

du féminisme et des Gender Studies, l’importance croissante du partenaire et de l’entourage 

dans les soins apportés à l’enfant (cf. Serge Lebovici et Françoise Weil-Halpern, 

Psychopathologie du bébé, Paris, PUF, 1989, p. 53 et p. 69). Néanmoins, une lecture attentive 

des travaux de Winnicott montre que, malgré l’apparente centralité du rôle maternel, sa 

position n’est pas fondamentalement étrangère à celle de ses successeurs. Il écrit en effet : 

« c’est là [lorsque la mère veut connaître mieux son enfant à naître] que le père peut être utile. 

Il peut aider sa femme en la déchargeant de certains détails » (D. W. Winnicott, The Child 

and the Family, London, Tavistock, 1957 ; tr. fr. de A. Stronck-Robert, L’enfant et sa famille. 

Les premières relations, Paris, Payot, 1971, p. 13/24). 
44 D. W. Winnicott, Human Nature, London, Free Association Books, 1988, p. 112 ; tr. fr. de 

B. Weil, La nature humaine, Paris, Gallimard, coll. « Connaissance de l’inconscient », 1990, 

p. 148. 
45 D. W. Winnicott, “Primary Maternal Preoccupation”, in Through Paediatrics to Psycho-

Analysis. Collected Papers (1958), New York and London, Brunner-Routledge, 1992, pp. 

300-305 ; tr. fr. de J. Kalmanovitch, « La préoccupation maternelle primaire », in De la 

pédiatrie à la psychanalyse (1967), Paris, Payot, coll. « Petite Bibliothèque Payot », 1976, 

pp. 168-174. 



SAWADA 175 

tel que préoccupation maternelle primaire par exemple. Il me semble que, ni 

dans notre littérature spécialisée, ni peut-être ailleurs, personne n’a encore 

prêté une attention suffisante à cet état psychiatrique très particulier de la 

mère, dont je dirais :  

- qu’il se développe graduellement pour atteindre un degré de sensibilité 

accrue pendant la grossesse et spécialement à la fin ;  

- qu’il dure encore quelques semaines après la naissance de l’enfant ;  

- que les mères s’en souviennent que difficilement lorsqu’elles en sont 

remises, et j’irai même jusqu’à prétendre qu’elles ont tendance à en 

refouler le souvenir.46 

 

A partir de cette analyse des « sentiments » intenses éprouvés par les femmes 

enceintes ou venant d’accoucher, on peut distinguer trois caractères 

principaux : 1) un accroissement de la « sensibilité » qui peut aller jusqu’à l’« 

hypersensibilité (heightened sensibility) »47 ; 2) la persistance, 

incompréhensible et souvent mystérieuse pour la conscience de la mère, de 

l’intensité de cette sensibilité après la naissance de l’enfant ; 3) enfin, le 

caractère insaisissable et en partie amnésique de cette hypersensibilité pour la 

conscience temporelle de la mère elle-même.  

Il va de soi que, pour empiriques qu’ils soient, ces trois caractères de 

la « préoccupation maternelle primaire » font écho à ce que Richir désigne 

sous le nom de « systole ». S’agissant du premier caractère – l’« 

hypersensibilité » – l’accroissement des sensibilités jusqu’à un point 

culminant domine à la fois l’âme et le corps des femmes depuis la grossesse 

jusqu’à l’accouchement. Cela correspond très précisément à l’afflux 

hyperdense de l’affectivité dans la vie du soi que Richir met en évidence au 

« moment » du sublime, et plus précisément à la phase « systolique » de celui-

ci.  

La subsistance de cette « hypersensibilité » après la naissance de 

l’enfant, qui constitue le deuxième caractère, correspond quant à elle à la 

subsistance virtuelle de l’affectivité du soi au niveau diastolique. Cette 

persistance demeure insaisissable et énigmatique pour la faculté cognitive de 

la mère, même après la naissance de l’enfant, de la même manière que la 

subsistance virtuelle de la systole introduit soudain, au cœur de la 

communication interfacticielle entre la mère et le nourrisson, un « écart » 

irréductible, empêchant toute saisie exhaustive de l’origine de cette 

communication.  

Le troisième caractère renvoie plus directement encore à la « 

transcendance absolue » et à la « fuite infinie » issues du « moment » du 

sublime. La complexité des expériences hypersensibles éprouvées par les 

 
46 D. W. Winnicott, “Primary Maternal Preoccupation”, art. cit., p. 302/170. 
47 Ibid. 



SAWADA 176 

femmes, de la grossesse à l’accouchement, demeure en effet d’une manière 

fondamentalement amnésique pour leur conscience présente. Pour rendre 

compte de cette insaisissabilité de l’être à naître, Winnicott note que « l’enfant 

peut être plus vif ou plus lent qu’elle [la mère] »48. Cela signifie que 

l’émergence et l’existence du fœtus dans le corps maternel constituent elles-

mêmes une forme de « fuite infinie », dans laquelle subsiste toujours une non-

coïncidence entre l’existence affective de la mère et la vie fœtale de l’être 

prénatal.   

En ce sens, on peut soutenir que les événements liés à la mise au 

monde d’un être prénatal correspondent eux-mêmes à ce que Richir appelle 

le « ressaut » de l’affectivité : en surprenant les femmes enceintes, ce ressaut 

les conduit à entrevoir le « radical dehors » d’elles-mêmes, au cœur même de 

leur corps. La « préoccupation maternelle primaire » permet ainsi de mettre 

en lumière l’une des toutes premières ébauches de l’humanisation de l’être 

humain au niveau systolique. 

 

II. 3. L’hallucination créative dans l’afflux de l’affectivité 

 

Nous l’avons vu, les phantasíai « primitives » et « pures » sont mises en jeu 

dans la systole. Un tel mode de mise en jeu se trouve également attesté dans 

les « fluctuations affectives » ou l’« hypersensibilité » des femmes enceintes, 

tout comme dans la vie du soi à la phase systolique. Cela apparaît de manière 

particulièrement nette lorsque, dans La nature humaine, Winnicott met en 

évidence l’émergence d’une imagination hallucinatoire qui, qu’elle soit 

réelle ou virtuelle, domine la période allant de la grossesse à l’accouchement. 

Il caractérise cette imagination singulière de la manière suivante : 

 

Les mères savent aussi, à mesure qu’elles s’éloignent de la période de 

l’accouchement, qu’à cette période il y a une tendance à imaginer [imagine], 

presque à halluciner [hallucinate], une figure de femme persécutrice, de telle 

sorte qu’une mauvaise expérience sera vue rétrospectivement comme un 

mauvais rêve. Mais les mauvaises expériences ne sont souvent que trop 

réelles, car la tâche de la mère qui consiste à présenter le monde à son bébé 

est fort mal comprise.49 

 

Sachant la venue d’un nouvel être dans son ventre, la mère est conduite à 

« imaginer » librement les attitudes qu’elle adoptera à son endroit après la 

 
48 D. W. Winnicott, “The Theory of the Parent-Infant Relationship” (1960) in, The 

Maturational Processes and the Facilitating Environment. Studies in the Theory of 

Emotional Development (1965), London/New York, Karnac, 1990 ; « La théorie de la 

relation parent-nourrisson », in tr. fr. de J. Kalmanovitch, De la pédiatrie à la psychanalyse 

(1967), op. cit., p. 34/255. 
49 D. W. Winnicott, Human Nature, op. cit., pp. 112-113/148, souligné par nous. 



SAWADA 177 

naissance. Or, dans la mesure où son existence se trouve alors plongée dans 

un état d’« hypersensibilité » – c’est-à-dire, en termes richiriens, dans un 

afflux hyperdense de l’affectivité – cette imagination devient si débordante 

qu’elle peut s’élever jusqu’à un régime hallucinatoire. Le bébé à naître 

apparaît alors de manière protéiforme à la conscience affective de la mère, 

puisque, comme le souligne Winnicott dans L’enfant et sa famille, il demeure 

un être radicalement « inconnu (unknown) »50. Il est un objet inconnu qui 

scinde l’existence maternelle entre le « souci (worry) »51 et la « peur »52. Pour 

traduire cette situation dans la terminologie richirienne, telle qu’elle est 

élaborée dans De la négativité en phénoménologie, l’attitude de la mère à 

l’égard de l’être à naître se trouve profondément ébranlée entre deux pôles 

extrêmes : l’« Amour » et la « Haine »53. Bouleversée par l’afflux de 

l’affectivité et divisée entre ces deux extrêmes de l’« hypersensibilité », la 

mère peut aller jusqu’à se représenter elle-même comme une « femme 

persécutrice », susceptible de donner ou d’exiger de manière excessive, et 

parfois indistincte, l’amour et la haine à l’égard de l’être prénatal. 

    Or, comme le montre la citation évoquée plus 

haut, l’afflux hallucinatoire qui captait entièrement la vie de la mère durant la 

grossesse se trouve finalement apaisé par les soutiens familiaux (le partenaire, 

les parents, etc.) ou sociaux (l’hôpital, la maison maternelle, le médecin, 

l’infirmière, la sage-femme, etc.). L’image « persécutrice » qu’elle se figurait 

alors d’elle-même se transforme, à son insu, en souvenirs ou en « rêves » 

auxquels elle n’accède que rétrospectivement. Cela signifie que 

l’hallucination, en se temporalisant finalement sous la forme du souvenir ou 

du rêve dans la vie de la conscience maternelle, ne saurait être interprétée 

comme un élément psychopathologique. Elle constitue bien plutôt un 

processus nécessaire à l’instauration des soins maternels qui s’ensuivent. 

C’est pour cette raison que, dans L’enfant et sa famille, Winnicott souligne – 

et même valorise – le rôle de cet état hypersensible et hallucinatoire de la 

mère dans sa relation de la mère à l’enfant, en l’assimilant explicitement à un 

travail créatif :  

 

En effet, tout comme un écrivain est surpris par la richesse des idées qui lui 

viennent lorsqu’il se met à écrire, la mère est constamment surprise par ce 

qu’elle découvre dans la richesse des moindres détails de son contact avec son 

bébé.54 

 

 
50 D. W. Winnicott, The Child and the Family, op. cit., p. 15/26. 
51 Id. 
52 Id. 
53 M. Richir, De la négativité…, op. cit., p. 140. 
54 D. W. Winnicott, The Child and the Family, op. cit., 13/23. 



SAWADA 178 

L’afflux de l’affectivité, les images hallucinatoires et les attitudes (d’amour 

et de haine) que la mère adopte à l’égard de son enfant doivent être envisagés 

moins comme des expériences traumatiques que comme un lieu où jaillissent 

de manière créative des idées multiples, permettant ainsi de soutenir les soins 

maternels à venir. L’hallucination au sein de la préoccupation maternelle 

révèle ainsi une certaine créativité et une richesse spécifiquement humaine.

 On ne peut toutefois négliger que Winnicott aborde également les 

conséquences psychopathologiques possibles de l’hallucination, tout en la 

comparant au jaillissement des idées dans le domaine de la création artistique. 

En effet, le psychiatre signale que certains éléments psychopathologiques 

peuvent s’enfouir dans la préoccupation maternelle et conduire, 

potentiellement, à des paroxysmes psychotiques :  

 

Cet état organisé [à savoir « préoccupation maternelle primaire »] (qui serait 

une maladie, n’était la grossesse) pourrait être comparé à un état de repli, ou 

à un état de dissociation, ou à une fugue, ou même encore à un trouble plus 

profond, tel qu’un épisode schizoïde au cours duquel un des aspects de la 

personnalité prend temporairement le dessus.55 

 

Si l’« hallucination », en tant que composante intégrante de la « préoccupation 

maternelle », ne participe pas aux événements liés à la naissance et persiste 

durablement en dehors de ceux-ci, elle ne se transforme pas en objets de 

réminiscence ou de rêve susceptibles d’être compris rétroactivement par la 

conscience maternelle. Au contraire, les images hallucinatoires, demeurées 

inconscientes, continuent de subsister telles quelles dans la conscience 

présente de la mère. Cette subsistance quasi réelle de l’« hallucination » 

transforme alors ses comportements et son attitude à l’égard de son bébé en 

symptômes quasi psychotiques et schizoïdes, donnant lieu à ce que l’on 

appelle une mère « persécutrice ». 

Ainsi, en distinguant deux types d’hallucination, Winnicott met en 

lumière une bifurcation dans la vie affective de la mère : une bifurcation entre 

créativité humaine et paroxysme psychopathologique. Cela apparaît 

notamment lorsqu’il distingue, dans une note consacrée à l’hallucination 

psychopathologique, l’« hallucination normale » et l’« hallucination 

pathologique »56. Il va sans dire que l’« hallucination » qui contribue à la 

créativité humaine relève de la première catégorie, et que sa nature se 

rapproche davantage de la phantasía « primitive » que de la seconde. 

 

 
55 D. W. Winnicott, “Primary Maternal Preoccupation”, art. cit., p. 302/170. 
56 D. W. Winnicott, Psycho-Analytic Exploraitions, London, Karnac Books, 1989, p. 40 ; tr. 

fr. de J. Kalmanovitch et de M. Gribinski, La crainte de l’effondrement et autres situations 

cliniques, Paris, Gallimard, coll. « Connaissance de l’inconscient », 2000, p. 49. 



SAWADA 179 

II. 4. De la phantasía primitive à l’hallucination créative 

 

Ayant ainsi examiné l’hallucination au sens winnicottien et sa bifurcation, il 

apparaît qu’il existe une proximité conceptuelle notable entre la phantasía 

« primitive » et l’hallucination créative, bien que, nous le verrons, ces deux 

phénomènes ne se recouvrent pas totalement. Cette proximité peut être établie 

à partir de trois points principaux : 

 

1) L’hallucination, en tant qu’imagination excessive de la femme enceinte, se 

déploie à partir d’une affectivité hyperdense – l’« hypersensibilité » (souci et 

peur) selon Winnicott – de la même manière que la phantasía « primitive » 

se met en jeu dans l’afflux de l’affectivité. L’afflux affectif constitue donc un 

trait commun aux deux phénomènes, la phantasía « primitive » et 

l’hallucination créative. Il importe toutefois de souligner leur différence 

fonctionnelle : la phantasía « primitive » et « pure » se déploie dans une 

dimension radicalement « sauvage » de l’humanité, tandis que l’hallucination 

créative s’inscrit dans des comportements déterminés – amour et haine – au 

sein de cet afflux. On peut ainsi considérer la créativité de l’hallucination 

winnicottienne comme une transposition de la mise en jeu des phantasíai « 

primitives » dans les comportements et la conscience de la femme enceinte, 

tout en restant dans le cadre de l’affectivité hyperdense. 

 

2) Ces deux phénomènes se rapprochent également par leur caractère 

objectal. La phantasía « primitive » est un mouvement d’ombres, une ombre 

« de rien ». De même, l’hallucination de la femme enceinte se rapporte à un 

être totalement « inconnu » et insaisissable, dont l’existence ne se synchronise 

jamais pleinement avec les images hallucinatoires que la mère se forme du 

fœtus. Le caractère mouvant, insaisissable et non adéquat de l’objectalité 

souligne un trait commun entre la phantasía « primitive » richirienne et 

l’ « hallucination » winnicottienne. 
 

3) Enfin, un autre point de rapprochement se trouve dans les développements 

qui s’ensuivent. Winnicott met en évidence la bifurcation possible de 

l’hallucination entre « normale » et « pathologique ». De manière analogue, 

Richir reconnaît une bifurcation de la phantasía « primitive » : celle-ci se 

transforme en phantasía « perceptive » lorsque l’affectivité hyperdense passe 

en « détente ». Or il faut voir qu’à l’égard de cette destination de la systole 

vers la détente, Richir met en évidence une autre articulation que le simple 

passage de la phantasía « primitive » à la phantasía « perceptive ». Il s’agit 

d’une articulation dans laquelle l’affectivité hyperdense, au niveau de la 

systole, n’atteint pas la détente. Richir écrit ainsi : « si ce “moment” [la 

“systole”] persistait, l’affectivité s’y perdrait comme dans un “trou noir”, et 



SAWADA 180 

ce sans retour possible : ce serait une sorte de mort “psychique” »57. Lorsque 

l’affectivité hyperdense de la systole ne parvient pas à se détendre, les « 

fluctuations affectives » absorbent sans réserve la vie du soi dans leur densité 

excessive. Le soi, plongé dans ce « trou noir », devient quasi pétrifié, 

psychiquement « mort ». Dans De la négativité en phénoménologie, Richir 

précise cet état quasi psychopathologique peut se manifester au niveau des « 

fluctuations maternelles » : 

 

Mère et enfant dévorants, liés, voir fusionnés par la Haine, ce qui risque 

toujours de conduire l’enfant, qui ne dispose pas de la moindre mesure 

susceptible de lui être livrée ne fût-ce que par un embryon de conscience de 

soi, à l’effondrement, donc à la psychose. Là, peut-on dire, la diastole est 

manquée, car là règne encore le chaos des affections, la ruine de ce qui, sans 

avoir pu se dégager, ne paraît que comme un soi fragmenté, éparpillé, 

capricieux quand il n’est pas tout simplement perdu sans avoir jamais 

« existé ».58 

 

Les fluctuations maternelles – ici la « Haine » – tombent dans le « chaos » si 

leur densité affective continue de croître et s’étend à toutes les phases de la 

conscience maternelle après l’accouchement. Enfermée dans cet afflux 

d’affectivité, la mère est alors amenée à vivre tous les besoins et toutes les 

détresses du bébé comme une véritable « tyrannie »59 exigeant la totalité de 

ses efforts. C’est au sein de cette servitude que la mère peut éprouver de 

manière excessive de la « Haine » envers son enfant, se transformant ainsi en 

mère « persécutrice », alors même que cette « Haine » s’est élaborée à partir 

d’une série d’images hallucinatoires. C’est à ce point précis que les phantasíai 

« primitives » et « pures » se transforment en « fantasme originaire », lequel 

bloque le passage de la systole (la phantasía « primitive ») à la diastole (la 

schématisation des phantasíai « perceptives »). C’est précisément à ce 

moment que les phantasíai « primitives » et « pures » se transforment en « 

fantasme originaire »60, lequel bloque le passage de la systole (les phantasíai 

« primitives ») à la diastole (la schématisation des phantasíai « 

perceptives »). La phantasía « primitive », au sens richirien, se trouve ainsi 

bifurquée entre, d’une part, la phantasía « perceptive », qui relève du 

schématisme de langage, et, d’autre part, le « fantasme originaire », qui 

constitue un blocage de ce schématisme en fonction de la destination de 

l’affectivité. Cette bifurcation est strictement parallèle à celle que Winnicott 

 
57 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 23. 
58 M. Richir, De la négativité…, op. cit., p. 146. 
59 Ibid. 
60 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 204. 



SAWADA 181 

décrit pour l’hallucination créative, entre « hallucination normale » et « 

hallucination pathologique ».  

   

II. 5. L’humain, trop humain 

 

Cette bifurcation permet de réfléchir sur le statut et la condition de 

l’humanisation dans la pensée phénoménologique de Richir. Quant à 

l’« humanisation » et à son sens, ce dernier les explicite comme suit : 

 

Il s’en faut cependant que cette situation [« Situation de Spaltung » qui 

conduit à la psychose] soit fatale et exclusive – fatale elle l’est dans certains 

cas, sans qu’on puisse jamais en déceler la cause, qui supposerait des 

« mécanismes » –, mais elle est bien là, quelque part, au fond de toute vie 

humaine. L’humanisation est violente, elle n’est pas sans risque [souligné par 

nous]. En tous cas, cette situation n’a pu manquer de surprendre le petit 

humain dans le devenir propre aux premiers jours de sa vie.61 

 

Dans ce contexte, Richir aborde la question du « narcissisme maternel ». 

Celui-ci se manifeste lorsque l’existence de la mère se trouve fixée dans les 

images – notamment l’image persécutrice – qu’elle se représente d’elle-même 

au sein de l’hallucination pathologique. Dans ce cas, le soin maternel, 

entièrement absorbé par ces images persécutrices et comportements 

psychotiques, oriente l’humanisation du nouveau-né dans une direction 

défavorable. 

Il est toutefois essentiel de souligner que, contrairement à ce que l’on 

pourrait attendre, Richir ne considère pas ce cas psychopathologique comme 

un échec paradigmatique de l’humanisation. Les éléments 

psychotiques – voire chaotiques – ne constituent pas des exceptions 

marginales, mais accompagnent inévitablement le processus même de 

l’humanisation. Ils y sont présents virtuellement comme un « risque » que 

l’humanisation apparemment normale et équilibrée ne pourra jamais 

totalement ignorer ni définitivement dissiper. 

Tout cela signifie que, selon la théorie richirienne de l’humanisation, il 

ne s’agit pas d’une alternative simple entre réussite et échec de 

l’humanisation, mais bien de la phénoménalité même de ce processus. Des 

directions opposées (et parfois incompatibles) se croisent au sein d’une même 

trajectoire de l’humanisation. D’une part, le passage de la systole à la 

diastole ; d’autre part, le blocage éventuel de ce passage, dû à un court-circuit 

des éléments relevant de la phase diastolique.    

 Le devenir humain est ainsi, selon Richir, « violent » : les éléments 

humains et inhumains se trouvent mis dos à dos dans un même mouvement 

 
61 M. Richir, De la négativité…, op. cit., p. 147. 



SAWADA 182 

d’humanisation, et aucune voie n’est prévisible ni assurée pour l’ipséité 

humaine. C’est précisément par cette contingence que le sens 

phénoménologique de l’« humanisation », au sens richirien, est, pour 

reprendre l’expression nietzschéenne chère à Richir, « humain, trop 

humain62 ». 

 

Conclusion 

 

Notre discussion a porté sur l’« humanisation » selon Richir, envisagée au 

niveau de la « systole » et de son passage à la diastole. L’humanisation 

suppose non seulement l’afflux de l’affectivité du soi dans la transcendance 

absolue et la mise en jeu d’une imagination spécifique – la phantasía « 

primitive » et l’hallucination créative – mais également un mouvement 

complexe où s’entrelacent la détente de l’affectivité hyperdense à la phase 

diastolique et la possibilité, toujours ouverte, d’une modification 

pathologique de cette affectivité, allant jusqu’à la psychose. Il va de soi que 

la recherche sur l’« humanisation » au sens richirien ne saurait s’épuiser dans 

les seules analyses proposées ici. Elle devra être approfondie également au 

niveau de la diastole, où entrent en jeu les phantasíai « perceptives », leur 

schématisation selon le schématisme de langage, la corporéité vivante – que 

Richir désigne par le terme de Phantasieleiblichkeit – ainsi que le 

fonctionnement virtuel et persistant des éléments systoliques au sein de cette 

phase. C’est à l’exploration de cet ensemble que se consacrera notre 

prochaine recherche63. 

 

 
62 M. Richir, Variations…, op. cit., p. 189. 
63 Cet article est rédigé avec le soutien de JSPS KAKENHI Grant Number 25K03538. 



 

 

Derrida, Richir et la question de l’anarchie du noème 

 

IVÁN TRUJILLO 

 

 

Introduction : en deçà du derridianisme et du richirianisme 

 

Ce qui m’a toujours retenu dans le rapport entre Marc Richir et Jacques 

Derrida, c’est la proximité remarquable au sein de laquelle s’exercent leurs 

résistances réciproques : cet antre/entre qui fait leur dialogue, voire la rumeur 

qui en émane. Phénoménalité ou phénoménalisation ? Différance ou dif-

férance ? Trace ou tracement ? Contamination ou action à distance ? 

Esthétique ou historicité ? Phantasía perceptive ou référence sans référent ? 

Fixation ou re-marque ? Et cætera, et cætera… 

J’ai récemment tenté d’esquisser une confrontation entre Richir et Derrida à 

propos de L’Origine de la géométrie de Husserl, et plus précisément autour 

d’un passage où se cristallise l’objection richirienne à l’interprétation 

derridienne de ce texte. Richir y écrit notamment : 

 

C’est pour avoir mêlé les deux instances du phénoménologique et du symbolique 

que Derrida est rapidement parvenu à la pensée qui est présentement la sienne, sans 

qu’on sache très bien s’il s’agit d’une pensée (nouvelle) du symbolique (ce qu’elle 

est plutôt) ou d’une sorte de phénoménologie « générale » ou « universelle » (ce qui 

serait à vrai dire une contradiction dans les termes)1. 

 

Ce que j’essaie de faire désormais consiste à reconnaître certains passages 

entre des mémoires : entre le Mémoire de Richir de 1968 et celui de Derrida 

de 1953-54 ; entre La fondation de la phénoménologie transcendantale 

(1887-1913)2 et Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl3. Il 

s’agit pour moi d’analyser ces passages, sans m’interdire de me demander 

dans quelle mesure Alexander Schnell aurait pu trouver, dans le mémoire de 

Richir, ce qu’il a mis au jour, en 20214, dans le mémoire de Derrida. 

 Les passages que j’ai choisis sont en principe indirects. Ils mettent en 

 
1 M. Richir, La crise du sens et la phénoménologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 

1990, p. 296. 
2 M. Richir, La fondation de la phénoménologie transcendantale (1887-1913), mémoire de 

Licence, Bruxelles, U.L.B., Faculté de Philosophie et Lettres, 1968. Il s’agit d’un texte 

inédit : toutes les citations renvoient à l’exemplaire conservé aux Archives Husserl de 

Louvain, sous la signature FHUA 19R-RICH 168-1.  
3 J. Derrida, Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl, Paris, PUF, coll. 

« Épiméthée », 1990.  
4 A. Schnell, Der frühe Derrida und die Phänomenologie : Eine Vorlesung, Frankfurt am 

Main, Vittorio Klostermann, mai 2021. 



TRUJILLO 184 

contact, d’une part, ce que Richir dit de la noématicité dans son 

Mémoire – sous l’expression derridienne d’« anarchie du noème » – et, 

d’autre part, ce que Derrida élabore sur ce point dans le texte le plus proche 

de son travail de maîtrise, à savoir la conférence de 1959, « ‘Genèse et 

structure’ et la phénoménologie », recueillie ultérieurement dans L’écriture et 

la différence5.  

Dans son Mémoire, Derrida n’emploie pas explicitement l’expression d’« 

anarchie du noème », ni n’en thématise directement le concept, bien qu’il en 

fournisse des éléments décisifs pour l’intellection. Cependant, le transfert 

thématique de Le problème de la genèse dans la philosophie de Husserl vers 

« ‘‘Genèse et structure’’ et la phénoménologie » est manifeste. Richir, en ce 

sens, ouvre son propre Mémoire en recevant le problème formulé par 

Derrida : celui de la genèse dans la philosophie de Husserl.  

C’est ainsi que, dans ce qui pourrait apparaître comme un héritage derridien, 

voire post-derridien, de la problématique de la phénoménologie 

transcendantale, et sans prétendre encore situer pleinement l’ampleur du 

travail de Schnell dans ce cadre, j’essaierai de cerner un trait caractéristique 

de cet héritage sous le nom (provisoire) d’« anarcho-transcendantalisme » – 

avec l’hypothèse d’une transformation de la phénoménologie transcendantale 

en une pensée de l’indétermination phénoménale. Que deux figures, 

« témoin » et « météore » (ou « météorite ») puissent désigner cette 

indétermination aussi bien chez Richir que chez Derrida me semble, pour 

l’instant, une coïncidence heureuse. 

Étant donné que mon propos consiste, en principe, à mettre en relation deux 

mémoires longtemps demeurés dans l’ombre – celui de Derrida, publié en 

1990, et celui de Richir, encore inédit – et dont les effets sur la réception de 

leurs pensées sont pourtant indéniables, je voudrais, avant d’entrer dans le vif 

du sujet, situer brièvement, de manière quasi autobiographique, ma propre 

réception de Derrida avant la connaissance de son Mémoire. Cette réception 

fut double, et pour cette raison même contradictoire. D’un côté, elle était 

« classique » : déconstruction de la métaphysique de la présence et du 

phonocentrisme, mise à distance de la tradition philosophique, critique des 

sciences humaines, etc… De l’autre, et en un sens contradictoire avec la 

première, elle était résolument « philosophique » : lecture de ses travaux sur 

Husserl, Hegel, Heidegger, etc. Il y avait ainsi pour moi un « double 

Derrida » : d’un côté, un penseur semblant faire ses adieux à la philosophie, 

se tourner vers la littérature et critiquer l’ethnocentrisme ; de l’autre, un 

philosophe engagé dans un débat serré avec l’histoire de la philosophie, 

interrogeant les concepts de la tradition sans jamais y renoncer. Cette 

contradiction me rendait suspect aux yeux des « derridiens », en raison de 

 
5 J. Derrida, L’écriture et la différence, Paris, Seuil, coll. « Tel Quel », avril 1967.  



TRUJILLO 185 

mon intérêt pour le philosophe, comme aux yeux des « anti-derridiens », parce 

que je me consacrais à un penseur jugé insuffisamment philosophe. Je ne 

parvenais pas à comprendre cette situation – et je crois que mon époque non 

plus. 

Cette contradiction, cependant, a commencé à se dissiper avec la 

publication, en 1990, du Mémoire du jeune Derrida, qui a fait apparaître un 

hiatus entre Derrida et ce que l’on avait coutume d’appeler « la 

déconstruction ». Le travail d’Alexander Schnell, Der frühe Derrida und die 

Phänomenologie, en est aujourd’hui un témoignage majeur, en montrant le 

jeune Derrida comme phénoménologue transcendantal. Corrélativement, un 

second hiatus s’est dessiné : entre la pensée de Derrida et ce que l’on 

supposait être la tradition phénoménologique « sans Derrida », et, 

parallèlement, entre Derrida et la philosophie classique allemande telle qu’on 

la concevait également sans lui. Or, l’exposé qui suit vise à montrer que la 

relation de Derrida à la phénoménologie transcendantale constitue un motif 

commun à Richir et à Schnell. Dans le cas du premier, cela apparaît avec une 

clarté particulière dans le Mémoire de 1968, que j’aborderai dans un instant.  

Mais d’autres questions doivent être posées dès maintenant : pourquoi 

la réception de la pensée de la déconstruction n’a-t-elle jamais reconnu ce qui 

apparaît pourtant comme une évidence – à savoir que Richir constitue sans 

doute la première réception académique européenne de la pensée 

derridienne ? Cette réception précoce, contemporaine et parallèle à la 

réception dite « classique », marque-t-elle le commencement d’une réception 

post-américaine de Derrida ? L’interprétation richirienne de la fondation 

husserlienne de la phénoménologie transcendantale se déploie explicitement, 

dans son Mémoire, sous une clé à la fois derridienne, phénoménologique et 

déconstructive. Que cette tentative soit restée si longtemps ignorée tient-il au 

hiatus même – encouragé par Richir lui-même – entre phénoménologie et 

déconstruction, tel qu’il fut affirmé durablement par les contextes du 

richirianisme et du derridianisme ? Ne faudrait-il pas, dès lors, distinguer 

l’imitation de la réception, et réserver ce dernier terme à ce qui n’a lieu que 

dans une résistance interne, interminable ? 

 

I. Le témoin et le météore 

 

Dans un segment décisif de son Mémoire, Richir écrit ceci : 

 

C’est sans doute en souvenir de cette brillance – « en souvenir » car la 

suture comme temporalisation apporte à la pensée son passé – que le texte 

husserlien insiste sur l’anarchie du noème, constituant implicitement celui-

ci comme témoin de la constitution transcendantale, descendu tel un 



TRUJILLO 186 

météore désintégré dans le calme atmosphère du parallélisme noético-

noématique.6 

 

Richir évoque le § 97 des Ideen I7. Le recours au temps passé (« en souvenir ») 

signale ici l’insistance de Husserl sur l’hétérogénéité du noème en tant que 

composant intentionnel et non réel (reel) du vécu, après l’analyse du 

composant réel et non intentionnel qu’est la hylé. Mais Richir ajoute que c’est 

à travers une « suture comme temporalisation » qu’il devient possible de 

mettre la pensée en relation avec son propre passé. Le texte insiste alors sur 

l’hétérogénéité du noème sous le nom d’« anarchie du noème », d’abord 

caractérisée comme « brillance », comme « témoin de la constitution 

transcendantale », et encore comme « météore désintégré ». 

Or, dans aucun des textes de Derrida que Richir a sous les yeux au 

moment de la rédaction de son Mémoire, ces deux figures – le témoin et le 

météore – n’apparaissent comme telles pour éclairer la problématique de 

l’anarchie du noème. Et pourtant, il existe deux textes tardifs de Derrida où 

ces figures surgissent de manière explicite, bien qu’aucune référence directe 

ne soit faite à cette problématique phénoménologique. La première 

occurrence se trouve dans « Demeure : fiction et témoignage », conférence 

de 1995 recueillie dans Passions de la littérature8. La seconde apparaît, 

également en lien étroit avec la littérature, dans Donner la mort9.  

Dans le premier texte, le témoin est défini comme celui qui témoigne 

précisément lorsqu’il n’a ni le pouvoir ni le devoir de prouver quoi que ce 

soit. En s’engageant à dire la vérité, il en appelle à la foi de l’autre, sans jamais 

pouvoir décharger sa responsabilité sur un quelconque type de fiction. Et 

pourtant, il n’y a pas de témoignage sans la possibilité même de la fiction, du 

simulacre, de la dissimulation, du mensonge ou du parjure. Pour que le 

témoignage ne devienne pas « preuve, information, certitude ou archive », 

pour « rester témoignage », « [i]l doit se laisser parasiter par cela même qu’il 

exclut ». Il est question de la limite, de la limite impossible, « qui à demeure 

voue le témoignage au secret », qui « lui enjoint de demeurer secret là même 

où il le rend manifeste et public10 ». Mais il s’agit aussi de l’instant et de la 

temporalisation sans temporalisation : « Je ne peux témoigner, au sens strict 

de ce mot, qu’à l’instant où ce dont je témoigne, personne ne peut en 

 
6 M. Richir, La fondation…, op. cit., p. 228. 
7 E. Husserl, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, 

Halle, Max Niemeyer, 1913 ; Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie 

phénoménologique pures, trad. Paul Ricœur, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 1985 (1ère éd. 

1950). 
8 Michel Lisse (dir.), Passions de la littérature. Avec Jacques Derrida, Paris, Galilée, coll. 

« La philosophie en effet », février 1997.  
9 J. Derrida, Donner la mort, Paris, Galilée, coll. « Incises », juin 1999. 
10 Passions de la littérature, op. cit., p. 23. 



TRUJILLO 187 

témoigner à ma place ». Mais « en disant à l’instant, je voudrais annoncer une 

singulière alliance testimoniale du secret et de l’instant, à savoir ce qui dans 

l’unicité indivisible de l’instant se temporalise sans se temporaliser à 

demeure11 ». 

Dans le second texte, Derrida mobilise explicitement la figure de la 

météorite. En s’appuyant sur la distinction entre référence et référent – 

distinctions décisive depuis son travail sur Mallarmé dans La dissémination 

– et en fonction d’une « référence sans référent », il pose explicitement la 

dimension phénoménologique de « la suspension, la mise entre parenthèses 

ou entre guillemets de la thèse du sens déterminé ou du référent réel, de leur 

arrêt » et conclut : « d’où la vertu proprement phénoménologique, donc, 

météorique, du phénomène littéraire12 ».  

Que reste-t-il alors de cette suspension ou de cet arrêt du sens ? Où 

s’effectue-t-elle ? En quoi consiste exactement cette vertu phénoménologique 

ou « météorique » ? Quelques pages auparavant, Derrida évoquait déjà ce qui 

« reste en l’air », ce qui, demeurant en l’air, « appartient à l’air, à l’être-en-

l’air », ce qui « demeure dans l’atmosphère que nous respirons », ce qui 

« demeure suspendu en l’air même quand il touche13 » ; « contingente 

météorite au moment de toucher un sol14 ». 

Pour tenter de cerner pourquoi Richir mobilise les figures du « témoin » 

et du « météore » en vue de penser l’anarchie du noème, il convient de 

reprendre la question depuis le commencement de son Mémoire, afin de 

parvenir très rapidement à ce point. 

 

II. Vers le rien que phénomène : le jeu ouvert par la réduction  

 

Sous la forme du problème du rapport entre genèse et structure, qui constitue 

le centre de l’analyse richirienne de la période pré-phénoménologique de 

Husserl (1887-1900), on retrouve le thème directeur du Mémoire de 

Derrida : la mise en suspension de la genèse. En abordant le problème du 

statut et du fondement des idéalités arithmétiques pour Husserl, Richir met 

rapidement en évidence la nécessité d’une objectivité qui ne peut se penser 

qu’en référence à une genèse concrète. Il s’agit, plus précisément, de concilier 

une double exigence : d’une part, l’exigence structuraliste – la description de 

la structure – et, d’autre part, l’exigence génétiste – l’origine et le fondement 

de cette structure. 

Déjà en lien avec le projet précoce de Husserl, hérité de la psychologie 

de Brentano, Richir souligne l’instabilité qui naît de l’impossibilité de fonder 

 
11 Ibid., pp. 23-24. 
12 J. Derrida, Donner la mort, op. cit., p. 206. 
13 Ibid., p. 178. 
14 Ibid., p. 177.  



TRUJILLO 188 

l’unité logique objective sur la diversité psychologique subjective, c’est-à-

dire la difficulté de rendre compte d’une structure de sens idéale à partir d’une 

genèse factuelle. Cette double exigence devient plus pressante à mesure que 

Husserl passe de l’arithmétique à la logique et constate la contamination du 

domaine logique par le fondement psychologique. Le concept de constitution, 

dans les Recherches logiques, demeure alors statique, précisément parce que 

le problème de la genèse n’a pas encore trouvé sa solution. La possibilité 

d’une « ouverture de la structure », que Derrida analysera plus tard dans 

« ‘Genèse et structure’ et la phénoménologie », ne pourra se révéler tant que 

les problèmes soulevés par la genèse seront différés. Parmi les nombreuses 

questions du Chapitre II, deux anticipent de manière décisive l’anarchie du 

noème que nous aborderons bientôt : 

1. Richir soutient que la vigueur de la critique husserlienne du 

psychologisme puise dans un certain platonisme. Mais il s’agit d’un 

platonisme « sous tension », pour lequel la vérité n’est pas dans un topos 

noetos vide, tension qui se maintient jusqu’à la découverte, par Husserl, de 

l’anarchie du noème – autrement dit, du constat que « l’idéalité n’est aucune 

région de l’être15 ».  

2. Dans ce que Richir appelle « une première formulation implicite de 

la théorie de la réduction phénoménologique », il examine le sens du « vécu 

de la pensée ». L’enjeu est descriptif : comment décrire les actes intentionnels 

sans recourir aux choses intentionnées (comme Husserl le pose dans 

l’Introduction au tome II des Recherches logiques) ? Adopter une attitude 

anti-naturaliste, c’est réfléchir plutôt que se tourner exclusivement vers les 

objets. Richir parle de « contradiction », de « jeu », de « mise en jeu » et d’« 

instabilité » : contradiction parce qu’il s’agit d’un agir qui est en même temps 

un non-agir, d’un regard qui cesse de regarder ; jeu, parce que je joue à ne pas 

agir, je simule, feins de ne pas agir tout en agissant ; mise en jeu parce que la 

réduction est, littéralement, une mise en scène (rappelons la phrase de La voix 

et le phénomène16, livre de Derrida très présent pour Richir : « La réduction 

phénoménologique est une scène ») ; instabilité enfin, en raison du caractère 

transgressif de cette étrange expérience vécue, d’une ouverture de l’espace 

phénoménologique qui reste une mise en scène, une mise en jeu, sans que l’on 

en tire toutes les conséquences. Tant que Husserl conserve, vers 1901, une 

conception étroite de l’immanent, la difficulté ne fera que s’aggraver, jusqu’à 

l’intégration du corrélat objectif dans la description – chemin qui conduira, 

en 1907, à l’élaboration de la théorie de la réduction phénoménologique. 

L’article de 1969 de Richir, « Le problème du psychologisme : quelques 

réflexions préliminaires », explicite encore ce problème :  

 
15 M. Richir, La fondation…, op. cit., p. 16.  
16 J. Derrida, La voix et le phénomène, Paris, PUF, coll. « Epiméthée », 1967.  



TRUJILLO 189 

1. En cessant d’agir tout en agissant – « la phénoménologie s’efforçant 

de laisser agir sur elle-même les relations phénoménologiques dans leur 

pureté » –, cette abstention libère « le pur mouvement de la formation du 

vécu »17. Toute identité et permanence étant interdites, il s’agit de la forme en 

train de se faire, de l’informe devenant forme, du devenir dans l’ignorance de 

sa formation. Et pourtant, il existe aussi un moi qui cherche à saisir et décrire 

ces vécus. Dès le commencement, la phénoménologie se voit confrontée à 

deux exigences contradictoires : s’abstenir de pré-former le vécu, au risque 

du non-sens, ou rester fidèle au projet scientifique, en exerçant une violence 

pré-formative (ou tautologique). Tenter de concilier ces exigences ouvre la 

pensée husserlienne à une instabilité interminable. 

2. Ce que Richir nomme le « jeu de la présence-absence » apparaît selon 

lui dans L’Idée de la phénoménologie (1907), où la réduction fait retour aux 

données immanentes avec leur caractère absolument indubitable. Bien que la 

déconnexion par rapport aux objets mondains comporte le risque d’un 

idéalisme subjectif, la noématicité permettra de conjurer cet écueil. 

 Il reste sans doute beaucoup à accomplir pour penser le phénomène 

comme rien que phénomène, c’est-à-dire pour accomplir la pensée 

richirienne. Mais retenons déjà que ce que nous lisons dans Phénomènes, 

temps et être : 

 

La phénoménologie transcendantale s’enracine, en effet, dans la question du 

phénomène en tant que phénomène… du phénomène considéré comme rien 

que phénomène, où ne paraît et n’apparaît que le phénomène. Nous aurions 

pu assimiler cette considération à la réduction phénoménologique 

husserlienne si cette dernière n’avait été le plus souvent, sinon toujours, la 

mise hors circuit de la structure sujet-objet empirique destinée à mettre au jour, 

dans la structure sujet-objet transcendantale, une déterminité toujours déjà là 

du phénomène en rapport avec la déterminité toujours déjà donnée du sujet 

transcendantal et du corrélat objectif de la “vie” intentionnelle – nous y 

reviendrons puisque cette déterminité est ce qui fait l’objet, pour Husserl, de 

l’analyse eidétique et phénoménologique.18 

 

Maintenant, le rien. 

 

 

 

 

 
17 M. Richir, « Le problème du psychologisme : quelques réflexions préliminaires », Annales 

de l’Institut de Philosophie de l’U.L.B., Bruxelles, 1969, p. 120.  
18 M. Richir, Phénomènes, temps et êtres, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1987, pp. 13-

14.  



TRUJILLO 190 

III. De l’Abgrund à l’anarchie à travers le rien 

 

Commençons par remarquer que les exigences contradictoires que Richir 

vient de mettre en évidence peuvent, jusqu’à un certain point, correspondre 

aux alternatives – ou aux conséquences – que Derrida met en jeu lorsqu’il 

analyse, chez Husserl, la thématique de « l’anarchie du noème » : 

 

On pourrait penser que, la non-réalité du noème une fois clairement reconnue, 

il eût été conséquent de convertir toute la méthode phénoménologique et 

d’abandonner, avec la Réduction, l’ensemble de l’idéalisme transcendantal. 

Mais n’était-ce pas alors se condamner au silence – ce qui est d’ailleurs 

toujours possible – et en tout cas renoncer à une rigueur que seule la limitation 

eidétique-transcendantale, et un certain « régionalisme » peuvent assurer19 ? 

 

Pour reprendre les termes même de Richir, il s’agit de l’alternative entre 

mouvement de la forme et pré-formation, entre non-sens et science – ici 

reformulée comme une alternative entre silence et description. 

Nous passerons rapidement à la partie du Mémoire où Richir traite de 

« l’anarchie du même » ainsi qu’au passage des Ideen I dont, selon lui, 

Husserl se « souvient » (ou plutôt qu’il temporalise) lorsqu’il sort de la 

brillance. Mais il importe auparavant de garder à l’esprit un élément que 

Schnell souligne avec justesse dans son ouvrage consacré au Mémoire de 

Derrida. Lors de la septième séance, abordant le chapitre II de la deuxième 

partie du Mémoire, Schnell attire l’attention sur l’usage par Derrida d’une 

terminologie explicitement hégélienne. Cela se produit au moment où Derrida 

insiste sur la différence, de plus en plus marquée chez Husserl, entre la 

neutralisation et la simple négation20, et où il souligne que la réduction 

« conserve ce qu’elle suspend » – ce que Schnell commente par le terme 

« aufgehoben ». Si cette remarque mérite d’être relevée, c’est parce que 

Richir situera précisément l’Aufhebung hégélienne au centre même de la 

fondation de la phénoménologie transcendantale husserlienne (Chapitre III 

du Mémoire). Cela oblige à garder présent à l’esprit que sa lecture de la 

fondation husserlienne s’effectue aussi à la lumière du texte de Derrida sur 

Bataille dans L’écriture et la différence, intitulé « De l’économie restreinte à 

l’économie générale : un hégélianisme sans réserve » 21. 

Je distinguerai trois aspects dans ce recours à Hegel :  

1. La déconnexion de l’attitude naturelle correspond à la suspension de 

la thèse du monde en tant que Wirklichkeit. Cette suspension est une 

 
19 J. Derrida, L’écriture et la différence, op. cit., p. 243.  
20 J, Derrida, Le problème de la genèse, op. cit., p. 132. 
21 J. Derrida, « De l’économie restreinte à l’économie générale : un hégélianisme sans 

réserve », L’écriture et la différence, op. cit., pp. 369-407. 



TRUJILLO 191 

Aufhebung de la thèse : une liberté qui se manifeste comme « dédoublement » 

d’une conscience cessant d’accorder une valeur à ce qui demeure pourtant sa 

conviction. S’ouvre ainsi un jeu, dans lequel la subversion de la valeur de la 

thèse semble pouvoir ouvrir « un rien où plus rien n’est impossible22 ».  

2. Se demandant ce qui subsiste après la déconnexion de la thèse 

générale du monde, Richir voit chez Husserl la recherche d’« un rien 

supplémentaire ». Ce rien correspond au remplacement de la Wirklichkeit par 

la Realität (note de 1923 portée par Husserl dans son exemplaire des Ideen I). 

Si la déconnexion porte sur la première, alors il ne reste rien. Le rien, dès lors, 

sépare la Wirklichkeit d’elle-même, donnant lieu à la Realität. Du rien, donc, 

à quelque chose de supplémentaire ; rien déplacé, différé, afin de se récupérer 

comme quelque chose. La réalité demeure ce qui est en rapport avec une 

conscience dont l’irréductibilité est aussi celle d’un centre vide.  

3. Puisque la conscience n’a pas besoin du monde, celui-ci se dissout 

dans le jeu, dans le simulacre. Considérée dans sa pureté, la conscience doit 

être tenue pour un système clos. Et pourtant, le monde est inclus dans l’être 

absolu qu’est la conscience, comme le montre, selon Richir, le noème. Il y 

aurait ainsi un Abgrund de sens entre la conscience et la Realität. Le noème 

appartient à l’être de la conscience, il lui est immanent, mais il n’y est pas 

réellement contenu. C’est dans l’Absolu que la Realität s’abîme : « c’est 

pourquoi elle est aussi son Abgrund »23. 

 

IV. La différence impure et l’anarchie du noème 

 

Pour Richir, l’instabilité congénitale de la phénoménologie se produit en 

même temps que sa consolidation dans la région de la conscience. Nous 

sommes déjà dans le Chapitre IV : « La déconnexion des transcendants 

eidétiques ». Au moment où il s’agit de déconnecter les transcendances 

(eidétiques), en tant qu’elles ne sont pas réellement (reell) contenus dans la 

conscience, il sera question d’une sphère matérielle eidétique qui, elle, n’est 

pas déconnectée. Nous verrons bientôt quels ravages nous réserve le noème. 

Quoiqu’il en soit, il y a une consolidation absolue du statut de la conscience 

comme région de l’être refermée sur elle-même, fondée sur la forme unitaire 

du temps et sur la saisie du flux de la vie comme Idée au sens kantien. Chez 

Richir, le moment hégélien est remplacé par le moment kantien : déplacement 

de l’Abgrund dans le Grund. Il aborde aussitôt la différence entre la 

conscience psychologique et la conscience transcendantale, où nous 

reconnaissons la question de la conscience sans âme, ainsi que celle du 

parallélisme. L’anéantissement touche ma vie psychique – mais il faut 

 
22 M. Richir, La fondation…, p. 160. 
23 Ibid., p. 194.  



TRUJILLO 192 

toujours maintenir la distance. Or, la subjectivité transcendantale, distincte de 

la subjectivité psychologique, ne s’identifie pas au résidu phénoménologique. 

Elle est la « duplication », le « redoublement » de la distinction entre 

conscience et réalité. La subjectivité transcendantale, suture idéologique pour 

ce premier Richir, possède la caractéristique de l’Absolu « englobant en soi 

et constituant pour soi l’ensemble de la réalité » 24. Mais sans souveraineté. 

Car le concept de subjectivité transcendantale « recouvre l’Abgrund de 

l’Absolu en le déplaçant dans le Grund et permet, en tant qu’il est déterminé 

comme l’Absolu, de maintenir l’‘ouverture transcendantale’25 ». Cachant en 

soi l’ensemble de la réalité, « la différence qui la sépare de la réalité est impure 

». D’où la nuance – frivole, futile – le rien qui sépare les parallèles (référence 

au §14 des Méditations cartésiennes). Car le rien qui sépare les parallèles ne 

peut jamais être situé : l’instabilité de la phénoménologie transcendantale est 

inéluctable. Ainsi :  

 

Jamais le phénoménologue ne pourra être assuré de se trouver dans l’attitude 

(Einstellung) transcendantale.26 

 

Et pourtant… :  

 

Et pourtant, il y a bien une ‘motivation philosophique’, une liberté qui me fait 

poser des questions et m’étonner face au monde, la possibilité de pratiquer 

l’Aufhebung – l’épokhè – de la thèse naturelle du monde.27 

 

À ce stade, Richir récapitule : le §36 des Leçons pour une phénoménologie 

de la conscience intime du temps constituerait un exemple extraordinaire 

d’errance aveugle. Les §§ 49 et 54 des Ideen signaleraient l’émergence de la 

différence impure entre le psychique et le transcendantal, « le jeu in-fini de 

l’un dans l’autre, la disparition du fondement comme origine absolue dans la 

vibration incontrôlable du jeu28 ». Et aussitôt :  

 

L’absolu transcendantal comme Abgrund du jeu in-fini informel est ce qui met 

la pensée en mouvement, ce qui l’oblige à se temporaliser, à se construire en 

s’effaçant.29 

 

Ce problème de l’errance aveugle des Leçons... semble se situer au cœur de 

ce qu’Alexander Schnell nomme la « phénoménologie constructive ». J’en 

 
24 Ibid., p. 218. 
25 Ibid. 
26 Ibid., p. 220. 
27 Ibid., pp. 220-221. 
28 Ibid., p. 221. 
29 Ibid., p. 221. 



TRUJILLO 193 

profite pour interpoler ici une inquiétude que j’ai soulevée ailleurs : la 

question de savoir comment concilier la liberté de la réduction et la passivité 

du temps se pose chez Derrida comme la possibilité d’un échappement à toute 

eidétique et à tout logos, et chez Husserl comme le problème du manque de 

noms dans les Leçons... On sait que, dans La voix et le phénomène, ce 

problème devient celui de la temporalisation en tant que racine d’une 

« métaphore originaire ». Alexander Schnell l’aborde brièvement chez 

Husserl dans Temps et phénomène30, mais il convient de s’intéresser à ce qu’il 

en dit dans Husserl et les fondements de la phénoménologie constructive. 

Contre l’idée d’une « différence originaire » (« Merleau-Ponty, Derrida et 

Ricœur »), Schnell affirme que Husserl avance vers Bernau comme vers une 

« solution », c’est-à-dire comme vers la « seule issue » permettant d’éviter « 

le cercle vicieux » consistant à devoir nommer le constituant à travers le 

constitué – ou la pré-formation, selon la terminologie de Richir. Lorsque la 

note 59, à la page 182, utilise l’expression « les noms nous font défaut » pour 

signaler l’absence d’un langage propre à la sphère pré-immanente31, c’est 

pour remarquer que Husserl, conscient que le statut de l’analyse est tout autre, 

continue néanmoins à recourir au langage descriptif, comme dans l’analyse 

de la sphère immanente32. On se demande alors : y a-t-il une correspondance 

possible entre la « métaphore originaire » évoquée dans La voix et le 

phénomène – qui est aussi une image, un Bild – et cette « image (au sens 

transcendantal) » dont parle Schnell dans La déhiscence du sens33 ? Ne serait-

ce pas ce Bild originaire qui empêche déjà la dérivation de l’imagination ?

 Nous venons d’aborder le parallélisme. Il nous faut maintenant 

affronter le fait que le jeu ouvert par la réduction implique une double feinte : 

si, dès le commencement, Husserl identifiait la phénoménologie à l’effort de 

faire comme si la chose n’était pas là, il nous confronte désormais au fait qu’il 

faut aussi feindre qu’elle est absente tout en étant à l’intérieur. Mais quelle est 

alors la constance de cette chose ? C’est précisément de l’« anarchie du 

noème » qu’il s’agit maintenant. Tout converge vers le §97 des Ideen. Dans 

les deux corrélations et leurs quatre pôles, le noème se montre radicalement 

hétérogène à la hylé, « même si ce qui apparaît est normé par le cours 

hylétique ». Puisque la conscience transcendantale ne peut disposer de la 

 
30 Temps et phénomène : la phénoménologie husserlienne du temps, Hildesheim, G. Olms, 

coll. « Europaea memoria », 2004. 
31 Cf. A. Schnell, Husserl et les fondements de la phénoménologie constructive, Grenoble, 

J. Millon, coll. « Krisis », 2007. 
32 J’en profite pour corriger ma lecture de ce passage du livre de Schnell faite à la page 94 du 

livre Derrida aux limites du transcendantal. Cf. I. Trujillo (éd.), Derrida Aux limites du 

transcendantal : de la déconstruction à la phénoménologie, Wuppertal, Association 

internationale de phénoménologie, coll. « Mémoires des Annales de Phénoménologie », 

juillet 2025.  
33 Cf. A. Schnell, La déhiscence du sens, Paris, Hermann, coll. « Le Bel Aujourd’hui », 2015.  



TRUJILLO 194 

facticité irréductible, la phénoménologie ne saurait se réduire à un idéalisme 

absolu. Le noème n’appartient ni au monde ni au fond réel (reell) de la 

conscience : il est irrégional. Il fournit tout le sens à la description noétique, 

laquelle dépend du sens noématique constitué, mais le noème lui-même – 

condition du sens – ne peut pas être décrit. Richir, citant Derrida, affirme que 

le noème est « la racine et la possibilité même de l’objectivité et du sens ». Il 

le décrit ensuite comme « une sorte de ‘trou’ par où la lumière éclaire la scène 

du paraître34 ». Et nous lisons encore : 

 

En tant que paraître de l’étant impossible à situer dans aucune région de l’être, 

le noème efface et excède la régionalité eidétique de manière irréductible. 

Dans son irrégionalité, le noème n’est autre que l’eidos dans sa monstration 

(phainesthai) nue, l’étant comme il est en tant qu’il est35. 

 

Idéal, irréel, mais non fantastique, le noème est instable et impossible à 

situer : « il joue entre la présence et l’absence ». Seule une sorte de « témoin 

transcendantal » peut en rendre compte. Cette anarchie peut-elle être 

comprise comme un Abgrund, comme une « transcendantalité de 

l’ouverture » ? La brillance du phénomène se transforme alors en l’éclat 

ancien de la chose déjà vue, effaçant sa « brillance transcendantale36 ». C’est 

dans le souvenir de cette brillance – c’est-à-dire une fois celle-ci temporalisée 

– que le témoin, déjà à distance, supplée à la clôture du jeu. Et la lumière qui 

ouvrait le jeu, venue météoriquement de nulle part, « tombe désintégrée dans 

l’atmosphère calme du parallélisme noético-noématique ». Mais le témoin ne 

cesse jamais de participer à la clôture du jeu : « Ce que je ne peux jamais 

comprendre, dans une structure, c’est ce par quoi elle n’est pas close37 ». 

Comme le témoin ne cesse de participer à la clôture du jeu – notamment 

dans la (pré)forme supplémentaire du concept de noème – il est légitime de 

se demander si la supplémentarité ne devient pas intrinsèque et d’infini. Mais 

l’in-formel infini, dont parle Richir, ne cesse de se structurer dans 

l’indétermination esthétique. On peut aussi se demander si, pour échapper à 

la désintégration qui le menace, le météore ne devrait pas se précipiter dans 

l’Abgrund au point de rendre impossible toute chute : de sorte que, la 

possibilité de tomber étant abolie, le parallélisme noético-noématique ne 

puisse plus éluder la supplémentarité. Ce schéma de la chute ne préparerait-il 

pas, chez Richir, le dénivelé architectonique occupé ensuite par l’institution 

symbolique ? 

 
34 M. Richir, La fondation…, op. cit., p. 226. 
35 Ibid., p. 226. 
36 Ibid., p. 228. 
37 J. Derrida, L’écriture et la différence, op. cit., p. 238. 



TRUJILLO 195 

Dès que la supplémentarité devient intrinsèque et essentielle, se réalise 

ce que Derrida affirme dans La pharmacie de Platon :  

 

Dès que le dehors d’un supplément s’est ouvert, sa structure implique qu’il 

puisse lui-même se faire “typer”, remplacer par son double, et qu’un 

supplément de supplément soit possible et nécessaire. Nécessaire parce que ce 

mouvement n’est pas un accident sensible et “empirique”, il est lié à l’idéalité 

de l’eidos, comme possibilité de la répétition du même.38 

 

De même, lorsque le sans-fond de la chute se précipite, il touche le sol tout 

en restant suspendu dans l’air. Et la chose déjà vue (le référent) demeure 

météoriquement suspendue dans la référence. La double feinte qui, selon 

Richir, menace le passage au non-sens ouvre une zone de difficile 

discernement : le préformé y est soit ramené à la contingence du devenir 

indéterminé de sa formation, soit re-marqué dans la supplémentarité 

intrinsèque de sa mêmeté. Dans le premier cas, la phénoménalité est 

intrinsèquement phénoménalisation. Dans le second, elle est intrinsèquement 

non-phénoménalité. Phénoménalité esthétique dans le premier cas, historique 

dans le second. 

 

 

 
38 J. Derrida, « La pharmacie de Platon », La dissémination, Paris, Seuil, coll. « Tel 

Quel », février 1972, p. 125. 





 

 

On the Criteria of Transcendentality: an Analysis in the 

Deconstructive Outlook 

 

ANNA ILYINA 

 

I. Introduction 

 

The idea and problem of the transcendental, which is generally of great 

importance for European philosophy, acquires particular relevance in the 

Modern context. In fact, in a situation where we are faced with the numerous 

effects of pluralization of philosophical approaches, blurring of the 

boundaries of philosophical discourse, certain stylistic lability of 

philosophical texts, etc., an appeal to the invariant foundation of rigorous 

thinking, the exemplary manifestations of which can be found in the fields of 

the transcendental tradition, takes on special significance. 

 The fundamental issue here is not to bring the multiple under the 

universal One, once again in the history of philosophy: for example, to 

compensate for the diversity of topics with the identity of principles and the 

like. Rather, it is about the question of how to reconcile and combine the 

pursuit of universality inherent in philosophy with the aspiration of or for 

something radically other, which is, actually, a no less important motive for 

philosophical quests. 

 In solving this issue, the philosophy of deconstruction appears as a 

relevant resource1, which provides significant potential for reinterpreting the 

foundations of transcendentalism: first of all, methodologically, but also 

thematically. Transcendental thinking appears both as an object and, to a 

significant extent, as a methodological basis of deconstructive thought, the 

latter being one of the most significant versions of an important trend in 

contemporary philosophy2 that can be defined, in general, as a philosophy of 

difference. The deconstructive angle of looking at the problem of the 

transcendental allows us to see that it is within transcendental thought as such 

that the radicalism of universalist claims is combined with a careful attention 

to the factors of the other, singular, etc. In deconstructive philosophy, the 

thematization of the transcendental occupies an important place and leads to 

 
1 I use the terms deconstruction and, accordingly, deconstructive to denote not a separate 

method, but a certain philosophical and methodological attitude in general, proposed and 

elaborated in the works of J. Derrida. 
2 I prefer here the term “contemporary” over that of “modern” because of the latter’s 

ambiguity. 



ILYINA 198 

the emergence of the Derridean concept of the quasi-transcendental, which 

Derrida uses for his philosophical self-determination. 

 So, what is transcendental thinking? What are its special traits? Is it 

possible to determine its invariant features – despite the numerous variations 

of transcendental philosophy in the course of the historical-philosophical 

process? How is it possible and is it possible at all to implement the principles 

of theoretical transcendentalism in modern philosophical discourse? What is 

the specificity of Derridean quasi-transcendentalism and how does it relate to 

classical versions of transcendental philosophy? These questions direct the 

interest and course of this investigation, which aims to reconstitute the 

theoretical foundation of transcendental discourse based on a methodological 

approach that develops the conceptual achievements of deconstruction 

theory. I consider the philosophy of deconstruction as one of the fundamental 

versions of transcendentalism, along with the critical and phenomenological 

transcendental projects3, all three ones being covered by the concept of 

“rigorous transcendentalism”. 

 Despite the large number and indisputable depth of research approaches 

to specific problems of transcendental philosophy and despite the 

transcendentalist component of deconstructive thinking4, it is possible to 

observe a significant amount of theoretical gaps related first and foremost to 

(1) the noticeably small number of studies aimed at integral systematic 

conceptualization of the problem of transcendental, (2) mostly practical 

preferences of contemporary studies and receptions of transcendental 

thought, as well as (3) the significant predominance of a historical-

philosophical orientation over the theoretical-analytical one in the study of 

both transcendental philosophy and (especially) philosophy of deconstruction 

 
3 That is, Kant’s transcendentalism and phenomenological philosophy of “classical”, 

Husserlian type. By using the adjective “critical” to denote Kant’s transcendental discourse, 

I in no way belittle the importance of the critical principle in Husserlian and Derridean 

projects but only proceed from the crucial significance of the term “critique” for Kant’s 

philosophy. 
4 Among the noteworthy studies of transcendental philosophy, the works by such authors as 

H. Alison, R. Aquila, S. Crowell, M. S. Gram, R. Hanna, D. Henrich, O. Höffe, S. Luft, J. N. 

Mohanti, T. Rockmore, V. Sellars, and many others should be mentioned. Comprehensive 

analysis of transcendental aspects of phenomenological philosophy is presented in the works 

of R. Bernet, F. Forestier, G. Funke, L. Landgrebe, D. Lohmar, J. N. Mohanty, D. Moran, A. 

Schnell, E. Ströker, L. Tengelyi, D. Zahavi, etc. In the light of the intention to thematize in 

full the idea of the transcendental, comparative studies of Kant’s and Husserl’s conceptions 

as two fundamental transcendental projects are key. Among the works of this orientation, it 

is worth mentioning the research of I. Kern, P. Ricœur, A. A. Bello, R. Lerner, T. Nenon, and 

V. Cibotaru. The problem of deconstructive philosophy’s belonging to the transcendental 

tradition is developed in the texts of J. Bennington, J. Culler, M. Doyon, R. Gasché, M. 

Hobson, Ch. Norris, and R. Rorty. Certain aspects of the relationship between Derridean 

philosophy and the transcendental paradigm are highlighted in the works of F. Forestier, A. 

Hurst, Chung Chin-Yi, C. Colebrook, T. Khurana, and others. 



ILYINA 199 

in a transcendental context. It is a filling of the indicated research gaps that 

this investigation is largely aimed at. 

 The scientific novelty of this research lies in an attempt to propose a 

conceptual model of transcendental-phenomenological thinking within which 

the universal characteristics of the theoretical dimension of transcendental 

discourse will be highlighted. Following a deconstructive methodology, the 

“transcendental motif” will be coordinated with the theoretical demands of 

“philosophy of difference”. 

 An important methodological feature of this study lies in the mutual 

thematization of deconstructive discourse from a transcendental perspective 

and of transcendental philosophy from the perspective of deconstruction. 

Such an approach results from the synthesis of the phenomenological 

principles of sense-constitution, “zigzag” and “Rückfrage”, the 

deconstructive method of aporia, as well as the method of “ahistorical 

reconstruction”5. It should be clarified, however, that the interest of the 

present study is focused on the theoretical dimension of transcendental 

philosophy. 

 This paper outlines the foundations of a philosophical orientation that I 

would like to designate as “hyperbolic transcendentalism”. By this I mean a 

radicalization and a systematic reworking of (1) the immanent hyperbolism 

of the transcendental attitude and also (2) the deconstructive hyperbolism as 

an important trait of the Derridean “reception” of transcendental thought. 

According to my research expectations, this methodological approach enables 

us to reveal the theoretical potential of transcendentalism in today’s 

philosophical discourse. 

 

II. The idea of Transcendental Philosophy6 

 

In the European philosophical tradition in general, transcendental thought is 

of particular importance. The exclusiveness of its significance is largely due 

to its specific ambivalence as combining features of universality and 

 
5 The concept of “ahistorical reconstruction” is proposed by a modern Ukrainian 

phenomenologist, Vakhtang Kebuladze. Cf. Fenomenolohiia dosvidu [Phenomenology of 

experience] Kyiv, Duh i Litera, 2011, 280 p. 
6 The title of this paragraph is an homage to Kant, who named the first section of the 

Introduction to his first “Critique” in the first edition. In Husserl, in the appendices to the 

lecture course “First Philosophy”, we find a text called “Kant and the Idea of Transcendental 

Philosophy”. Also, this title is often used by interpreters of transcendentalism – for instance, 

Angela Ales Bello, « The Transcendental: Husserl and Kant », in A.-T. Tymieniecka (ed.), 

Transcendentalism Overturned, Dordrecht, Springer, Analecta Husserliana (108) april 2011, 

p. 230 ; and also Sara Heinämaa et al., « Introduction: Methodological, Historical, and 

Conceptual Starting Points », in S. Heinamaa, M. Hartimo and T. Miettinen (eds.). 

Phenomenology and the Transcendental, New York, & London, Routledge, 2014, p. 4, etc. 



ILYINA 200 

exceptionality. Indeed, the universalistic pursuits of transcendental 

philosophy are conjoined with a close attention to the factors of otherness and 

singularity. This is the radical novelty of the way of philosophizing 

presupposed by the “transcendental turn” and the exemplary status of 

transcendental thinking for philosophical discourse in general. 

 The principles of transcendental thinking introduced by Kant’s 

“Copernican turn” radically change the view about the subject and method of 

philosophy. This, therefore, involves the constitution of a new philosophical 

discourse and a reinterpretation of the very foundations of philosophy as 

philosophy, as well as the development of a special methodology relevant to 

the philosophical inquiries and to the aspirations of transcendentalism. At the 

same time, according to E. Husserl, the idea of transcendental philosophy is 

immanent to philosophy in general “as the eternal sense… which remains 

forever inseparable from its further development”7. Hence, at least from the 

transcendental point of view8, the idea of the transcendental – as a certain 

attitude, as an “idea in the Kantian sense” (to use a Husserlian 

expression) – lies, to some extent, at the basis of philosophy as such. In the 

article “Transzendental” from the well-known “Historisches Wörterbuch der 

Philosophie” we find that “each ... stage of the historical development of the 

concept of ‘transcendental’ reveals something about the understanding of 

philosophy itself”9. It can even be argued (having recourse to some degree of 

deliberate exaggeration) that the transcendental discourse is a kind of 

hyperbolic expression of the Western European thought tradition: its critical 

radicalization10. 

 Moreover, transcendental philosophy appears as a certain (self-

)reflection of the type of thinking that Derrida designates under the title of 

“logocentrism”: a self-reflection that culminates in deconstructive 

philosophy. At the same time, even though transcendentalism interpreted in 

this way can be metonymically identified with the philosophical tradition as 

 
7 “Kant and the Idea of Transcendental Philosophy,” trans. Ted E. Klein and William E. Pohl, 

Southwestern Journal of Philosophy, vol. 5, fall 1974, p. 53. 
8 I share this point of view to a great extent. I would like to emphasize the “inside” nature of 

this investigation as being conducted from within the tradition under consideration, and not 

from the distance that the historical-philosophical position would prescribe. 
9 Cf. Tobias Trappe, « Transzendental; das Transzendentale; Transzendentalien; 

Transzendentalphilosophie », in J. Ritter, K. Gründer & G. Gabriel (eds.), Historisches 

Wörterbuch der Philosophie, Bd. 10, Basel, Schwabe, 1998, p. 1359. 
10 Both Kant and Husserl consider transcendental philosophy to be philosophy par excellence 

if not the only possible philosophy as philosophy. As the well-known researcher of 

phenomenological philosophy Jeff Malpas notes, reviewing the work of Chad Engelland 

(dedicated to the problem of Heidegger’s transcendentalism), the latter “shows why the 

transcendental, even if it is not all that philosophy is, nevertheless remains an essential part 

of it”, Heidegger’s Shadow: Kant, Husserl, and the Transcendental Turn, New York, Taylor 

& Francis, 2017, p. I. 



ILYINA 201 

such, the explicit definition of the transcendentalism program, associated with 

the name of Kant and prepared by Cartesian philosophy, declared itself from 

the very beginning in the aspect of “turningness”11. 

 As noted, the principles of thinking proposed by transcendentalism lead 

to fundamental changes in the understanding of the nature of both 

philosophical discourse itself and its object, and thus to a revision of the 

constitutive parameters of philosophical thought. These changes are reflected 

in several shifts of the thinker’s attention: from the “what” of the subject to 

the “how” of the ways of its constitution (to the dimension of meaning or 

sense); from the center (for example, in the form of “Origin”) to the border or 

limit; from the substance to the relation; from the actual and present to the 

possible; from a real existing actual object to an “instance” of its (possible) 

constitution, that in various transcendental conceptions can be defined as a 

subject, consciousness, text (or writing). 

 Kant’s philosophical turn (or “revolution”) lies in the introduction and 

the radicalization of the critical attitude. Its aiming at various effects of the 

dogmatism inherent to the discourse of “old” metaphysics is essentially 

reproduced in the deconstructive ambition to undermine and overcome (or at 

least to comprehend and problematize) the logocentric effects of the 

philosophical tradition in its dogmatic dimension. A distinctive feature of 

transcendental thinking, which correlates with the aforementioned 

combination of turningness and traditionality, is the overlap of criticism and 

hyperbolicity. Transcendental critique could be characterized as a kind of 

hyperbolism12 – and at the same time, the critical function is inherent in the 

method of the hyperbole13. 

 
11 On the paradoxical interaction of traditionality and otherness (this problem is thematized 

with particular acuteness in the deconstructive discourse), see Transtsendentalizm par 

excellence: dekonstruktsiina perspektyva [Transcendentalism Par Excellence: 

Deconstructive Outlook], Kyiv, Interservis, 2020, pp. 154-165; and “Tradytsiia i svoboda v 

dekonstruktsiinii “filosofii filosofii” [“Tradition and Freedom in the Deconstructive 

‘Philosophy of Philosophy”], Sententiae, vol. 41 (3), 2022, pp. 6-25. 
12 The hyperbolicity of Kant’s critique consists in its aiming not at particular philosophical 

concepts, and not even at particular trends, principles, or methods of philosophizing, but at 

their source and core: the reason itself. The focus of transcendental critique on the 

foundations of philosophy as a whole and its focus on its own foundations and principles 

overlap (according to the above-mentioned universalistic nature and orientation of 

transcendental thought). In the case of Husserl, the critical questioning about the conditions 

of possibility is radicalized and addressed just to transcendental philosophy itself. The 

Derridean attitude towards Kant’s and Husserl’s transcendental legacy is characterized by an 

even greater radicalism (hyperbolicity) of both criticism itself and its, so to say, integration 

into hyperbolism: this is displayed in the way deconstruction “adopts” some transcendental 

principles and methodological techniques. 
13 A significant point of convergence between hyperbole and critique is related to an aspect 

of the meaning of critique (non-obvious but quite important) as crisis (Cf. « Criticism and 

Crisis », in P. de. Man. Blindness and Insight: Essays in the Rhetoric of Contemporary 

Criticism, New York, Oxford University Press, 1971, pp. 3-19). Hyperbole is a kind of 

surpassing (transcendence) that is carried out by bringing the hyperbolized element (concept 



ILYINA 202 

 The ambivalence of the philosophical-theoretical attitude resulting 

from such an overlap considerably determines the specifics of deconstructive 

discourse, in particular, in its relationship to the transcendental one. Indeed, 

the methodological “union” of critique and hyperbole within the framework 

of “deconstructive transcendentalism” is aimed at the transcendental thinking 

itself, when the latter becomes an object of deconstructive critique. 

Conversely, it is based on the deconstructive approach that a fundamental link 

between critique and hyperbole is manifested. 

 To summarize, it can be noted that hyperbolicity as one of the main 

parameters of transcendental discourse14 is realized on the following levels of 

functioning of the latter:  

 

1) the relationship of transcendentalism with Western philosophical tradition 

as a whole (transcendentalism as a hyperbole of philosophy as philosophy); 

2) the methodological attitude of transcendentalism itself (hyperbolicity as a 

component of transcendental methodology); 

3) the immanent progress of the transcendental tradition (phenomenology as 

a critical hyperbolization of the foundations of Kant’s transcendentalism, 

deconstruction as a critical hyperbolization of the phenomenological 

paradigm).  

 

III. Rigorous and Hyperbolic Transcendentalism 

 

Among the variety of philosophies that, in one way or another, include 

transcendental aspects of thinking, three philosophical projects, to my mind, 

most fundamentally and accurately represent the transcendental attitude and 

thus form the basis of the conceptualization of transcendental philosophy 

proposed in this study: the “rigorous transcendentalism” of Kantian critique, 

Husserlian phenomenology, and Derridean deconstruction. 

 The rigor of critical, phenomenological, and deconstructionist 

transcendental projects is due to several factors. First of all, it lies in:  

1) the methodological clarity, purity, and systematic character of the 

declaration and implementation of ideas, principles, and concepts;  

 
or meaning) to the limit of its identity. Therefore, its position can be defined as critical. The 

idea of this criticality-hyperbolicity is well conveyed by the Derridean quasi-concept “plus 

de”, which combines two not just different, but opposite meanings: “more than” and “no 

more...”. 
14 It should be noted that the transcendental-phenomenological tradition owes the concept of 

hyperbole primarily to the Cartesian principle of methodological doubt, carrying out its 

reception and interpretation. Cartesian discourse provides two dimensions of the 

hyperbolic: methodological, which characterizes the type and degree of critical-skeptical 

doubt, and ontological, which concerns the idea of the infinite. 



ILYINA 203 

2) for Husserl and Derrida – in the consistency, depth, and relative 

completeness of coverage of Kantian claims15, which are, however, subjected 

to critical-hyperbolic treatment;  

3) the strong theoretical orientation of the mentioned projects (that sometimes 

does not coincide with the explicit statements of their authors). 

Rigor can be considered an important attribute of transcendental 

thinking16, associated with other features such as radicalism (most clearly 

represented in Husserl’s phenomenology) and, in the extreme case, 

hyperbolicity (explicitly manifested within the scope of deconstructive 

“quasi-transcendentalism”). It is not only that methodological rigor is subject 

to radicalization and hyperbolization, but also that rigorous thinking, by 

definition, presupposes a certain radicalism (which turns into hyperbolism 

under certain “theoretical circumstances”). 

 Examples of the explicit link between rigor and radicalism can be found 

in Husserl’s texts. According to Husserl, philosophy in the “old Platonic 

meaning is either nothing or it exists as the intention towards the most 

rigorous science in the most radical and ultimate sense”17. Husserl finds the 

mentioned conjunction of radicalism and rigor already in the philosophies of 

Plato18 and Descartes19 and himself follows this connection when developing 

the project of phenomenology as first philosophy: “It is only with a rigorous 

First Philosophy that there can appear a rigorous philosophy as such.20” Also, 

the “idea of First Philosophy, i.e., the form of a philosophy of beginnings … 

gives shape to itself in the most radical philosophical self-consciousness and 

in absolute methodological necessity.21” 

The ultimate, radical form of transcendental-phenomenological 

radicalism is the hyperbolicity inherent in deconstruction discourse. While 

radicalism is associated with the maximum strictness of adherence to and the 

maximum intensification of characteristics of the concept to which the 

predicate of radicality is applied – without violating the limits of the 

concept’s identity (rather, on the contrary, strengthening them), hyperbole is 

a kind of excess as a result of which the identity of what is subject to 

hyperbolization is brought into question. It should thus be noted that both 

 
15 It is worth noting that this completeness extends not only to the principles that are accepted 

as adequate and correct within the framework of, respectively, phenomenological and 

deconstructive conceptions, but also to those ones that become objects of criticism and are 

subject to contestation. 
16 The attributes of “rigorous thinking” are self-criticism, considerable attention to 

methodological reflections, clarification and nuancing of the conceptual dictionary, etc. 
17 Husserl, First Philosophy. Lectures 1923/24 and Related Texts from the Manuscripts 

(1920–1925), transl. S. Luft, Dordrecht, Springer, 2019, p. 438. 
18 Ibid. 
19 Ibid., pp. 8, 66. 
20 Ibid., p. 6. 
21 Ibid. 



ILYINA 204 

radicalism and hyperbolicity are directly related to the factor of the limit, 

which is of great importance for transcendental thinking (this will be 

discussed below). 

 We can also trace the relationship between rigorism and radicalism (or 

hyperbolicity) in the Derridean texts. In his famous essay “Différance,” the 

philosopher argues that “As rigorously as possible we must permit to 

appear/disappear the trace of what exceeds the truth of Being Différance”22. 

The rigor of Derridean transcendentalism is not least due to the transcendental 

methodological “device” discussed above, which implies the overlapping of 

critique and hyperbolization and involves a self-referential application: that 

is, it is actualized in the course of self-reflection of the transcendental-

phenomenological thought (this time provided by deconstruction). Even 

more: in the case of Derrida, this “device” is at the basis of deconstructive 

questioning about the limits and conditions of the (im)possibility of 

philosophy in general. 

 Based on the analysis, interpretation, and advancement of the Derridean 

methodological developments (especially those aimed at the critical reception 

of the transcendental heritage), as well as drawing upon the characteristics of 

transcendental thinking captured by the deconstructive approach, I propose a 

concept of “hyperbolic transcendentalism” to represent a peculiar way of 

thematization in the transcendental discourse. This concept (1) summarizes 

the ways to reconstitute main transcendental positions uncovered by 

deconstructive thinking; (2) reveals the implicit tendencies of the 

transcendental attitude in general; (3) can be an internal resource for the 

further development of the transcendental tradition in the conditions of 

modern philosophical demands. 

 

IV. Derridean “Quasi-transcendentalism” 

 

Considering deconstructive philosophy within the horizon of “hyperbolic 

transcendentalism” as a transcendental project par excellence which proves 

to be its radicalization (a return to the fundamentals) and hyperpolarization 

(an intention to self-transcendence) of the ultimate grounds and basic 

principles of transcendental thinking, I largely rely on the semantics of the 

concept of quasi-transcendental as used by Derrida himself as well as by 

some leading interpreters of his philosophy23.  

 
22 “Différance”, in Derrida, Margins of Philosophy, trans. A. Bass, Chicago, The University 

of Chicago Press, 1982, p. 23, italics added. 
23 First of all, the works of Geoffrey Bennington (Interrupting Derrida, London & New York, 

Routledge, 2000, and – in collaboration with Derrida himself – Jacques Derrida, Chicago, 

University of Chicago Press, 1999) and Rodolphe Gasché (The Tain of the Mirror: Derrida 



ILYINA 205 

 At the heart of the deconstructive idea of quasi-transcendental lies, once 

again, the above-mentioned intention to hyperbolize the foundations of 

transcendental thinking – an intention that, according to the features of the 

transcendental discourse, assumes the moment of criticism as its essential 

component. Furthermore, the quasi- or ultra-transcendental radicalization of 

transcendental questioning implies the articulation of, particularly (and even 

mainly), those aspects of the transcendental that undergo a certain 

marginalization within the framework of classical transcendentalism and its 

classical interpretations. 

 The function of the deconstructive concept of “quasi-transcendental” is 

first of all to de-dogmatize the transcendental: and therefore, to support and 

reconstitute the authentic foundations of transcendental thinking24. Their 

critical radicalization is at the core of the idea of quasi-transcendental and 

quasi-transcendentalism as a philosophical attitude. This radicalization 

concerns primarily such problematical knots of transcendental philosophy as 

the relation between transcendental and empirical and the question of 

conditions of possibility. In the first case, the fundamental ambivalence of the 

said relation intensifies, as an opposition and an overlapping simultaneously: 

the transcendental is such only relating to the empirical. In the second case, 

the transcendental inquiry takes the form of questioning about conditions of 

im-possibility. 

 The reconstruction of the semantic field of the prefix “quas”, which 

acquires the status of a concept within deconstructive discourse, allows us to 

capture such variants of its meaning as “almost”25, “not yet”/”no longer”26), 

“nearly”27, “as if”28. From a transcendental point of view, of extreme 

importance is such a function of the Derridean (quasi) concept of quasi as 

close integration (right up to the overlap) of elements or aspects that are 

stereotypically viewed as opposite to each other – the opposition thus being 

deconstructed. Therefore, Derrida speaks of “a common root which, without 

annulling the alternative, prescribes its derivation from a more ‘ancient’ 

possibility”29. 

 
and the Philosophy of Reflection, Cambridge, Harvard University Press, 1997.) should be 

mentioned here.  
24 Let’s take into account that transcendental philosophy initially appeared as an opposition 

to dogmatically oriented metaphysics. 
25 Cf. J. Derrida, De l’esprit: Heidegger et la question, Paris, Galilée, 1987; and « Nombre 

de oui », in Derrida, Psyché: Inventions de l’autre, Paris, Galilée, pp. 639-651. 
26 « Nombre de oui », op. cit., p. 643. 
27 « Comment ne pas parler : Dénégations », in Derrida. Psyché…, op. cit., p. 578. 
28 « Comme si c’était possible, ‘within such limits’… », Revue Internationale de Philosophie, 

vol. 52, n°205 (3), 1998, p. 510 ; and « Comment ne pas parler… », op. cit., p. 578. This goes 

back clearly to Kantian als ob. 
29 Derrida « Nombre de oui”. “A Number of Yes », trans. B. Holmes, Qui Parle, vol. 2(2), 

1988, p. 124. 



ILYINA 206 

 A thorough explication of this function, primarily concerning the 

“transcendental/empirical” distinction, we owe to the outstanding interpreters 

of Derridas’s philosophy, R. Gasché, and G. Bennington30. In addition, 

Gasché develops the theme of quasi-metaphoricity, which, according to the 

deconstructive logic, “precedes”31 the distinction between metaphor and 

concept32. Close to the concept of quasi-transcendental is the one of “ultra-

transcendental”33, which, in turn, is closely associated with the idea of 

hyperbolicity. The transcendental function of deconstructive ”operators” 

quasi- and ultra- is, in particular, to resist “naive” realism, literalness, 

objectivism, etc34.  

 It should be noted that the foundations of quasi-transcendental thinking 

lie in the transcendental discourse itself. For, not just the quasi-

transcendental, but also the transcendental as such can be seen as a relation 

not only and not simply to the empirical, but between the transcendental and 

the empirical as well, the relation to the empirical being a part of the very 

essence of the transcendental35. Thus, Derrida’s quasi-transcendentalism 

appears as a hyperbolic manifestation of the transcendental thought pattern. 

 

V. Criteria of Transcendentality 

 

Having defined in general terms both the specifics of transcendental discourse 

(according to my view) and the peculiarities of deconstructive 

(quasi)transcendentalism, I would like to offer some characteristics that, I 

think, in a certain way distinguish transcendentalism as a specific mode and 

style of philosophical thinking. I do this based on a “zigzag” movement36 

between the guidelines of the deconstructive approach and the conceptual 

grounds of classical transcendentalism. 

 Basing my analysis on the three philosophical positions subsumed 

under the term “rigorous transcendentalism”, I nevertheless give a certain 

preference to the deconstructive discourse, which has a priority in constituting 

 
30 The Tain of the Mirror…, op. cit., p. 317, and Interrupting Derrida, op. cit., p. 19. 
31 I use this word with caution and, so to speak, non-literality, taking it in quotation marks, 

given that the motives of primacy, originality, etc. are the main targets for deconstruction. 
32 The Tain of the Mirror, op. cit., p. 311. 
33 Cf. J. Derrida, La Voix et le Phénomène, Paris, PUF, coll. « Epiméthée », 1967, 117 p. ; 

and “Response to Baldwin”, in S. Glendinning (ed.), Arguing with Derrida, Oxford, 

Blackwell Publishers Ltd, 2001, pp. 102-109. 
34 E.g. De la grammatologie, Paris, Minuit, 1967, p. 90 ; La voix et…, op. cit., p. 14 ; 

« Comment ne pas parler… », op. cit., p. 592.  
35 At this point, I would like to refer to Bennington’s thesis: “The transcendental is only really 

transcendental (and not transcendent) to the extent that it is (only) quasi-transcendental”, 

Interrupting Derrida…, op. cit., p. 89. 
36 The “zigzag” metaphor for the transcendental-phenomenological tradition is not 

accidental: it refers us to Husserl’s methodological terminology. 



ILYINA 207 

the conceptual and methodological approach of this investigation. Since the 

research project outlined in this article involves striving for systematicity and 

a certain universality in definition and interpretation of the idea of 

transcendental philosophy, the priority of the deconstruction methodology 

seems to be justified not only by today’s relevant ways of posing questions 

(given that Derrida is a relatively contemporary author), but also (1) by the 

radicalism of critical claims of deconstructive quasi-transcendentalism, (2) by 

the breadth of transcendental problems covered by it, (3) by the Derridean 

rigor in adherence to transcendental methodology (albeit in its very peculiar 

interpretation). 

 An important (essentially transcendental) nuance is that the proposed 

below characteristics of the transcendental discourse are those only while 

being in a relationship of mutual determination, enabling, and conditioning. 

They do not coexist independently, but interact, and not in a hierarchical 

manner, but rather in a network37. From this set of criteria, it is impossible to 

choose one main principle to which the others would be subordinated. 

 So, I would like to identify the following characteristics of 

transcendental thinking: 

 

1. The constitutive function of the factors of relation and difference. The 

dominant status of relation and difference distinguishes transcendentalism 

from substance-oriented philosophies based on the idea of a Thing, of the 

ultimate “What”.  

 Moreover, it seems to be methodologically appropriate to combine 

difference and relation into a single principle (“relation-difference”), making 

it possible to emphasize both the anti-substantial attitude (provided by the 

relation) and at the same time the irreducibility of elements being in relation 

to the One (provided by the difference). 

 In Kant’s, Husserl’s, and Derrida’s versions of transcendental 

philosophy, the main representations of the “relation-difference” principle 

are, respectively, a priori synthesis, correlation, and différance. On the 

ground of this principle, a connection is revealed between the transcendental-

phenomenological discourse and other directions of phenomenological 

thought such as the philosophies of the Other represented by (but not limited 

to) the names of E. Levinas, J. Derrida, P. Ricœur, B. Waldenfels, and also, 

to a certain extent, J.-L. Marion38. The idea of the other is implicitly 

 
37 In a similar way, R. Gasché (op. cit.) thematizes deconstructive “infrastructures”, which, 

in effect, are quasi-transcendental. 
38 The term “other” has two different spellings in the text. I use the version with a small letter 

and italics when speaking of other in general – as a concept correlative (and sometimes even 

equivalent) to that of relation-difference – whilst by the variant with a capital letter, I intend 



ILYINA 208 

incorporated in the concept of experience, which is of great significance for 

all three aforementioned versions of “rigorous transcendentalism”. In 

particular, the motive of the other is implied by the phenomenological 

thematization of consciousness as the consciousness of...39. Finally, the 

deconstructive idea of the quasi-transcendental turns out to be just the result 

of a search for a non-empirical40 approach to the phenomenon of the other. 

 

2. The dominant status of concepts that: 

 a) express ideas of relation and difference: synthesis, intentionality, 

correlation, différance, aporia, etc. 

 b) form a distinction that has a fundamental or exemplary status for a 

given system and is not reducible to the more “primary” One: noesis-noema, 

transcendental-empirical, genesis-structure, etc. 

 c) appear as ambivalent concepts that cannot be reduced to one of their 

meanings, mutually exclusive (according to the logic of “dogmatic” 

thinking): directly, these are Derridean concepts of undecidability, iterability, 

différance; indirectly – transcendental-phenomenological ones of reduction, 

possibility, constitution, etc. 

 

3. The critical attitude: striving for extreme problematization, the objects of 

which ultimately prove to be both thinking as such and its “carriers” (subject, 

consciousness, or language). The goal of transcendental critique is not 

rejection and destruction, but rather “clarification” and “purification”. At the 

same time, its important aspect is self-reference (and accordingly, 

immanence)41.  

 

4. A shift in the focus of philosophical questioning from “what” to “how”42, 

from thing to relation, from substance to function, etc., with which, in 

 
a specific meaning, which corresponds to the just mentioned trend in phenomenological 

thought associated primarily with the name of E. Levinas.  
39 At the same time, as is well known, the theme of the Other acquires an explicit form in 

Husserl’s late phenomenology, within his conception of intersubjectivity. 
40 If it comes to empiricism in the “traditional” sense. As for “transcendental empiricism” 

(Kebuladze, op. cit. and Natalie Depraz “De l’empirisme transcendental : entre Husserl et 

Derrida,” Alter n°8, 2000, pp. 53-68), it can be said that it is the outcome of the 

transcendentalist deconstruction, as it were, of the empiricist paradigm. 
41 Significantly, R. Gasché uses the concept of immanent critique to denote Derridean critique 

of Husserl’s philosophy. Cf. Inventions of Difference: on Jacques Derrida, Cambridge, 

Harvard University Press, 1994, p. 36. 
42 Let’s recall Kant’s program thesis: “I call all cognition transcendental that is occupied not 

so much with objects but rather with our mode of cognition of objects insofar as this is to be 

possible a priori. A system of such concepts would be called transcendental philosophy”, 

Critique of Pure Reason, trans. by P. Guyer & A. Wood, Cambridge, Cambridge University 

Press, 1998, p. 149. 



ILYINA 209 

particular, the transcendental-phenomenological priority of method is 

associated. Fundamental non-substantiality, functionality is a distinctive 

feature of transcendental subjectivity (consciousness). This non-

substantiality is reflected, in particular, at the terminological level: actually, 

the concept of “transcendental” in the transcendental discourse appears first 

and foremost as an adjective, not a noun43. 

 

5. A shift in the modality of questioning from “is” to “is possible” (or, more 

radically, merely “possible”, without any being’s “indicators”, so to speak). 

The dominant, even hyperbolic status of the idea of possibility, which instead 

of being one of ontological or epistemological modalities acquires the 

meaning of a fundamental principle: the ultimate criterion in justification. The 

conceptual manifestations of the fundamental and original possibility are, for 

example, Kant’s als ob; the Husserlian “neutrality modification”, the idea of 

horizon; the Derridean “impossible possibility”. 

 The location in the “register” of possibility essentially determines the 

status of intention, project, etc., peculiar to the transcendental-oriented 

philosophies. 

 

6. Accordingly, the metaphysical search for the origin is replaced by a more 

modest and essentially problematic one, which aims at the ultimate conditions 

of possibility of some X (the latter being in the form of experience, meaning, 

or truth and its correlate – evidence, or, in the case of Derrida, even 

philosophy in general). And the search method can vary from the ultimate 

justification to extreme questioning. 

 

7. The fundamental importance of the constitution principle as a type of 

ambivalent relation that combines the characteristics of construction and 

clarification, formation and manifestation. 

 

8. The important status of the idea of the limit (and related concepts)44. By its 

ambivalence – as a constraint or restriction and an (im)possible transition, a 

demarcation and an (im)possible relation with the other – the peculiarity of 

transcendental thinking is largely determined. 

 
43 According to V. Kebuladze’s apt explication, “Within the framework of transcendental 

philosophy the word “transcendental” cannot be substantiated. It, therefore, does not express 

some content of our experience, but characterizes a certain level of grasping in consciousness 

of all possible contents of experience”, op. cit., p. 143. 
44 While Ukrainian language provides an invariant term, межа, in English we have to use 

several concepts, such as limit, border, boundary, margin, only the totality of which allows 

to cover the conceptual space of the phenomenon in question. So, in particular, the limit 

means the high or ultimate point, the margin implies the distance from the center, and the 

border and boundary involve a relation with other (a border/boundary with or between). 



ILYINA 210 

 The concepts of limit, boundary, etc. are important components of the 

transcendental-phenomenological terminology. The identification of the 

transcendental as such (which is constituted and defined as both non-

immanent and non-transcendent, non-empirical – but intrinsically linked to 

experience) is essentially connected with this motif of border and/or limit, 

which, in particular, explains the latter’s essential significance in the 

transcendental discourse. 

 

9. Aporeticity: fundamental and a priori undecidability45, which turns out to 

be a consequence of such transcendental thinking principles as relation-

difference, criticism, radical importance of factors of possibility and limit, 

etc. Employing the terms “aporia” and “aporeticity”, I rely on the 

deconstructive experience of their interpretation and use. In the Derridean 

discourse, aporia stands as not an undesired stage or phase of reasoning that 

needs to be corrected and is subject to resolving, but rather as a fundamental 

disposition of thinking, in particular and especially of philosophical one.  

 Implicit aporeticity underlies all transcendental thinking that seeks a 

problematic relationship (and even a kind of overlapping) between 

transcendental and empirical, a priori and experiential in one single structure, 

which versions are apperceptual unity, intentional consciousness, and, 

eventually, différance. Such aporeticity takes place largely because the idea 

of otherness is always already “inscribed” in the principle of transcendental 

subjectivity, the latter being free, autonomous, universal, etc. This situation 

can be roughly defined as “transcendental aporia”, under which, ultimately, 

all individual aporetic effects arising in transcendentalist concepts are 

subsumed. 

 In particular, the most significant aporias of the phenomenological 

discourse are found in the constitution principle (as construction and 

clarification simultaneously, as noted)46, and also in the coexistence of the 

absolute priority given to essentially a-substantial (functional) consciousness 

and the general appeal to return “back to the things themselves”. 

 

10. A prominent place in the transcendental discourse is occupied by temporal 

problematics. Being the principle of ordering differences, time itself acts as a 

carrier of fundamental difference. 

 

 
45 To use Derrida’s term. 
46 A deconstructive modification of this aporia is the issue of “invention”: the latter being a 

peculiar combination of unpredictability and expectation. Cf. « Psyché : Invention de 

l’autre », in Derrida, Psyché : Inventions de l’autre, op. cit., pp. 11-61. 



ILYINA 211 

11. Self-reference: a situation where some concepts, statements, texts, 

principles, theories, etc. stand as their objects47. Self-reference raises 

questions about the very limits of the certain structure, directing efforts to its 

both legitimizing and problematizing. Kant’s auto-referentiality of 

transcendental argumentation48 is radicalized in the phenomenological 

“zigzag”49 and hyperbolized in deconstructive thematizations of limit 

concepts (“metaphoricity of metaphor”50, representation of representation51, 

etc. 

 

12. Deconstruction of the subject-object opposition. (The aforementioned 

principles of constitution and self-reference can be considered as its pre-

conditions.) Such “deconstruction” already takes place in Kant’s conception 

and is radicalized within the framework of Husserlian and especially 

Derridean transcendental projects52.  

 

13. Special attention to the problematics of syntax: in general, the scope of 

“philosophical syntax” includes aspects of predicativity and categorization, 

but Derrida gives a philosophical sense to language syntax, thematizing its 

elements (such as prefixes, prepositions, conjunctions, negative particle, etc.). 

 

14. The importance of the idea (and, respectively, the methodological 

principle) of repetition. We owe the manifestation of this factor to Derridean 

philosophy. But just the way repetition – as “iterability” – is thematized in 

deconstructive discourse (with an emphasis on the aspect of otherness as 

necessary, constitutive component of the former) allows us to reconstruct its 

transcendental basis. Repetition (iterability), therefore, appears as an essential 

element of critique and self-reference, as a condition of possibility of 

 
47 A case in point of this effect is “critique of pure reason” as a kind of double genitive, where 

reason as an agent of critique is at the same time a subject to criticism. 
48 See R. Bubner, “Kant, Transcendental Arguments and the Problem of Deduction”, Review 

of Metaphysics, n°28/3, 1975, pp. 453-467. 
49 Husserl describes the zigzag method as follows: “We search, as it were, in a zig-zag 

fashion, a metaphor all the more apt since the close interdependence of our various 

epistemological concepts leads us back again and again to our original analyses, where the 

new confirms the old, and the old the new”, Logical Investigations. Vol. 1: Prolegomena to 

Pure Logic, transl. J. N. Findlay, London & New York, Routledge, 2011, p. 175. 
50 Michael Naas, Taking on the Tradition: Jacques Derrida and the Legacies of 

Deconstruction, Stanford, Stanford University Press, 2003, p. 41. 
51 Cf. « Envoi », in Derrida, Psyché…, op. cit., pp. 109-143 (especially p. 113). 
52 According to E. Levinas, Husserl’s originality “consists in seeing that the ‘relation to the 

object’ is not something inserted between consciousness and the object, but that the “relation 

to the object” is consciousness itself” in « Sur les “Ideen” de M. E. Husserl », Les Imprévus 

de l’histoire, own translation, Paris, Librairie générale française, 2007, p. 52. For Derrida, 

the subject-object distinction is one of the basic binary oppositions that underlie logocentric 

thinking and thus become the object of deconstruction par excellence. 



ILYINA 212 

difference, etc. Implications of the idea of repetition can be found in concepts 

(principles) like reduction, eidetic variation, Rückfrage (Husserl), trace 

(Derrida), representation, recognition (Kant), and so on. Generally speaking, 

the transcendentalization of certain concepts in Kant’s manner53, as well as 

the phenomenological method of attitude’s changing, involve a kind of 

repetition of the empirical (factual) in a new, different order and status. 

 

15. The principle of “shift” as a conceptual-methodological factor that stands, 

as it were, as an alternative to the very principle of alternative, insofar as it 

conditions and enables the introduction of the other in a non-oppositional 

way. 

 The concept (concept-metaphor) of a shift appears to be a suitable 

terminological tool to determine the phenomenon of change of attitude54, as 

well as to characterize several “switches” inherent in the transcendental-

phenomenological discourse, among which the main ones are from “what” to 

“how” and, accordingly, from substance to relation. 

 The idea and the concept of shift or displacement are extremely 

important in Derrida’s discourse and are used, in particular, in defining55 of 

its fundamental concepts: deconstruction56 and différance57. 

 

16. Universalism of a peculiar kind, which in a paradoxical or, rather, aporetic 

way rests on the principles of relation and difference (and thus otherness) – as 

opposed to traditional (“dogmatic”, or “logocentric”) universalism guided by 

factors of simplicity and oneness, as well as totality, subordination and 

appropriation. What is meant here by other is primarily about the other with 

respect to the universal as such: other of universal. While “dogmatic” 

universalism leaves the singular (particular) outside the universal, thereby de 

facto undermining the capacity of its universality, the universalism of the 

transcendental type “involves” in the realm of the universal the singular by 

which it turns out to be affected58.  

 Such an “intervention” of the other in the scope of the universal, the 

implication of which is a common trait of transcendental-phenomenological 

 
53 Transtsendentalizm par excellence…, op. cit., p. 26. 
54 Significantly, in Derrida a sort of synonymy slips between the terms “reduction” and 

“shift”. Cf. « Signature, événement, contexte », in J. Derrida. Marges de la Philosophie, 

Paris, Minuit, 1972, p. 368. 
55 Or, more precisely, from a phenomenological perspective, in describing. 
56 Ibid., p. 392. 
57 « La différance », in Derrida. Marges…, op. cit., p. 15. 
58 However, the singular is not just one of many examples or instantiations of the idea of 

other. Otherness and singularity are closely intertwined in the context of the general striving 

to overcome the paradigm of totality in favor of the thinking of difference. However, this 

topic goes far beyond the immediate tasks of this study and requires independent 

investigation. 



ILYINA 213 

philosophies, takes the form of, for example, the question on the possibility 

of synthetic a priori in Kant; the overlapping of essence and fact, the 

postulating of “eidetic singularities”, the principle of categorial intuition and 

the method of eidetic variation in Husserl; the aporias of universal singularity 

(“tout autre est tout autre”) and of invention in Derrida59, etc. 

 The relation-difference between universal and singular can be 

considered as a condition of possibility of constituting a hyper-universal 

dimension that surpasses ordinary universality due to its extension by the 

realm of singular60. 

 

17. The general focus on radicalism and hyperbolism which (in a self-

referential way), first of all, are directed at the very foundations of 

transcendental thinking. Fundamental hyperbolism is inherent in the 

transcendental method, beginning with its Cartesian “prototype”: hyperbolic 

doubt.  

 Furthermore, phenomenology and deconstruction strive for, 

respectively, radicalization and hyperbolization of the transcendental attitude, 

taken in its genesis: for each of the subsequent thinkers tends to consider his 

own version of transcendentalism as sharpening, improving, and bringing to 

the limit level the transcendental claims of his predecessors. Hyperbolicity 

has a special function among the mentioned criteria of transcendentality, 

since, to a certain extent, it determines the specificity of their transcendental 

use. Thus, difference, critique, repetition, limit, universality, etc. appear as 

transcendental to the extent that radicalism and hyperbolicity are inherent in 

them. 

 It is worth noting that perhaps most of the characteristics mentioned 

above are not “put on the title page” of certain transcendental conceptions and 

do not belong to the explicit features of transcendentalism according to its 

numerous and various definitions. Nevertheless, in my view, the fact of 

presence or, respectively, absence of these thought principles in this or that 

philosophical conception allows us to identify the degree of its 

belonging/non-belonging or closeness/alienness to transcendental 

discourse61. 

 
59 The Gift of Death, transl. D. Wills, Chicago, Chicago University Press, 1995, pp. 68, 82-

87; and « Psyché: Invention de…», op. cit. 
60 First of all, it is an idea of the transcendental – as in fact a relation-difference between the 

transcendental itself and the empirical – that can claim such a hyper-universality. 
61 It is not by chance that I don’t include such attributes as apriority and subjectivity in this 

list of fundamental “predicates of the transcendental”, despite their indisputable significance 

for the transcendental discourse in general. For apriority seems to be not a basis, but rather a 

result of a combination of certain transcendental characteristics: primarily, of such principles 

as relation-difference, possibility, limit, aporeticity, and constitution. Furthermore, a priori 

(as well as the empirical) is what concerns the transcendental, rather than being one of the 



ILYINA 214 

 Eventually, the network of principles offered in this study determines, 

I believe, the originality, peculiarity, and, in a sense, the otherness of 

transcendental thinking: that is to say, what distinguishes the transcendental 

attitude among many different philosophical approaches and intellectual 

styles. 

 

VI. Conclusion 

 

The conception proposed in this paper, defined as “hyperbolic 

transcendentalism”, combines, on the one hand, the author’s interpretation 

and the development of the Derridean approach to the problem of the 

transcendental, and on the other hand, the manifestation of an immanent 

tendency towards hyperbolicity inherent in transcendental thinking in 

general. The expected perspective of such an approach is in that on its basis 

the theoretical potential of the transcendental position in the context of the 

contemporary philosophical aspirations can be revealed. 

 The Derridean discourse is considered as one of the basic versions of 

transcendental philosophy: along with critical (Kant) and phenomenological 

(Husserl) ones. All these three transcendental projects are united under the 

concept of “rigorous transcendentalism”. At the same time, it is shown that it 

is on the grounds of Derridean philosophy that a radicalization of the 

“transcendental motive” takes place. 

 A Derridean conception of quasi-transcendental is used as a certain 

guideline to examine the transcendental in radical and hyperbolic mode. 

Particular attention is paid to such aspect of the quasi- (or ultra-) 

transcendental thinking as a radicalization of authentically transcendental 

questions: i.e., relation between transcendental and empirical, as well as the 

issue of conditions of possibility.  

 Through the lens of deconstructive thought, the methodological focus 

of the article is on determining the network of fundamental concepts that can 

serve as criteria of transcendentality. This enables the grasping of the specific 

nature of transcendental thinking and can work as a methodological reference 

 
characteristics of transcendental thought per se (for more details, see Transtsendentalizm par 

excellence…, op. cit., pp. 100-102). As for subjectivity, considered in a transcendental way 

primarily in the aspect of its functionality (a-substantiality), it stands, above all, as an 

alternative to a certain “what”, against which the transcendental “how” is constituted. So, to 

some extent, subjectivity also turns out to be a derived parameter of transcendental discourse: 

in particular, this circumstance motivates the validity of non-subject-oriented 

transcendentalism of deconstructive philosophy. Moreover, Derrida’s radical 

desubstantialization of transcendentalism and his turn to writing (text), leading to the 

hyperbolic significance of relation and difference and therefore to the extreme undermining 

of the objective “what”, eventually can be considered as a radicalization of the transcendental 

“how”, which in previous versions of transcendentalism was realized by the ultimate value 

of the transcendental subject. 



ILYINA 215 

point when classifying certain philosophies with respect to their belonging 

(or non-belonging) to the transcendental discourse.  

 To conclude, in this paper, I sought to outline the project of the possible 

unfolding, development, and affirming of the transcendental-theoretical 

foundations in the context of contemporary philosophical challenges. The 

driving force and “guidepost” of the research was the implicit question: “How 

is theoretical transcendentalism possible today?” 

 The reconstitution of conceptual foundations of transcendental thinking 

this study intended, aims not only to fix the invariant characteristics of 

transcendentalism, but also to demonstrate that the deconstructive outlook 

could allow at least to reconcile the transcendental attitude with the principles 

of the philosophy of difference (and especially the philosophy of the Other), 

and even to reveal the latter’s transcendental background. 

 





 

 

Nicht-intentionale Passivität und Lebensoriginarität 

Ein Beitrag zur Bestimmung  

des phänomenologisch Absoluten 

 

 

ROLF KÜHN 

 

 

Nichts ist uns gegeben, was nicht zunächst gelebt wäre. Folglich gehört eine 

radikale Phänomenologie der Passivität als Ur-Ereignung bzw. Sich-Selbst-

Erscheinen des Erscheinens zur notwendigsten phänomenologischen 

Aufklärungsabsicht überhaupt, und zwar bis in Ästhetik und andere kulturelle 

Lebensbereiche hinein. Wir klammern aber angesichts der rein 

phänomenologischen Gewissheit der All-Erlebtheit allen Erfahrens und 

Veranschaulichens jegliche lebensphilosophische Betrachtung dabei aus, die 

uns etwa nahebringt, dass alle maßgeblichen wie unmaßgeblichen 

Dimensionen des menschlichen Seins – von der Geburt bis zur 

Kommunikation, von der Einsamkeit bis zur Sterblichkeit – Affekte seien, 

um diese nicht als hermeneutische oder konfliktträchtige Weltgeschehnisse 

zu verstehen, sondern in ihrem rein passiven Erwachen. Damit ist auch die 

metaphysisch ererbte Dichotomie von Immanenz/Transzendenz, wie in 

Husserls Erlebnisbegriff, nicht mehr als unbefragte Letztreferenz 

vorgegeben, sondern als eine Problematik der Selbstimpressionalität, die sich 

zunächst von der historischen Phänomenologie her noch ergibt, um hier die 

Frage nach Intentionalität und Nicht-Intentionalität als Passivität 

metagenealogisch zu diskutieren. 

 

1) Affektion und Passivität als Passibilität von Leib/Leben 

Diese Untersuchung hat also den Charakter einer Bestandsaufnahme und 

einer Prospektive, das heißt eines Zurückkommens auf Husserl und der 

Vorzeichnung eines neuen phänomenologischen Arbeitsbereichs. Die 

Übersicht ist daher nicht bloße Zusammenschau, sondern vielmehr 

Weitertreiben einer Frage, die sich mit Husserl bei dessen Versuch ansiedeln 

ließe, den „Anfang des Anfangs“ einerseits als Ausgangspunkt der 

Phänomenologie schlechthin zu verstehen1 und andererseits, damit 

verbunden, diesen „Anfang“ als „Grundcharakter der Phänomenologie [im 

 
1 Nachwort zu Ideen I (1930), in: Ideen zu einer reinen Phänomenologie und 

phänomenologischen Philosophie, 3. Buch: Die Phänomenologie und die Fundamente der 

Wissenschaften (Husserliana V), Den Haag, Nijhoff, 1971, S. 161f. 



KÜHN 218 

Sinne] wissenschaftlicher Lebensphilosophie“2 weiterzuanalysieren. Wie 

angedeutet, soll dabei die eigene lebensphilosophische Vorgabe Husserls, die 

er keineswegs spekulativ verstand, in Richtung auf eine radikale 

Lebensphänomenologie hin konkretisiert werden, was einschließt, dass es 

nicht mehr um systemimmanente Husserlkorrektur geht, sondern um einen 

notwendigen Paradigmenwechsel als Phänomenologie. Denn der 

Lebensbegriff Husserls bleibt fundamental an den Weltbegriff gebunden, 

auch wenn er das Leben in einer faktuell urinstinktiven Einheit der 

„Selbsterhaltungstätigkeit“ letztlich radikalisiert, wodurch „das universal 

leistende Leben [...] die Welt als die für uns ständig in strömender 

Jeweiligkeit Seiende, die für uns ständig ‚Vorgegebene‘ zustande kommen 

lässt“.3 

Passivität verblieb deshalb bei solcher Vorentscheidung im Rahmen der 

Vorkonstitution, wovon die folgenden resümierten Etappen wichtige 

Ergebnisse innerhalb der vorprädikativen Synthesis- und Urteilserforschung 

waren. Als „Selbsterhaltungstätigkeit“ entfaltet sich die 

Passivitätsproblematik daher strukturell zusammenhängend mit einer 

Phänomenologie der Tendenzen, die an eine Genealogie der Logik 

zurückgebunden bleibt, aber gerade als vorprädikative „Logik“ oder 

subjektgenetisch „transzendentale Ästhetik“ die zu verallgemeinernde These 

Derridas etwa zurückweisen lässt, Husserls Denken gehöre ausschließlich mit 

in den Typ eines reinen „Logozentrismus“.4 Die Passivität bleibt für Husserl 

bei aller Bewusstseins-„Aufdrängung“ durch Reize ein subjektives (und kein 

psychologisch kausales) Geschehen ursprunghafter Art, auch wenn der 

Ursprung solcher Subjektivität sich nicht der eigentlichen Ichaktivität 

verdankt, sondern „ohne mein Zutun“ beginnt und zunächst auf diese Weise 

passiv unbewusst weiterläuft.5 Da das passive Geschehen für Husserl ein 

potentiell motivationales Feld für die aktive Ichzuwendung und deren 

Konstitutionsleistungen darstellt, erfolgen die passiven Geschehnisse zumeist 

„für das Ich“. Fragen des sinnlichen Gefühlscharakters, der Erfahrung des 

 
2 Ms. F I 32 (1927), S. 110; zit. N. Lee, E. Husserls Phänomenologie der Instinkte, Dordrecht, 

Kluwer, 1993, S. 197; vgl. ebenfalls V. Costa, Le se sentir dans le monde et la 

phénoménalité: entre Henry et Husserl, in: R. Formisano, F. Grigenti, I. Malaguti u. G. 

Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel Henry entre histoire des idées, philosophie 

transcendantale et nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 71.85. 
3 Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. Eine 

Einleitung in die phänomenologische Philosophie (Husserliana VI), Den Haag, Nijhoff, 

19762, S. 148 (§ 38). 
4 Vgl. zu diesem berechtigten Hinweis R. Bernet, La vie du sujet. Recherches sur 

l’interprétation de Husserl dans la phénoménologie, Paris, PUF, 1994, S. 295f. 
5 An diesem Ergebnis hält im Grunde auch A. Montavont fest, wenn sie schreibt: „Mit der 

Affektion tritt an der Stelle des Vor-Ichs, das bis dahin anonym in der immanenten 

Gegenwart fungierte, ein ursprüngliches Ich auf.“ Vgl. Le phénomène de l’affection dans les 

„Analysen zur passiven Synthesis“, in: Alter. Revue de phénoménologie, Vol. 2, 1994, 

S. 119-139, hier S. 132f. 



KÜHN 219 

Erleidens wie der trieblichen Hemmung treten in den Hintergrund, ohne 

jedoch ganz abwesend zu sein, weil die „nichtichlich“ passiven Synthesen der 

hyletischen Ebene bereits instinktiv teleologisch ersten Weltcharakter 

implizieren, den eine abstrakt regressive Reduktion im Übergang vom 

psychologisch phänomenologischen Erlebnisbereich zur transzendental 

primordialen Sphäre genetischer Passivität offenlegen kann. 

Dass für Husserl die Passivität weniger ein „Rezeptivitäts“-Problem im 

klassischen Sinne heterogener Affektion und damit verbundener Reaktion 

darstellt, die bloß erleidend hinzunehmen wären, als vielmehr eine Inaktivität 

und ein Unbeteiligtsein des Ichs, reinigt von vornherein diese 

Passivitätsanalyse von der angedeuteten lebensphilosophischen 

Lebenstragik, um die Kernfrage aufbrechen zu lassen, ob es eine radikal 

passive „transzendentale Geburt“ gibt oder nicht. Husserl verneint sie mit 

dem Hinweis darauf, dass „zu [jedem] Jetzt ein Vergangenheitshorizont 

gehört, der ins Unendliche aufwickelbar ist. Und eben das besagt: Ich war 

ewig“.6 Geburt ist für ihn allein „in der Welt“ möglich, während die 

Transzendentalität als vorintentionale Passivität nur die Möglichkeit als 

Ewigkeit unendlicher Erinnerung lässt. Die als passive Vorgängigkeit 

gedachte Ewigkeit (letztlich Gott als das Absolute bei Husserl) lässt aber nicht 

nur offen, wie sich diese Ewigkeit als absolutes Leben zur Passibilität als 

meinem ebenso absolut phänomenologischen Leben in der Absolutheit des 

Lebens selbst verhält, sondern wie das Bewusstsein gerade in dieser äußersten 

Situation aller nur denkbaren Situationen sein eigenes Sein metagenealogisch 

als reine Selbstaffektion phänomenalisiert. Denn wenn es Bewusstsein nach 

allgemein phänomenologischer Auffassung nur im wie aus dem Leben geben 

kann, und dieses impressionale Leben vom Bewusstsein nicht selbstgezeugt 

ist, sondern vielmehr eine affektiv faktische transzendentale Geburt darstellt, 

dann erprobt das Bewusstsein sich in der Tat ontologisch dergestalt, dass es 

nie das Vermögen besitzen wird, sich vom originären Rückbezug auf sich 

selbst als Leben lösen zu können. Diese konkrete Unmöglichkeit jeder 

Möglichkeit einer letzten Distanz ist die reine Passivität als gleichzeitig 

selbstaffektive Phänomenologisierung aller Ontologie im Sinne des 

metagenealogischen Grundbezugs von Leib/Leben. Keinerlei Aktivität oder 

Inaktivität kann nämlich dieses „Immer-Schon-Voraus“ des uranfänglich 

immemorialen Lebens brechen, wodurch alle weiteren hyletischen, 

triebhaften, emotionalen und existentiellen Passivitätsphänomene in den 

Bereich einer ontischen Passivität fallen, wo eine Realität bzw. 

Gegenständlichkeit auf die andere im mundanen Sinne wirkt. 

 
6 Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten 1918-1926 

(Husserliana XI), Den Haag, Nijhoff, 1966, S. 379 (Beilage 7.10); vgl. R. Kühn, Materie und 

Empfinden. Zur Grundgegebenheit von Hyletik, Aisthetik und Ästhetik in Natur und Kosmos, 

Bukarest, Zeta-Books, 2024, S. 211ff. 



KÜHN 220 

Durch die Ungeborenheit des transzendentalen Ego-Lebens zugunsten 

einer absolut ewigen Verzeitlichung als Selbstverzeitlichung des Absoluten 

(Gott) ist mithin bei Husserl die Entscheidung dafür gefallen, dass die 

weiterhin von ihm analysierten Passivitätsvorgegebenheiten mundan ontische 

Vorkommnisse sind. So sind affektive Einheiten hyletischer Herkunft 

vorgegeben, die Reize auf das Ich ausüben, so dass dieses sich ihnen rezeptiv 

motiviert, das heißt selektiv stellungnehmend, zuwenden kann, da es nicht die 

gesamte Potentialität des retentionalen Leer- und ichlichen 

Hintergrundbewusstseins auf einmal ausschöpfen kann und muss. Als 

ursprünglichste Impressionen mit zeitlicher Genesisunterlage sind diese 

ersten passiv affektiven Einheiten folglich schon hineingenommen in die 

logisch aktive oder teleologische Konstitutionsleistung, die insofern 

permanent von Passivität umspielt bleibt, als nicht alle Gegebenheiten 

gleichzeitig in einem aktuellen Vollzug präsent sein können und mithin in der 

passiv retentionalen Latenz verbleiben oder wieder dorthin zurücksinken. Das 

innere Zeitbewusstsein bildet hierbei den Prototyp von „starrer Passivität“, 

die in ihrer zeitlichen Dreidimensionalität von Jetzt-Moment, Retention und 

Protention notwendig ekstatisch abläuft, während die passiv affektiven 

Gehalte des Impressionalen selbst, ohne von der Zeitaffektion getrennt 

werden zu können, den Graden einer rein immanent affektiven Lebendigkeit 

bzw. affektiven Kraft gehorchen. Diese „Lebendigkeit“ bildet für Husserl 

zwar ebenfalls eine „Wesensbedingung“ im Hinblick auf die 

Erscheinensrealität, aber sie wird zunächst doch dahingehend relativiert, dass 

die „voraffektiven Elemente“ der hyletischen Einheitsbildung – wie 

Verschmelzungen und Absonderungen – eine gewisse Selbständigkeit 

besitzen und andererseits, was uns noch wesentlicher erscheint, die „affektive 

Kraft“ auf „Null“ – oder sogar in den Schlaf, in den Tod – absinken kann.7 

Husserl leugnet nicht, dass selbst eine unbewusst ruhende, das heißt sich nicht 

absondernde Kraft „Kraft“ bleibt, also keineswegs ein phänomenologisches 

Nichts darstellt, aber er verfolgt deren originären Status als einer solch 

lebendigen Kraft nicht weiter, weil sie sich nicht „in Aktion“ befindet. 

Wie bei der Frage nach Geburt/Ewigkeit des transzendentalen Ego 

bricht, anders gesagt, Husserl die Analyse und Reduktion vorzeitig ab. Er 

bleibt gefangen von der erkenntnistheoretischen Vorgabe Aktivität/Passivität, 

obwohl genau das Problem einer Kraft, die sichtbar nicht als Kraft erscheint, 

zu jener radikalisierten Thematik hingetrieben hätte, ohne sich von einem 

metaphysisch oder vitalistisch vorgegebenen Bewegungsbegriff abhängig zu 

machen. Wie manifestiert sich nämlich rein phänomenologisches Leben ohne 

 
7 Analysen zur passiven Synthesis, S. 164f. (§ 34); vgl. T. Nakamura, Die Phänomenologie 

des Unbewussten als Grenzproblem bei Husserl, in: Phänomenologische Forschungen, Vol. 

1, 2019, S. 99-116. 



KÜHN 221 

sichtbar aktive Konstitutionsleistung? Auch bei der Zeitanalyse mögen 

metaphysische Bedenken Husserl davor bewahrt haben, sich die retentionale 

Inkonsistenz des Jetzt ganz einzugestehen, weil er stets die perzeptive 

Erfüllung als Leitfaden nimmt. Bei der Gradualitätsuntersuchung der Kraft 

geht es aber letztlich um die Reduktion als Methode der Phänomenologie 

überhaupt, denn wenn ich keine Bewegung mehr als Motivation einer 

genetischen Erscheinung aufweisen kann, dann verliert die perzeptiv 

orientierte Genese ihren Sinn selbst, da der Ursprung solcher Kraft als passiv 

genetischer „Quellpunkt“ auch diesseits davon weder ontifiziert noch 

substantialisiert werden darf, ohne dem Aufweis logischer Konstitution noch 

weiter dienen zu können, sondern um ihn in Frage zu stellen. Der langsam 

sich herausbildende Rückgriff Husserls auf die passiven Tendenzen im Sinne 

von trieblichen Instinkten erlaubte daher die doppelte Anfrage aus seinen 

Analysen heraus theorieweiterbildend zu beantworten, nämlich zum einen im 

Übergang von Kraft/Instinkt sowohl eine originäre Erfüllung wie Nicht-

Erfüllung auszuweisen und andererseits dennoch die monadologisch 

leistende Konstitutionsvorgabe zu bewahren. 

In seinen Texten liest sich dies folgendermaßen: „Die ersten 

instinktiven Erfüllungen sind noch nicht End-Erfüllung der Instinkte [...], die 

instinktive Freude am Sehen ist ein Prozess instinktiver Intentionen und 

Erfüllungen, und die Erfüllungen lassen immer noch etwas offen: der 

Instinkthorizont geht weiter.“8 Sowie: „Aber vielleicht kann man 

rekonstruktiv einmal einsehen, dass eben durch die verborgene 

Sedimentierung jede Monade mit reicheren Möglichkeiten beladen ist und 

dass der ganze aufsteigende Entwicklungsprozess gerade nur möglich ist 

durch diese in den Monaden selbst verharrende Steigerung ihrer 

ursprünglichen Kraft.“9 Der Nullcharakter der Kraft aus den frühen 

Vorlesungen zur Logikgenese wird also zur passiven Sedimentierung, die nun 

als noch nicht erfüllte Potentialität (einschließlich erstem 

„urkindlichen“ Leerhorizont überhaupt) den Charakter der passiven wie 

später aktiven apperzeptiven Teleologie als Intentionalität garantiert. Was 

aber ist eine noch nicht erfüllte Kraft? Ist sie weniger absolut 

phänomenologisches Leben als die in einem Horizont sich aufschiebend 

erfüllende Kraft? Und wo residiert das Wesen der perzeptiven Freude, das 

scheinbar nur im Prozess der mundanen Anreicherung erfahren wird, aber 

doch bei jeder Abhebung bzw. heterogenen Affektion ontischer Natur schon 

 
8 Ms. A VI 34, S. 34f.; zit N. Lee, E. Husserls Phänomenologie der Instinkte, S. 179f.; vgl. 

J.-L. Marion, La réduction comme question, in: R. Formisano, F. Grigenti, I. Malaguti u. G. 

Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel Henry entre histoire des idées, philosophie 

transcendantale et nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 19-40. 
9 Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass, III. Teil: 1929-1935 

(Husserliana XV), Den Haag, Nijhoff, 1973, S. 610 (Beilage 46). 



KÜHN 222 

vorausgesetzt ist, insofern die lebendige Steigerung diese Phänomene von 

Anfang an begleitet? Diese Fragen erfahren in Husserls Passivitätsanalyse 

keine Antwort – und, wie uns scheint, auch nicht in den gegen-intentionalen 

neueren Phänomenologien des differentiellen Typs im weitesten Sinne wie 

bei Heidegger, Levinas, Merleau-Ponty, Richir, Derrida und Marion etwa. 

Die für Husserl auftauchenden Schwierigkeiten der absoluten 

Phänomenalisierung, das heißt des „Anfangs des Anfangs“ aus wirklich 

eigener Kraft im Sinne eines nicht mehr zu differierenden Ursprungs (es sei 

denn, man verzichtet auf jede Ursprungsfrage, weil sich aufgrund des 

Konstitutionsapriori stets nur Vorgegebenes zeige), lassen sich daher unter 

der Problematik des „Relativismus der Affektionen“ zusammenfassen. 

Betrachtet man diesen Relativismus als das entscheidende Ergebnis der 

assoziativen Klärung passiver Genesis mittels Kontrast, Ähnlichkeit und 

Übertragung,10 dann ist damit die phänomenologische Kernfrage des 

Übergangs gestellt. Mit anderen Worten: das Verständnis dessen, was im 

Übergang diese Bewegung als das Selbe und Andere (zuletzt jedoch als 

dasselbe Leben in allem) trägt, ohne aus diesem tragenden Grund ein 

hypokeímenon von allgemein metaphysischer Entität zu machen. Der 

„Relativismus“ bezog sich bei Husserl auf die Intensität der Affektion; in 

ihrer Qualität blieb die Affektion als hyletische Empfindung zunächst 

gegenüber den wechselnden Wahrnehmungsauffassungen konstant, in die sie 

integriert wurde. Erst die weitergetriebenen Zeitanalysen erschütterten diese 

Konstanzannahme aus noch psychologisch intellektualistischer Herkunft, 

ohne allerdings grundsätzlich zerstört zu werden, denn wir wissen, wie 

Husserl sie letztlich in eine genetisch sedimentierte, das heißt monadologisch 

ererbte Instinktqualität als „weltahnende Vorintentionalität“ hineinverlegte. 

Damit ist ohne Zweifel die phänomenologische Kerneinsicht gewahrt, dass 

es „keine Gegenstände im voraus und keine Evidenzen [gibt], die nur 

umgreifen, was im voraus schon ist“.11 Aber die affektive Proto-

Gegenständlichkeit wird insofern als Konstanz aufrecht erhalten, als die 

jeweilige „Frische“ der Lebendigkeit eine „Präsenzsphäre“ schafft, in der sich 

Abstand (Differenz) und Steigerung ereignen: „Umfang der Präsenz ist 

Umfang der Lebendigkeitssphäre […]. Weckung als Erhöhung der 

Lebendigkeit, also der Affektivität, von einer Stelle ausstrahlend: Weckung 

zeitlich als Fortpflanzung, also unter Voraussetzung, dass an dieser Stelle die 

Lebendigkeit, die Affektivität Erhöhung erfahren hat.“12 

 
10 So E. Holenstein, Phänomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines 

Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl, Den Haag, Nijhoff, 1972, S. 294f. 
11 Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft (2. Aufl. 

1929), Tübingen, Niemeyer, 1981, S. 252 (§ 107c). 
12 Analysen zur passiven Synthesis, S. 412f. (Beilage 19). Vgl. ebd. S. 396 (Beilage 16): „[Die 

Steigerung der Intensität] wird zu einem Abstand und damit Kontrast, wenn wir ein 



KÜHN 223 

Der genetisch passive Relativismus des sich instinktiv erfüllungsmäßig 

anreichernden intentionalen Lebens ist folglich nur möglich, weil die Dif-

ferenz der affektiven Intensität in der ontologisch stets abrufbereiten Präsenz 

der Lebendigkeit des affektiven Lebens gründet, die durch den Übergang 

innerhalb der Dif-ferenz nicht in Frage gestellt wird und so die Konstanz als 

passives Affizieren überhaupt ermöglicht. Da diese Präsenz des Lebens, 

Leben als Präsenz, etwas naiv wie phänomenologisch Selbstverständliches ist 

(auf die transzendental genetische Egologie als Monadologie sowie 

lebensweltliche Intersubjektivität sodann als überdeterminiert rekurrieren), 

wird die „Konstanz“ des Lebens als solche in ihrer inneren Eigenaffektivität 

oder tonalen Historialität nie zu einem metagenealogischen Arbeitsgebiet in 

der historischen Phänomenologie. In dieses „Da-sein“ des Lebens, in dem 

sich eine Dif-ferenz oder ein Ab-stand qua affektiver Kraft eröffnet, bzw. 

jenes „Da“ sich seines Seins bestätigt, fällt das Leben als absolut 

phänomenologischer Ursprung unausgewiesen hinein. Was mit anderen 

Worten bedeutet, durch das Sichzeigen des Lebens in einem Da ist es selbst 

nur weltleistendes Leben als Konstitution. Der Zugang zum Sein und die 

Ereignung des Seins können hier vorübergehend formal zusammentreffen, 

weil das Offenbarwerden des Da ein Sichzeigen von jener Art ist, dass der 

phänomenologische Diskurs scheinbar nicht verspätet kommt, wie Derrida13 

vermerkt. Dennoch ist nicht nur das Einsetzen eines jeden apperzeptiven bzw. 

mundan differenzierenden phänomenologischen Sprechens stets nur nach 

dem Erscheinen von „lebendiger Gegenwart“ zu verzeichnen, sondern auch 

jede Bewusstmachung einer solch „originären Retardierung“ vergisst noch, 

dass Retardieren als Vollzug ein im Leben gestifteter Vollzug bleibt. Einfache 

Differenz wie dekonstruktive Differänz (différance) gehören deshalb zur 

selben Phänomenologie, wobei letztere Variante nur deutlicher ausspricht, 

was bei Husserl durch seine unablässige Forschungsmotivation 

uneingestanden blieb: „Die Wahrheit der Gabe kommt der Nicht-Gabe, der 

Unwahrheit der Gabe gleich.“14 

Ist gegen diesen Selbstbescheid eines unauffindbaren „Anderswo“ oder 

„Nirgendwo“ (Atopos) innerhalb der historischen Phänomenologie bis heute 

 
Zwischenstück wegdenken. Bei reiner Gleichheit fehlt das Steigerungsphänomen und die 

stetige Deckung führt nicht mit sich die stetige Steigerung einer impliziten Differenz.“ 
13 Introduction: E. Husserl, L’origine de la géométrie, Paris, PUF, 1962, S. 169f.; vgl. M. 

Komemushi, Immanence (im)possible. Michel Henry ou Jacques Derrida?, in: B. Michel, D. 

Pradelle u. F.-D. Sebbah (Hgg.), Immanence et incarnation. Sur la pensée de Michel Henry, 

Paris, Manucius, 2024, S. 139-154. 
14 J. Derrida, Falschgeld. Zeit geben I, München, Fink, 1993, S. 40 (Donner le temps, I: La 

fausse monnaie, Paris, Galilée, 1991). Vgl. ebd. S. 26: „Wenn sie [die Gabe] erscheint, 

erscheint sie nicht mehr.“ Zur weiteren Diskussion hierüber vgl. J.-L. Marion, Esquisse d’une 

phénoménologie du don, in: M. Olivetti (Hg.), Filosofia della rivelazione (Biblioteca dell’ 

„Archivio di Filosofia“ 11), Rom, Cedam, 1994, S. 75-94. 



KÜHN 224 

Husserls Rückgriff auf instinktivwillentliche Motivationskräfte ein letzter – 

auch ethischer – Rekurs, der entelechial in seiner metaphysischen Übernahme 

auf die Linie Aristoteles-Leibniz-Fichte hindeutet? Die phänomenologisch 

radikale Frage lautet dann, wie wird affektive Kraft als „lebendige 

Präsenz“ zu einem Wollen? Im strikt intentionalen Sinne wird letzteres für 

Husserl noetisch in einer stellungnehmenden Motivation begründet, wobei 

die Motivationskräfte als solche in ihrer unthematischen Affektivität schon 

phänomenal im Hintergrundbewusstsein des Ichs gegeben sein müssen. Das 

heißt, das eigentliche Wollen entsteht als „Wille“ mit dem „Sinn“, der sich im 

Übergang vom potentiellen Sinn zum ergriffenen Sinn herausbildet, wodurch 

jedoch dieses Wollen „Erwachen“ von Welt wie Ich in einem ist, da 

Sinnkonstitution ohne Welt für Husserl ebenso widersprüchlich ist wie ohne 

Egobeteiligung. Die zuvor „verschmolzenen“, passiv assoziativen Einheiten 

leisten zwar schon weltbezogene Vorkonstitution, aber sie ergeben noch 

keinen Sinn, der nur in Bezug zu einem Ganzen als Sinn besteht, wie dann 

besonders Merleau-Ponty betont hat. Insofern muss ein dunkel ahnender 

Instinkt bzw. schon habitualisierter Trieb den „Willen zum Sinn“ als die noch 

passiv apperzeptive Plus-ultra-Tendenz tragen, ohne Wollen des expliziten 

Ichs zu sein, das noch nicht erwacht ist, aber dennoch als Vor-Ich anwesend 

sein soll. Diese genetisch bedingten Differenzierungen des Ego wahren eine 

subjektive Kontinuität der Konstitutionsfolge, aber die hyletisch vorichliche 

Subjektivität ist solange kein eigentliches Wollen von Sinn-

Gegenständlichkeit, wie die affektive Kraft nicht zur Affektion wird, die 

Ich/Welt im Wollen von bestimmten Gehalten zusammenbringt. Somit macht 

auch die Affektion – transzendental ermöglichend gesprochen, die originäre 

Affektabilität – das „Wollen“ erst zum Wollen, was beinhaltet, dass der 

Rekurs auf Instinkt, Trieb, Tendenz als Vor-Willen sozusagen zur 

Urphänomenalisierung dieser Affektivität als lebendiger Kraft selbst 

zurückführt. 

 

2) Erste hyletische Sinnbildung 

Wenn sich folglich sagen lässt, dass ich den Sinn an seinem hyletisch 

impressionalen Anfang nicht mitbestimme (also gerade passive Synthese 

ohne Begriff, ohne Subjekt stattfindet), so gilt andererseits, dass Husserl 

mittels des anonym tendenziellen Bewusstseins auf eine Mitbeteiligung der 

„Ichlichkeit“ unter keinen Umständen verzichten will. Daraus folgt, dass 

genau der Affektivität als Übergang von Tendenz/Wollen die Aufgabe der 

„Ichwerdung“ zugeschrieben wird. Hätte nämlich das impressionale 

Bewusstsein in seiner Vorintentionalität keinen affektiven Leer- und 

Hintergrundhorizont, so könnte das Ich weder praktisch noch theoretisch sich 

seiner Vergangenheit (Vorkonstitution) wie Zukunft (Antizipation) bewusst 



KÜHN 225 

werden. Dieser Übergang als „Erwachen“ ist passiv wie aktiv zugleich, denn 

es bedarf einer gewollten Synthese, während andererseits der Träger bzw. das 

Vollzugs-Ich dieser Synthese als synthetische Instanz noch nicht 

vorausgesetzt werden kann. Entweder belässt man es hier also phänomeno-

logisch bei einer sich nie schließenden Differenz von Ursprung/Genese wie 

bei Derrida, oder man verlegt diese „geheimnisvolle Synthese“, die alles 

Wollen wie alle apperzeptive Sinn-Nachstiftung trägt, in die „Einheit der 

Bewegung“ zwischen den beiden Synthesegrößen selbst, was für Anne 

Montavont heißt, diese Synthese ist als Bewegung „ein Überstieg oder ein 

intentionaler Übergriff ohne Ich“.15 

Auf allerdings geheimnisvolle Weise brächte dann die Intentionalität 

sich selbst hervor; sie wäre eine empfangene, das heißt nicht spontane 

Synthese, die kein Aktbewusstsein ist, sondern der letztlich zeitliche 

Übergang, der als solcher das Ereignis des Sinnes ausmacht. Die Affektivität 

als Passivität bis zum Augenblick des „affektiven Erwachens“ wäre 

Intentionalität, die sich als solche ignoriert. Damit aber wäre sich die 

Affektivität in ihrem Eigenwesen selbst fremd, denn zur Anerkennung ihrer 

selbst könnte sie nur in der Intentionalität gelangen, die sich wiederum nicht 

ohne „affektiven Übergang“ zwischen den verschiedenen retentionalen Modi 

als Gradualitäts- wie Horizontunterschieden verstehen kann. Damit aber setzt 

die Intentionalität sich selbst bereits voraus, um Intentionalität sein zu 

können. Das Sprechen von Instinkt, Bewegung, Kraft, Übergang etc. im 

Rahmen der husserlschen Passivität offenbart infolgedessen letztlich die All-

Präsenz des Vor-Intentionalen, mit anderen Worten das Apriori seiner 

phänomenologischen Methode als solcher. Denn wenn die Affektion im 

strengen Sinne den Augenblick der Selbstreferenz des Ichs bedeutet, dann 

wird in ein und derselben Bewegung zugleich Vor-Welt und Ich geboren. Die 

„Uraffektion“ der späteren Manuskripte Husserls zur Zeitproblematik ist 

dann nur die Verlagerung des intentionalen „Überstiegs“ in den Bereich der 

korrelativ zeitlich sinnhyletischen Feldhomogenität vor der eigentlichen Ich-

Affektion, um eine „Ich“-Passivität als Vor-Ich und dann als Ur-Ich zu 

denken, die das Ich der Aktivität bei allem Fungieren trägt und umspielt: „Ich 

brauche immer zweierlei: das strömende Feld der ‚Erlebnisse‘, worin ständig 

ein Feld Urimpression abklingend in die Retention, vor sich die Protention, – 

andererseits das Ich, das von daher affiziert ist und zur Aktion motiviert ist.“16 

Wir stoßen damit auf nicht weiter aufzuschiebende Fragen grundsätzlicher 

Art. Wenn die Affektivität als Passivität dem Ich die Welt sowie die Welt dem 

Ich offenbart, dann ist im husserlschen Sinne auch die Passivität ein noetisch-

 
15 Vgl. Le phénomène de l’affection, S. 129, mit Verweis auf Husserls Begriff der 

„Übergangssynthesis“ aus den Passiven Synthesen. 
16 Ms. C 7 I, S. 18; zit. von A. Aguirre zu Beginn seiner Untersuchung Genetische 

Phänomenologie und Reduktion, Den Haag, Nijhoff, 1970. 



KÜHN 226 

noematischer Relationsbegriff, oder kürzer gesagt, urfaktische Intentionalität. 

Was jedoch ist Offenbaren selbst als phänomenologisch transzendentale 

Ermöglichung in ihrer Passivität selbst? Wir begegnen mithin der 

Problematik des Offenbarens als Sich-Selbst-Offenbaren, sofern es sich um 

Passivität handelt, in der überhaupt etwas nur werden kann, ohne sich 

zunächst als etwas selbst gründen zu können und zu müssen. Wo das Wollen 

zunächst Sich-Wollen ist, die Potentialität reines Können vor jeder 

motivierenden Modalisierung sowie die Affektion Sich-Affizieren als Sich-

Ergreifen all dieser lebendigen Kräfte. Denn außerhalb des Lebens, wie wir 

eingangs festhielten, ist nicht nur keine dieser Kräfte überhaupt artikulierbar, 

sondern die Affektivität ist selbst rein sich offenbarendes Leben vor aller 

Intentionalität, weil sie das „intentionale Leben“ wie jegliches andere 

fungierende oder inhaltliche Leben erst begründet. Leben als reines 

Sichoffenbaren ist zugleich ein Passivitätserleben ohne Rekurs auf Termini 

abstraktiv regressiver Gegenständlichkeit; ist Verzicht des Denkens auf 

seinen Grundgestus des Sich-Gegenüber-Stellens, um sein 

phänomenologisch ontologisches Sich-Schon-Immer-Gegeben-Sein ohne 

Rückweichmöglichkeit zu erproben. 

Husserls „affektive Kraft“ ek-sistiert mithin nur dank instinktiv 

hyletischer Erstabhebung; Heideggers „Seyn“ nur durch eine Ereignung als 

„Zerklüftung“; Levinas’ Sichertragen nur aufgrund originär ethischer 

Herausforderung; Richirs phantasia als erste Sinnbildung (sens se faisant) in 

bereits umfassend prägenden „symbolischen Institutionen“. So erweist sich 

das Passive stets als das Andere seiner selbst, nämlich nicht in einem 

unvergleichbaren Sinne passiv in seiner Passibilität als solcher selbst zu sein, 

welche den unhintergehbar originären Bezug von Leib/Leben als 

Selbstimpressionabilität bedeutet. Die zuvor angesprochenen bekannten 

Phänomenologien treffen sachhaltig Richtiges, sofern Passivität 

„Sein“ ermöglicht, passive Rekurrenz bis zum Punkt eigener Sich-Aufgabe 

den Verzicht auf jedwede Art von neutraler und totalisierend ontologischer 

Ich-Konsistenz besagen kann, und Wahrnehmen „Aushöhlen“ seiner selbst 

auch nach Merleau-Ponty bedeutet. Aber solange me-ontologisch, vorichlich, 

gar anonym gesehen, solche Passivität noch die Form radikalster Selbst-

Aushöhlung besagt, ist sie von dem schon bestimmt, was sie erfüllen wird, 

denn jedes „Es gibt“ eines Etwas setzt die ganze Welt als Boden bereits mit, 

wie gerade Husserls Genesisnachweise zeigen. Folglich muss auch noch auf 

jedes vor- oder gegen-intentionale Sprechen verzichtet werden, um Passivität 

absolut phänomenologisch sagen zu können. Denn jede hyperbolisch radikale 

Epoché als Umkehr des Denkens oder als „Tathandlung“ im Sinne Fichtes ist 

weiterhin Erwartung der Fülle der Welt in einem anderen Sichzeigen und 

damit gekennzeichnet als weltinteressierte Teleologie, wie es gerade auch die 



KÜHN 227 

Diskussion zwischen Fink und Husserl um den „uninteressierten 

Zuschauer“ der transzendentalen Reduktion in der „VI. Cartesianischen 

Meditation“ zeigt.17 

Jedes Für, jede Bewegung zu..., jede Rezeptivität ist somit schon eine 

Welt in Antizipation, die nicht mehr die reine Passivität des Lebens als sie 

selbst sein kann. Wir stellen hier nicht in Frage, dass in solchem 

weltabkünftigen Kontext originär eine Ethik oder Weltästhetik als 

Phänomenologie mit Recht anheben kann (sowie jedes andere Weltsagen als 

Episteme), weil Sein so stets Sein-Für im Sinne transzendenter Koexistenz 

als apperzeptivem Mitsein bedeutet, das dann auf höherstufigen Ebenen 

willentlich bzw. axiologisch aufgegriffen oder geleugnet werden kann.18 Für 

die reine Passivitätsanalyse bleibt im Sinne affektiv leiblicher Passibilität 

jedoch allein maßgeblich, eine transzendentale Ermöglichung aller 

Möglichkeit an Erfahrung als immanenter Erprobung aufzuweisen, die 

ebenso originäre wie konkrete Potentialität ist ohne Hinsicht auf Zeit oder 

Welt zunächst, weil diese in ihrem Sein allzumal schon Gewordenes sind. 

Insofern ist sicher auch der nicht metagenealogisch verstandene Begriff 

„Leben“ für die Urphänomenalisierung noch bedenklich, da er eine 

Bewegung suggeriert, die schon aus ihrer reinen Passivität herausgetreten sei, 

um sich zu entfalten, und zwar im Vergessen ihres absoluten Ursprungs, wie 

Leben ohne jede mundan objektivierende Kategorie zur rein immanenten 

Erprobung wird. Vom Leben haben wir in der intentional ekstatischen 

Hinwendung stets nur gegen-ständliche Erfahrung, wodurch es als 

„Erleben“ nicht mehr das absolut sich selbst gebende wie sich selbst 

empfangende Leben, nicht mehr seine eigene Passibilität ohne äußere 

Vorstellung ist, das heißt rein pathische Selbsterprobung. Aber wenn in 

solcher Gegen-Reduktion noch der letzte monistisch veräußernde 

Gegenstandsbezug aufgegeben wird, der bisher in der philosophischen 

Beschreibung von Idee, Bewusstsein, Existenz und Diskurs vorgeherrscht 

hat, dann bleibt ein unmittelbar praktisches Lebenswissen gegeben, welches 

 
17 Vgl. R. Bruzina, Antworten und Fragen: E. Husserl und Eugen Fink in der Freiburger 

Phänomenologie, in: E. W. Orth (Hg.), Freiburger Phänomenologie (Phänomenologische 

Forschungen 30), Freiburg/München, Alber, 1995, S. 33-64; G. van Kerckkoven, Eugen 

Finks Phänomenologie der VI. Cartesianischen Meditation, in: E. W. Orth (Hg.), Freiburger 

Phänomenologie (Phänomenologische Forschungen 30), Freiburg/München, Alber, 1995, 

S. 88-110. Als Weiterführung in Bezug auf den deutschen Idealismus siehe auch A. Schnell, 

„Phänomenologie als transzendentaler Idealismus“, Phänomenologische Forschungen, 

Hamburg, Meiner, 2020/1. 
18 Vgl. in dieser Hinsicht die hermeneutischen Einwände auf den Ansatz der 

Lebensphänomenologie bei J. Greisch, Descartes selon l’ordre de la raison herméneutique. 

Le „moment cartésien“ chez Michel Henry, Martin Heidegger et Paul Ricoeur, in: Revue des 

Sciences philosophiques et théologiques, Vol. 4, 1989, S. 529-548, hier S. 533ff.; J. Porée, 

Le temps du souffrir. Remarques critiques sur la philosophie de M. Henry, in: Archives de 

philosophie, Vol. 54, 1991, S. 213-240. 



KÜHN 228 

kein Objektwissen mehr ist, sondern Erfahrung als jene Affektivität, dass das 

je durch sich selbst erprobende Leben nur in diesem affektiven Voraus des 

Lebens als dem absolut phänomenologischen möglich ist.19 

Passivität als Affektivität, Affektivität als Nicht-Intentionalität, Nicht-

Intentionalität als lebendige Originarität ist mit anderen Worten Pathos, in 

dem die transzendentale Passibilität als affektives Leben ihre rein passible 

Offenbarung hat. Denn solch passives Sich-Selbst-Offenbaren besagt dann, 

ausschließlich von der Kraft der Selbstbindung als absolut passives An-Sich-

Selbst-Gebunden-Sein so überwältigt zu sein, dass diese passiv radikale Sich-

Selbst-Ausgeliefertheit zugleich ein Überströmen ihrer selbst als eben diese 

Kraft – oder auch Trieb – ist. Daher ist diese Passivität der absolut 

immanenten Lebensübereignung aus sich selbst an sich selbst jener Grund, 

der nicht aufhört, seiner selbst zu bedürfen, und damit eine Selbstpräsenz 

schafft, die weder Stasis noch Ekstasis ist, sondern beide als Wesen der 

Bewegung und des Bei-Sich-Seins erst begründet.20 Die offenbarende Kraft 

in dieser absoluten Bindung des Lebens an sich selbst als seine absolut 

selbsterprobte Passibilität, nichts anderes als sich entgegennehmen zu 

können, ist daher keine Offenbarung von etwas im intentionalen Sinne. Es ist 

eine Offenbarung, die nur sich selbst offenbart, und zwar als 

phänomenologisch affektive Materialität – oder Fleischlichkeit – dieses 

Offenbarens selbst, das kein allgemeiner Gehalt und keine bloße Form ist, 

sondern genau die absolut affektive Weise allen Offenbarens als solchem, 

sofern es – im Sinne der transzendentalen Affektivität bzw. Sinnlichkeit – 

Leben ist. 

Damit sind wir jenseits der Idealismen sowie der naiven und kritischen 

Realismen, denn offenbaren in der Kraft seines eigenen Offenbarungswesens 

kann sich nur das rein phänomenologische Leben, so dass hier als die absolut 

 
19 Damit möchten wir auch auf die Kritik von H. Schmitz, Immanenz als Falle des Lebens, 

in: Philosophische Rundschau, Vol. 42/1, 1995, S. 69-75, antworten. Die Immanenz ist keine 

Verschlossenheit; sie ist eine andere Phänomenalisierungsweise, mithin jene Weise, in der 

alle Realität als Erscheinenswissen immer schon originär gegeben ist. Dies zeigt mit den 

notwendigen philosophiegeschichtlichen Exkursen und Vergleichen auch B. Forthomme, 

Manifestation et affectivité selon Michel Henry, in: Annales de Philosophie, Vol. 16, Beirut, 

1995, S. 1-92. Vgl. außerdem G. W. Green, La signification de l’auto-affection: la critique 

de Kant chez Michel Henry, in: R. Formisano, F. Grigenti, I. Malaguti u. G. Rametta (Hgg.), 

Vivre la raison. Michel Henry entre histoire des idées, philosophie transcendantale et 

nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 125-140; G. Jean, La notion 

de l’apparaître, in: Phänomenologische Forschungen, Vol. 1, 2022, S. 109-128. 
20 Zur Analyse des Zusammenhangs von Grund, Präsenz und Bedürfen als lebendig 

phänomenologischer „Kraft“ dürfen wir verweisen auf entsprechende ausführlichere 

Untersuchungen in: R. Kühn, Affekt und Triebschicksal. Radikal phänomenologische 

Verortung metapsychologischer Grundbegriffe: Nachträglichkeit – Todestrieb – 

Sublimierung, Bukarest, Zeta Books, 2024, S. 107ff.; Meta-Genealogie des originären 

Erscheinens. Zur Reduktion als Genesis, Dialektik, Archäologie, Genealogie und 

Dekonstruktion, Bukarest, Zeta-Books, 2025, S. 36ff. 



KÜHN 229 

immanente Weise des Sich-Offenbarens keine Exteriorität möglich ist, die 

gerade als Horizont und Intention oder Sein besagt, dass sie ihr Offenbaren 

außerhalb ihrer selbst im „Sichzeigen“ gemäß Heidegger besitzt. Lebendiges 

Offenbaren als Passivität der Selbstaffektion, in der nichts hervorgebracht 

wird, sondern die Passibilität selbst ausschließlich die Weise des Sichgebens 

des Lebens ist, verlangt in diesem radikalen Sinne einen gegen-reduktiven 

Bruch mit der Welt als Welthaftigkeit im Sinne einberaumender wie 

verweisender Horizont-Phänomenalität. Es handelt sich folglich um eine 

Reduktion, die nicht mehr allein von der Welt herkommt, um deren Schichten 

regressiv genetisch zu vertiefen, sondern unausweichbar um eine Epoché als 

Aufhebung aller Horizontalität, um der sich offenbarenden Passivität des 

Lebens ihre angemessene Phänomenalisierungsweise im Sich-Selbst-

Vergessen ohne Retention und Antizipation zu lassen, so dass sie auch nicht 

mehr bestimmt ist vom Gegensatz Aktivität/Passivität als einem 

schematisierenden Erkenntnisapriori.21 

Unser Sprechen von Ankünftigwerden oder Sichgeben des Lebens 

anstelle von „Ereignis“ wie „Ereignung“ entspringt unter anderem der 

notwendigen Klärung der Passivität gegenüber der heideggerschen 

Seinskonzeption, die zwar Husserl radikalisiert, insofern das An-wesen als 

Nähe und Ankommen des Seins kein „vorgestelltes Entgegen“ im Sinne 

irgendeiner „Abhebung“ ist, aber doch Wahrheit (alétheia) als 

„Offenbarkeit“ im Sinne einer zu befragenden „Entschließung“.22 Solches 

Offenbaren als „lichtende Verbergung“ bleibt ein Begegnungshorizont in der 

Zeit-Raumwerdung des geworfen sich entwerfenden oder sich 

entscheidenden Da-seins, welches die passible Originarität der affektiv 

unverbrüchlichen Selbstbindung von Leib/Leben immer wieder aufschiebt 

und so das Dasein – wie jedes Seiende – vom Sein (Seyn) in dessen 

„Rückzug“ abhängig macht. Der Seinsrückzug mag das äußerste Erleben des 

Selbstseins des „Da“ als existentielles Erfahrnis des Seins sein, und damit 

zugleich die größte „Nähe“, aber genau dieses „Erfahren/Zustoßen“ als 

„Affiziertwerden“ ist etwas, was nach Heidegger ohne unser Zutun uns 

begegnet23 – und folglich uns äußerlich bleibt. Die Passivität des Erprobens 

 
21 Vgl. zu diesem radikal phänomenologischen Offenbarungsverständnis als 

„Weltaufhebung“ M. Henry, Was ist eine Offenbarung, in: Können des Lebens. Schlüssel zur 

radikalen Phänomenologie, Freiburg/München, Alber, 2017, S. 114-122; M. Henry, „Ich bin 

die Wahrheit“. Für eine Philosophie des Christentums, Freiburg/München, Alber, 1997, 

S. 133ff. u. 249ff. 
22 Vgl. Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis (Gesamtausgabe 65), Frankfurt am Main, 

Klostermann, 19942, S. 332f.; E. Kettering, Nähe. Das Denken Martin Heideggers, 

Pfullingen, Neske, 1987, S. 169f.; D. Panis, Il y a le il y a. L’énigme de Heidegger, 

Brüssel/Paris, Ousia/Vrin, 1993, S. 212f. Letzterer versucht aufzuweisen, dass in Heideggers 

Denken als Denken des (Ab-)Grundes dieser kein Grund ist, sondern ein Grund, der keinen 

hat. 
23 Beiträge zur Philosophie, S. 160; vgl. S. 165. 



KÜHN 230 

macht hier nicht das Wesen der originären Passibilität selbst aus, weil das 

Mir-Geschehende das „Seyn“ hierbei in der Differenz des Da-seins lässt, das 

als seiendes und nicht als ursprünglich lebendiges in der uneinholbaren 

Zerklüftung (Distanz) des Seins als Seyn steht. Denn „sein“ bleibt der 

Terminus für alles Welterscheinen, in dem jedes sichtbar manifeste 

Sichereignen die Verweisung auf alles andere bedeutet sowie dessen 

mögliches Verfehlen bis in den Pseudos der Sprache hinein, der von ihr nicht 

weggedacht werden kann. Da hier keine Passivität möglich ist, die ihre 

subjektiv leibliche Passibilität als horizont- wie differenzlose 

„Übereignetheit“ oder „Ankünftigkeit“ in sich und aus sich allein im affektiv 

pathischen „Wort des Lebens“ ohne möglichen Pseudos bedeutet, ist auch 

Heideggers Sprechen vom Leben unter dem Nichtvollzug der Seinsreduktion 

als Verstehenshorizont verblieben: „Erstarrung und Rückfall des Lebens aus 

der beginnlichen Eröffnung […]. Die erste Erdunkelung in der Verwahrung 

des Selbst gründet die Benommenheit des Lebendigen, in der alle Aufregung 

und Erregbarkeit sich vollzieht und die verschiedenen Stufen des Dunkels und 

seiner Entfaltung.“ Die „Erdunkelung“ ist hier offensichtlich Ausschluss des 

Lebens aus der Offenheitsoffenbarung des Seins selbst, womit dem Leben für 

Heidegger die Dignität des Wesens des Erscheinens selbst abgeht und es nur 

für zuständliches Erleben im ontisch-affektiven „Reiz“ als 

„Erregbarkeit“ dient.24 

Wenn das sich offenbarende Leben als Passivität in seiner sich selbst 

bindenden und so von sich selbst überströmenden Kraft nichts aus sich heraus 

versetzt, was seine Offenbarung ausmacht, sondern in seinem Wesen allein 

dieses Sich-Offenbaren immer ist und bleibt, dann ist damit auch eine 

Wirklichkeit begründet, die als Pathos, Affektivität oder Sinnlichkeit alle 

denkbare Realität enthält. Damit klärt sich weiterhin, dass lebendiges Sich-

Erfahren keine erneute Differenz von Aktivität/Passivität als 

Empfinden/Empfundenes beinhaltet, weil das absolut passible Sich-

Offenbaren des Lebens nicht mehr vom „Außer-sich“ der Welt und deren 

transzendente Seinsstruktur her gedacht werden kann, wie Heidegger 

annahm. Die sprachliche Differenzierung des Sich-Offenbarens, wie auch 

jedes „Ist“ als Kopula, gehört ebenfalls zur Welt und nimmt darin ihren 

Anfang. Deshalb wendet sich die Weltreduktion auf der Ebene der 

Sprachreduktion, die dergestalt ein zusätzliches phänomenologisches 

Arbeitsfeld erschließt, zu einer Reduktion als nicht-intentionaler Hinweis auf 

das reine Sich-Erfreuen des Lebens in seiner Passivität als jenem „affektiven 

Fleisch“, woraus die Affektivität als Passivität besteht, um darin alle Realität 

zu phänomenalisieren. In der Abweisung jeglicher Beschreibung von außen 

 
24 Ebd., S. 277; vgl. kritisch ebenfalls A. Noveanu, Hörenkönnen. Zum Verhältnis von 

Geschichtlichkeit und Leiblichkeit bei Martin Heidegger, Tübingen, Morphé, 2021. 



KÜHN 231 

versetzt sich solch metagenealogische Gegen-Reduktion mithin in das Innere 

der je rein subjektiven Kraft aus der Passivität des Lebens heraus, um 

dergestalt die Erfahrung einer Welt zu machen, die nicht mehr das distanzierte 

Korrelat eines Denkens als intentionalen Bewusstseins ist, sondern allein die 

Leibunmittelbarkeit solchen Könnens aus der Kraft des passiv empfangenen 

Lebens selbst heraus. In diesem subjektiven Vollzug gibt sich jede denkbare 

Realität zunächst als der Gehalt einer immanent pathischen Anstrengung, bei 

der die Welt widersteht oder nachgibt, so dass alles Gegebensein des 

Universums sich originär dieser subjektiv passiven Kraft des Lebens als seine 

Materie gibt, und zwar in dem Maße, wie sich das Leben als Leben in die 

Bündelung seiner Kraft hineingibt. Sein wie Seiendes sind in dieser Sicht 

dann sekundäre Begriffe, und die häufige Kritik gegen die entsprechende 

lebensphänomenologische Analyse Henrys, es bedürfe einer „Andersheit“, an 

dem sich die Affektion erweisen könne, vergisst, dass im Augenblick des 

reduzierten Lebens als Wesen des Ego (und nicht mehr der „Idee“ oder der 

„Intention“) es nichts Äußeres mehr geben kann in dem Maße, wie ich in der 

Selbsterprobung jeder Erfahrung nur mich affizierendes Leben aus der 

Passibilität des Lebens selbst heraus bin und nichts anderes.25 

Die radikale Passivität als Lebensübereignung, insofern sie nach 

Descartes, Hegel und Husserl die Ontologie als Phänomenologie wirklich 

beim Wort nimmt, schließt folglich in ihrer lebendigen Immanenz als Ur-

Phänomenalisierungsweise Welt und Praxis nicht aus, auch wenn sie die Welt 

nicht zu ihrer De-finition als Selbsterscheinen des Erscheinens benötigt. 

Immanenz besagt mit anderen Worten in dieser ontologischen Hinsicht, dass 

nicht der Seinssinn als ein letztes idealistisches Kennzeichen bei Heidegger 

noch maßgeblich sei, sondern das Sein als Erscheinen in dessen absolutem 

Wie, das heißt als subjektives, insofern das affektive Ego originäre 

Phänomenalisierung bedeutet und kein regionales Sein. Damit liegt jeglicher 

Intentionalität der Grund der Phänomenalisierung als lebendig affektiver 

Selbstphänomenalisierung immer schon voraus – jener Grund, der in seiner 

absoluten Passivität als sicherfreuendes Sicherproben in allem sein eigenes 

Pathos ist, zu dem es keine Erklärung phänomenaler oder kausaler Art von 

außen mehr geben kann. Aber diese Autarkie ist gerade keine autistische 

Selbstverschließung, sondern vielmehr konkreteste, singulärste 

Ermöglichung als Empfindenkönnen überhaupt. Als solches 

Empfindenkönnen bin ich unwiderruflich durch das Leben und in ihm 

geboren. Meine Subjektivität, von der durch die Gegen-Reduktion nichts 

 
25 Vgl. auch B. Forthomme, Manifestation et affectivité, S. 24f. u. 70f.; R. Kühn, Materie und 

Empfinden, S. 297ff.; A. Bellantone, Henry et les philosophies de l’esürit: une restitution?, 

in: R. Formisano, F. Grigenti, I. Malaguti u. G. Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel 

Henry entre histoire des idées, philosophie transcendantale et nouvelles perspectives 

phénoménologiques, Paris, Vrin, 2016, S. 155-172. 



KÜHN 232 

bestehen bleibt als diese ausschließlich phänomenologische Selbstbindung an 

das dergestalt sich selbst offenbarende Leben, ist nichts anderes als dieses 

Empfindenkönnen. Anders gesagt, transzendental impressionale Affektivität 

als absolute Passivität in jeder Empirie. Dieses Empfindenkönnen als meine 

Ipseität umschließt folglich eine innere phänomenologische Reziprozität aus 

der Passivität des Lebens heraus, nämlich den im Folgenden noch genauer zu 

bedenkenden individuierenden Ich-Empfang als lebendiges Mich im 

Akkusativ. Insofern kann diese Passivität als die Aktivität selbst dann 

angesprochen werden, denn letztere ist kein Anderes der Passivität, sondern 

diese selbst, weshalb Phänomenologie ihr „Bündnis mit dem Leben“ seit 

Husserls „lebendiger Gegenwart“ stets originär zu bedenken hat, wenn sie in 

Termini von Bewegung, Kraft, Affektion, Spannung oder auch Trieb und 

Instinkt spricht.  

So richtig also folgende Feststellungen im husserlschen Sinne sind, so 

fraglich bleibt ihr definitiver Status für eine radikal phänomenologische 

Analyse: „‚Leben‘, ‚lebendig‘, ‚Lebendigkeit‘: in der Passivitätssphäre geht 

es nicht um Bewusstseinsakte, sondern eher um eine Verkettung von passiven 

Intentionen, die kontinuierlich meine Gegenwart an meine Vergangenheit 

binden; um ein Leben, das eine gewisse affektive Kraft hat […]. Ich besitze 

mein Leben nie in seiner Immanenz, denn Leben heißt, affiziert zu werden 

und folglich außerhalb von sich, von sich getrennt zu sein.“ Gerade ein 

solcher Blick bleibt ein Blick von außen auf das Leben, versetzt sich nicht 

wirklich in sein passives „Sein“ hinein, was „die Abweisung eines absoluten 

Anfangs“, verstanden als „Übergang des Nichts (néant) zu etwas“ einschließt. 

Das phänomenologisch am Ende der Analyse sich gebende „Nichts“ ist aber 

genau kein Nichts im Sinne der dann befürchteten creatio ex nihilo, sondern 

Leben als generatio. Insofern hat Heidegger recht, den Schöpfungsgedanken 

einer onto-theologischen Weltsetzung nicht als Maßstab für das Sein (hier das 

Leben) zu nehmen. Originäre generatio meint daher Selbstzeugung des 

Lebens vor aller creatio, so dass der „Anfang“ solcher generatio mit sich 

selbst zusammenfällt und nirgendwo im Lebensvollzug ein Nichts aufbricht, 

weder am Anfang noch am Ende und auch nicht in den Übergängen als 

inneraffektiven Modalisierungen. Damit sind ebenfalls alle entsprechenden 

metaphysischen Fragen in ihrem je erstellten ontologischen Differenzbereich 

als begrenzte Problematiken der Erkenntnis wie Realität ausgewiesen.26 

Die phänomenologisch innere Reziprozität meint daher den faktisch 

transzendentalen „Menschen“ in seiner inneren Ermöglichung aus der 

Selbstgeneration des absoluten Lebens heraus. Da hier keine mundane 

 
26 A. Montavont, Le phénomène de l’affection, S. 134f., mit Anklängen an Merleau-Ponty; 

vgl. ebenfalls I. Römer u. A. Schnell (Hgg.), Phänomenologie und Metaphysik / 

Phénoménologie et métaphysique, Hamburg, Meiner, 2020. 



KÜHN 233 

Erkenntnisleistung, keine Metaphysik sowie keine Metaphorik mehr hilft, 

sondern der phänomenologische Zugang als solcher sich hier überhaupt 

entscheidet, muss dieser Zugang in der Selbstgeneration des Lebens als 

Zugang zu mir selbst in der reinen Passibilität analysiert werden, sofern ich 

Zugang zu mir durch den Zugang als Leben bin. Das heißt, die Ipseität des 

Pathos der Lebensselbstoffenbarung als deren Selbstzeugung ist zugleich 

meine originär transzendentale Affektivität, die sich als pathisches Fleisch in 

ihrer Urleiblichkeit als Sinnlichkeit oder Impressionabilität selbst erprobt. 

Die Reziprozität betrifft folglich das Selbe: meine passive Selbstaffektion in 

der ebenso passiven Selbstaffektion des Lebens, mit dem einen Unterschied, 

dass die phänomenologische Absolutheit des Lebens nicht mein Besitz ist, 

sondern eben der Zugang zum Leben als Bezug zur Ipseität, die aus jedem 

Sich ein Ich in unverwechselbar individuierter Konkretheit des affektiven 

Selbst-Empfindens macht. Es gäbe keinen Selbst-Bezug als Selbst-Vollzug, 

wenn es nicht diese Ipseität im Leben gäbe, die das Wesen des Lebens selbst 

in seiner passiven Selbstaffektion, in seinem Pathos ist. Dieser Bezug als 

Zugang zum Leben kann nicht abstrakt formal oder metaphysisch von einem 

allgemeinen Prinzip Leben her deduzierbar sein, weil dessen Wesen als 

Einheit in seiner unmittelbaren Einfachheit eine solche Deduktion nicht mehr 

zulässt. Der zugängliche Bezug ist auf diese Weise die gesamte 

phänomenologische Konkretheit schlechthin als affektives Fleisch, in dem 

alles erprobt wird, was überhaupt erfahrbar ist – einschließlich Gott.27 

 

3) Subjektivität und originäre Gemeinschaftlichkeit 

In meinem lebendig phänomenologischen Fleisch bin ich also mir selbst ganz 

gegeben, aber dergestalt, dass dieses passive Fleisch die Ur-Passivität des 

Lebens als dessen passiblen Abgrund im Sinne der Selbstgeneration des 

Lebens aus sich selbst heraus einschließt. Damit ist gewährleistet, dass dieses 

Ego als Affektivität sowohl das Sein wie das Ego sich selbst offenbart, also 

eine universal phänomenologische Ontologie konstituiert, ohne einerseits in 

den Idealismus und andererseits in die Anonymität des „Es gibt“ im 

heideggerschen Sinne zurückzufallen. Denn da die Affektivität als solche 

Passibilität nichts von mir Hervorgebrachtes als Setzung ist, sondern dem 

originär vorgängigen Leben entspricht, gibt es in ihr eine Wirklichkeit, die im 

Sinne der Selbstbindung des Lebens zugleich als singuläres Mich 

unauflöslicher als jede andere Realität ist, so wie dieses Sein des Ego die 

unmittelbarste Wahrheit des transzendental gesehenen Menschen als er selbst 

 
27 Vgl. zur Offenbarung Gottes aus dieser Sicht M. Henry, Radikale 

Religionsphänomenologie. Beiträge 1943-2001, Freiburg/München, Alber, 2015, S. 145ff., 

in Auseinandersetzung mit Anselm und Meister Eckhart; G. A. Lind, Dieu à l’épreuve. 

Lecture henryenne de la preuve anselmienne et ses répercussions phénoménologiques, 

Toulouse, Parole & Silence, 2023, S. 33ff. u. 162ff. 



KÜHN 234 

ist und nicht eine Wahrheit, zu welcher der Mensch über das Sein erst 

sinnverstehend hinfinden muss. Damit ist ein metagenealogischer Bruch mit 

der philosophischen Tradition markiert, insofern das bisher am weitesten von 

der Universalität Entfernte – nämlich das Gefühl (Platon, Stoa, Spinoza, 

Kant, Hegel beispielsweise) – gerade zur Offenbarungsmacht des Wesens des 

Erscheinens selbst wird. Und diese Offenbarung als Grund allen Seins im 

Leben wie durch dieses wird erreicht, indem uns mit der Möglichkeit der 

passiven Affektion sowohl alles Erkennen wie Tun gegeben ist, in dem sich 

das Leben als jeweiliges Mich/Ich lebensbedürfend und verlangend in 

jeglicher „Anstrengung“ (effort) gemäß Maine de Biran selbstbegehrend 

weiterführt, ohne den darin gegebenen conatus objektal zu binden. 

Dass die dargestellte Passivität des Lebens in dessen absoluter 

Selbstzeugung mein Zugang zum Leben wie zu mir selbst ist, heißt daher 

ebenfalls, dass es noch andere Zugänge zum Leben gibt, nämlich die Inter-

Subjektivität als prinzipiell passive Pluralität der Anderen, die sich als Ich 

jeweils erproben. Hier findet mithin die husserlsche passive Intersubjektivität 

als universale Monadologie ihre letzte Begründung, was in diesem 

Zusammenhang nur angedeutet sein mag, da das Leben ebenso wenig die 

Anderen ausschließt wie die Welt, was deren leibgebundene Erfahrung in 

ihrer material phänomenologischen Ermöglichung selbst betrifft. Die 

Passivität, mit der ich das Leben empfange, damit es mich wie eine 

unbezwingbare Kraft unlösbar wie gegen sich selbst erdrückt, ist daher als 

Kraft jene Gebung, in der ich mir selbst in meiner selbstaffektiven Passivität 

gegeben werde – was keinen welthaften Abschluss kennt. Indem ich aber in 

meiner originär absoluten Passibilität von Leib/Leben mein eigenes 

phänomenologisches Fleisch empfange und unmittelbar berühre, habe ich 

genau Zugang zu einer Ipseität, die als Sich-Selbst alle anderen Iche 

einschließt, sofern diese ebenso nur im Zugang zum Leben jeweils Zugang 

zu sich selbst haben. Die Affektivität ist dergestalt auch unverbrüchlichste 

Gemeinschaftlichkeit, selbst wenn Politik, Staat und Gesellschaft das 

Affektive diesbezüglich beargwöhnen, wie es vielleicht am deutlichsten bei 

Hegel in der Einschätzung der „Innerlichkeit“ als „Orakel“ zum Ausdruck 

kommt.28 

Der eingangs vermerkte Satz, es gäbe nichts Erscheinendes, das nicht 

gelebt wäre, ist folglich in jeder Hinsicht metagenealogisch diesseits 

jeglichen genetischen wie traditionellen Wissens zu verstehen. Selbst die 

 
28 In Bezug auf einen eigenen Gemeinschaftlichkeitsbereich wie Freundschaft, Familie, 

Gastfreundschaft etc. als Raum der „Güte“ ohne Staatsnotwendigkeit vgl. auch E. Levinas, 

Totalité et Infini. Essai sur l’extériorité, Den Haag, Nijhoff, 19744, S. 255ff. u. 281ff.; B. 

Forthomme, Manifestation et affectivité, S. 26f., 50ff. u. 65f. Außerdem R. Kühn, Kultur als 

Unmittelbarkeit des Lebens, Wiesbaden, Springer, 2025, S. 108-125: Pluralität des 

Kulturellen bei Levinas. 



KÜHN 235 

imaginären und halluzinatorischen Selbstbilder als fiktive Vorstellungen des 

eigenen Selbst setzen diese Selbstverankerung des Ichs als absolut passive 

Lebensverankerung noch voraus, denn sie wollen – im Paroxysmus der Angst 

um das Ich – genau diesem lebendigen Ursprung als absoluter Subjektivität 

entfliehen, wie auch Kierkegaards und Kafkas Schriften dies in ihrem 

gleichzeitig philosophischen wie literarischen Charakter deutlich machen 

können. So überführt die absolut phänomenologische Passivität jede 

intentionale Überdeterminiertheit der empirischen, theoretischen wie 

seelischen Selbstzugänge als originär im Leben wurzelnde, denn jedes Sich-

Selbst-Sagen nimmt stets ein Vermögen in Anspruch, das nur als Zugang aus 

dem Leben heraus sein eigen ist, nicht als narzisstisch ichhaften Besitz 

jedoch. So ist das Ego als „Quellpunkt“ der intentionalen Akte sowie das „Ur-

Ich“ als zeitlich uraffektive Konstitutionsinstanz bei Husserl noch nicht das 

eigentlich lebendige Ich, denn es verschweigt seine generative „Habe“ aus 

der vorgängigen Lebendigkeit reiner Passibilität heraus. Die ursprüngliche 

Mit-Gegebenheit eines Ethos auf der dargestellten Grundlage der ebenso 

uneinholbaren wie sich niemals verweigernden Lebensselbstgebung ist 

deshalb eine weitere Konsequenz, die das passive Leben bei all seiner 

phänomenologischen Autonomie nicht verschlossen sein lässt, sondern erst 

jegliche Produktivität und Kultur im leiblich affektiven Austausch begründet. 

So gesteht Jacques Derrida der Lebensphänomenologie Henrys zwar zu, dass 

die Frage nach einem „abgründig“ radikalisierten Leben die philosophischen 

wie gesellschaftlichen Probleme revolutioniert, aber er möchte „das 

Supplement einer innerlich-äußerlichen Faltung“ im Sinne der Arbeit der 

Negativität (Gegenständlichkeit) und des Todes (vergangene Generationen) 

der nach ihm „ungedachten Nicht-Identität mit sich selbst des Begriffs oder 

des Seins, das wir ‚Leben‘ nennen“, entgegenstellen. Er übersieht 

diesbezüglich aber, dass sein als „Differänz“ (différance) gedachter 

Lebensbegriff gerade nicht das rein phänomenologische Leben trifft, wonach 

Negativität und Tod nur in der Welt statthaben können – nicht jedoch im 

absolut affizierenden Leben selbst, da es jeder Differenz vorausliegt. Auch 

die Toten der vergangenen Generationen bleiben Lebendige im überzeitlich 

pathischen Sinne affektiver Erinnerung, und ihre „hinterlassenen 

Werke“ bilden geschichtlich erste passive Syntheseformen, die von der 

Anstrengung unserer je „subjektiven Praxis“ als unserem lebendigen 

Begehren wie Handeln selbst aufgegriffen werden.29 

Der Begriff des Individuums ist infolgedessen prinzipiell an den Begriff 

des umfassend affektiv empfindenden Lebens gebunden. Entgegen den 

 
29 Vgl. Marx’ Gespenster. Der verschuldete Staat, die Trauerarbeit und die neuere 

Internationale, Frankfurt am Main, Fischer, 1995, S. 176f. Anm. 11.; J. A. Sula, La mort 

dans la phénoménologie de la vie chez Michel Henry. Une relecture critique de l’immanence 

affective de la chair, Paris, L’Harmattan, 2023, S. 414ff. 



KÜHN 236 

meisten philosophiegeschichtlichen Befunden, von denen wir einige wichtige 

angedeutet haben, ist diese Beziehung zwischen Individuum/Leben keine 

solche zwischen zwei getrennten Größen, die beide auch je für sich oder 

dialektisch zueinander existieren könnten. Insofern ist gleichfalls der Begriff 

der Synthese innerhalb der phänomenologischen Passivitätsanalyse noch 

zweideutig, denn er lässt weiterhin vermeinen, die Existenz des lebendigen 

Individuums entstünde erst aus der – wenn auch nicht unbedingt prädikativen 

– Zusammensetzung von Leben und Individuum. Die hier im weitesten Sinne 

dialektisch verstandene Sichtweise bei Hegel, Husserl, Merleau-Ponty, Richir 

und Derrida etwa lässt nämlich das phänomenologische Wesen offen, in dem 

sich diese Beziehung verwirklicht. Oder genauer gesagt, integriert jede 

Dialektik dieses Wesen als die phänomenologische Wahrheit der Welt im 

Sinne der „Lichtung“ (bzw. des Begriffs, der Objektivität, des Fleisches der 

Welt etc.), da sich in ihr angeblich Leben wie Individuum zeigten, und damit 

auch ihre Verbindung. 

Wenn hingegen nach dem bisher dargestellten Passivitätsverständnis 

des absolut sich selbst zeugenden Lebens dieses zugleich in seiner rein 

inneren pathischen Selbsterprobung eine Ipseität der je konkreten Affektivität 

des Sich-Erfreuens des Lebens an seinem Sich-Empfangen – einschließlich 

seines Sich-Erleidens – gebiert, dann besteht zwischen Leben und 

transzendentalem Individuum jene schon genannte phänomenologische 

Reziprozität, die jegliche Sichtweise des Lebens als abstrakt universaler 

Entität oder Allgemeinheit endgültig ausschließt und damit auch jede 

Subsumierung des Individuums unter entsprechend vitale oder historische 

Totalitäten. Vielleicht haben dies die Religionen, trotz ihres oft gegenteiligen 

Handelns, am deutlichsten gesagt, wenn sie zwischen Gott, Mensch und 

Leben zumeist eine untilgbar phänomenologische Einheit voraussetzen, 

gleich wie die dogmatischen Symbolisierungen von „Fall“ und „Heil“ dabei 

je geschichtlich konzipiert wurden. Einen solchen Nachweis für das 

Christentum in rein phänomenologischer Analyse zu führen, versucht Michel 

Henry in seinem schon genannten Buch „‚Ich bin die Wahrheit.‘ Für eine 

Philosophie des Christentums“. Das Christentum selbst erweist sich dabei als 

eine bisher ungenutzte Phänomenologie von größter Bedeutung, die sowohl 

die phänomenologischen Methoden- wie Sprachprobleme neu sehen lässt, um 

deren Herausarbeitung sich die Lebensphänomenologie bemüht. Die 

Problematik absoluter Passivität ist eine davon, ohne zur Theologie zu 

werden, auch wenn sie die johanneische Tautologie der „Ich-Reden“ Jesu 

aufgreift.30 

 
30 Vgl. Kapitel 2: Die Wahrheit, welche „Leben“ heißt (S. 51-78); Christi Worte. Eine 

Phänomenologie der Sprache und Offenbarung, Freiburg/München, Alber, 2010. 



KÜHN 237 

Unter diesem kriteriologischen Gesichtspunkt, der eine unmittelbare 

Konsequenz der absolut phänomenologischen Ontologie der Affektivität als 

Wesen des Erscheinens ist, ohne aus dieser herauszutreten, um anderweitige 

Beurteilungskriterien zu übernehmen, kann der jeweilige Passivitätsstatus in 

einer Philosophie als der diese je leitende Maßstab selbst verstanden werden. 

Wenn beispielsweise Leben, wie in der neuzeitlichen Wissenschaft, nur noch 

in der Aufzählung jener objektiven Eigenschaften besteht, die sich am 

„Lebewesen“ ablesen lassen, dann ist das Leben dabei zunächst noch eine 

„dunkle Kraft“, deren phänomenologischer Status aber so ungewiss ist, dass 

die neuere Wissenschaft ihn unter kybernetischen und 

informationstheoretischen Gesichtspunkten alsbald eliminierte. Innerhalb der 

Philosophie vor der Entwicklung der heutigen Biologie liegt ein analoger 

Sachverhalt vor, denn jenseits der objektiven Eigenschaften der lebendigen 

Organismen erscheint das Leben in seiner ursprünglichen Passivität als eine 

geschichtsimmanente oder allgemein transzendente Macht, die spekulativ 

thematisiert werden kann, anstatt einfach nur negiert zu werden wie in den 

Wissenschaften. Im Denken der Romantik mit ihren Verlängerungen im 

deutschen Idealismus erlangt das Leben dadurch eine gewisse 

Vorrangstellung, während sein Charakter phänomenologisch jedoch 

weitgehend unbestimmt bleibt. Die einzige wesentliche Bestimmung betrifft 

seine Unabhängigkeit vom Individuum, welches es als „höhere Kraft“ in 

anonym vorpersonaler Weise beherrscht. Als universales Prinzip übernimmt 

es die Erklärung einer metaphysischen Weltsicht mit all ihren Phänomenen, 

aber was noch entscheidender ist: ein solch nicht singuläres Leben als Entität 

ist dem einzelnen Individuum gegenüber indifferent. Als 

„Lebensfluss“ überflutet es alles, was ihm begegnet; nicht nur im hegelschen 

Geschichtsprozess, denn auch der husserlsche „Bewusstseinsfluss“ mit seiner 

Einbettung in eine absolute Verzeitlichung als göttliche Teleologie ist trotz 

seiner Bestimmtheit für Subjektivität und Ethik nicht ganz frei von dieser 

anonymisierenden Verallgemeinerung.31 

Ohne hier die weiteren Lehren der Post-Moderne als Verzicht auf 

Geschichte und Identität einfach anzuerkennen, ergibt sich aus der kurzen 

ideengeschichtlichen Skizze jedoch, dass das individuierte Sein in der 

bisherigen Philosophiegeschichte jeweils nur etwas Vorübergehendes meinte, 

um sich stattdessen in eine „höhere Realität“ auflösen zu müssen. Dieses 

Aufgehen in eine größere lebendige Geschichtsmacht bzw. das Aufbrechen 

 
31 Für entsprechende Einzeluntersuchungen vgl. beispielsweise E. Jain, Das Prinzip Leben. 

Lebensphilosophie und Ästhetische Erziehung, Frankfurt am Main, Lang, 1993; K. Albert, 

Lebensphilosophie. Von den Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukács, 

Freiburg/München, Alber, 1995; P. Delhom u. A. Hilt (Hgg.), Das Leben denken. 

Philosophische Anthropologie und Lebensphilosophie im deutsch-französischen Gespräch, 

Freiburg/München, Alber, 2018; M. Henry, „Ich bin die Wahrheit“, S. 46ff. 



KÜHN 238 

der individuellen Enge, um einen überpersonal lebendigen Allgrund zu 

erreichen (auch im fiktiven Freiheitsbegriff des Existentialismus und der 

neuerlichen Individualismen) war – und ist zum Teil noch – eine 

Heilsvorstellung mitgegeben, die mit dem eigenen originär passiven Grund 

nicht anders umzugehen weiß als in solchen Termini der Überführung und 

Auflösung. Daran wird ersichtlich, dass eine radikalisierte Passivität als 

phänomenologische Konkretion einer wesenhaften Ipseität, die der Zugang 

als Individuum zum Leben selbst schon immer immanent ist, eine Bedeutung 

besitzt, die der Phänomenologie eine eminente Rolle für ein zukünftig 

anderes Denken zuweist, nämlich die Aufgabe oder Rückgabe bzw. auch die 

krampfhafte „Selbstverwirklichung“ des individuellen Seins zu überwinden. 

Die Ipseität im Sinne der absolut-phänomenologischen Selbstaffektion ist 

eine Bedingung des Lebens wie des Individuums, in der beider Wesen als 

dasselbe originäre Wesen unzerstörbar miteinander verbunden sind. Das 

Individuum ist niemals möglich ohne Leben, und das Leben ist nicht gegeben 

ohne die Ipseität des Individuums. Die Phänomenologie der Passivität hat im 

letzten genau jene Aufgabe, diese entscheidende Verknüpfung nicht 

anlässlich irgendeiner anthropologischen Empirie zu ergreifen, sondern als 

„Anfang des Anfangs“, das heißt in jener phänomenologischen generatio, wo 

das Leben sich in seiner wesenhaften Ipseität „ur-impressional“ selbst zeugt, 

um den husserlschen Begriffen ihre letzte Berechtigung zu verleihen, welche 

metagenealogisch die bloße Analogie verlässt.32 

Dadurch dass das Leben sich an sich selbst übereignet, wird die Ipseität 

im Leben geboren, denn dieses Sich-Übereignen ist eine absolut immanente 

„Selbstumschlingung“ (étreinte) bei Henry, welche die Passivität des 

„Umschlungenwerdens“ zum „pathischen Fleisch“ als Ur-Leiblichkeit dieser 

Ipseität werden lässt. Was jedoch zugleich bedeutet, dieses 

„Überbordetsein“ des subjektiven Lebens in der eigenen „Implosion“ ist 

Steigerung des Lebens in seiner Passivität selbst und durch diese. Was das 

transzendentale Individuum empfängt, ist daher in der Passibilität dieses 

Empfangs nicht nur die absolut anfängliche und unzerstörbar leibliche 

Selbstgebung des Lebens als bleibendes Sichgeben ohne objektivierenden 

Aufschub, sondern eine dergestalt ipseisierte Ursprungsgebung, dass die 

passive Implosion in ihrer originären Verlebendigung zugleich die 

transzendental lebendige Geburt als das Vermögen eines jeden Mehr des 

Empfindenkönnens einschließt. Allerdings nicht als ein ad-perzeptives plus 

ultra in der weiterverweisenden Horizontaufschiebung zunächst, sondern 

diese Ipseisierung meint, im eigenen pathischen Fleisch so wachsen zu 

 
32 Vgl. I. Copoeru, Die Funktion der Analofie in der phänomenologischen 

Konstitutionsproblematik, in: A. Noveanu, D. Koch u. N. Weidtmann (Hgg.), Analogie. Zur 

Aktualität eines philosophischen Schlüsselbegriffs, Baden-Baden, Nomos-Alber, 2023, 

S. 217-226. 



KÜHN 239 

können, dass der nie abreißende mich individuierende Lebensempfang 

Steigerung als mein verlebendigendes Wachsen aus mir selbst heraus zu 

jedem Augenblick möglich ist. Und dies gilt für jede Subjektivität, da 

Subjektivität als lebendig ipseisierte Individualität – vor jeder ekstatisch 

zeitlichen, existentiell geschichtlichen Individuierung im Raum des 

Sichtbaren – ein unverwechselbares Empfindenkönnen als transzendentale 

Sinnlichkeit bestimmt. Damit wird eine Differenz zu Anderen benannt, die 

insofern als Transzendenz in der Immanenz bezeichnet werden kann, als jeder 

im Empfinden sich empfindet, aber – wenn auch anders als bei Levinas – 

gerade die ebenso originäre Gemeinschaftlichkeit im rein immanenten Pathos 

des Lebens ohne jeden Totalitätsanspruch nicht ausscheidet, zumal auch jeder 

Überstieg auf Fremdes und Anderes hin von dieser Immanenz selbst getragen 

ist. Denn ein Objekt kann sich auf ein anderes Objekt hin nicht 

transzendieren, weil es keine Innerlichkeit besitzt, und solche Innerlichkeit 

besagt gerade auch Sich-Überschreiten als Selbstaffektion in der Passivität 

durch sich von sich selbst her, so wie auch die Zeit nach Heideggers 

Kantauslegung nicht ohne Selbstaffektion ist. Nur dass eben die Selbst-

Einbildung des Zeithorizontes durch diesen selbst nicht möglich wäre ohne 

die Kraft dieser Einbildung von sich selbst her als vorzeitlich passiver 

Affektion.33 

Ich bin daher nicht nur anders, weil alles subjektive Erfahren sich von 

der passiven Fleischlichkeit im Sinne der Impressionabilität her als je 

einmalig individuiert gibt, sondern weil die unaufhebbare Differenz zum 

anderen Individuum in dem einen Leben selbst gründet, das stets eine Ipseität 

ist. Denn die Lebensselbstgeneration als Ipseität bedeutet gerade, dass die 

phänomenologische Wirklichkeit dieser generatio je ein Sich-Erproben ist, 

und zwar ebenso absolut wie singulär. Das heißt transzendentale Geburt als 

solche Steigerung wie Differenz aus der Passivität des absoluten Lebens 

heraus. Diese macht den Anderen nicht von meiner Primordialitätssphäre wie 

bei Husserl abhängig (auch nicht im Sinne einer urhyletisch „passiven 

Kommunikation“), weil jeder ein Sich in der Ipseisierung des Lebens selbst 

ist. Letztere bedeutet dann des Weiteren auch keine retentionale 

„Ewigkeit“ oder nur ein relativ „Neues“ in protentionaler Hinsicht. Da das 

ipseisierende Leben in seiner passiven Wesensreziprozität vielmehr stets die 

jemeinige Geburt im Plural bewirkt, wodurch diese Ewigkeit jeweils ebenso 

neu, wie jedes Neue ewig in seiner lebendigen Selbsterprobung ist. 

Ich kann also nicht nur sagen, dass trotz der Gemeinschaftlichkeit mit 

allen existierenden Individuen sowie mit allen auch vergangenen 

 
33 Vgl. auch F. Seyler, Der Einfluss der Transzendentalphilosophie Kants und Fichtes auf 

die Genese des Selbstaffektionsbegriffs in der Lebensphänomenologie Michel Henrys, in: 

Salzburger Jahrbuch für Philosophie, Vol. 63, 2018, S. 107-132. 



KÜHN 240 

Generationen kein Individuum, das mir vorausging und aktuell ist, mir 

gleicht. Vielmehr kann ich auch sagen, und dies ist das letztlich 

Entscheidende der radikalisierten nicht-intentionalen Passivität, dass 

keinerlei Ursache der Welt jemals diese lebendig geborene Ipseität erklären 

oder von außen beschreiben kann. Im Akt der Ipseisierung durch das Leben 

und als Leben ist keinerlei Welt, weil diese Ipseität als Mich-Empfang aus der 

originären Lebensgabe durch diese selbst sich in keinem Da vollzieht und auf 

keinerlei Proto-Intention beruht. Zu ähnlichen Formulierungen gelangt die 

maßgebliche Untersuchung von Bernard Forthomme: „Was hier als Paradox 

erscheint (die Freiheit, die Freiheit trotz ihrer Passivität bleibt), erklärt sich 

nur durch den neuen Sinn, den die Passivität erhält. Diese wird nicht mehr als 

ein Druck des Objekts auf ein Subjekt, der Äußerlichkeit auf die Innerlichkeit, 

verstanden; sie ist das Medium der Innerlichkeit, der Freiheit selbst […]. So 

berühren sich zwei Aussagen [...]: einerseits die Behauptung einer sich selbst-

schaffenden Immanenz und andererseits, dass es in der Immanenz 

Ungeschaffenes gibt, ohne dass dieses Ungeschaffene eine naive 

Vergöttlichung des Menschen wäre, denn dieses Ungeschaffene wird als 

Passivität gedacht.“34 

Denn Sein, Da, Intention etc. bezeichnen Bewegungsmöglichkeiten der 

Existenz in einer einberaumten Weltdistanz, sei es im Sinne der genetisch-

egologisch subjektiven Geschichte oder der mundanen Historie, während sich 

zwischen dem radikalisiert passiven Leben und mir nie irgendeine Kluft 

auftun kann. Dieses absolute Hier als originäre haecceitas noch diesseits der 

phänomenologischen „lebendigen Gegenwart“ oder existentialen Freiheit gilt 

es zu ergreifen, um ein weiteres angemessenes Sagen der radikalen Passivität 

in noch anderen Bereichen der Phänomenologie vorzubereiten, welches 

immer nur ein Sich-Selbst-Sagen dieser Passivität sein kann und die anderen 

Phänomenologien von Sein, Welt, Andersheit, Intentionalität und Sprache 

nicht ersetzen will. Wohl aber auf den eindeutigsten methodischen 

Selbstanspruch der Phänomenologie nicht verzichten kann, keinen 

transzendent intentionalen Letztbegründungen zu glauben oder sie einfach zu 

verneinen, sondern dieselben aufzuklären. 

 

4) Phantasia und passive Sinnbildung als Vergleich mit Richir 

Um diese innerphänomenologische Aufklärung weiterzuverfolgen, soll 

abschließend der Zusammenhang mit ersten passiven Formen von 

Sinnbildung als sens se faisant aufgegriffen werden, wie sie bei Marc Richir35 

durch das Verhältnis von ursprünglicher Phantasie und „symbolischen 

 
34 Manifestation et affectivité, S. 48; vgl. ebd. S. 51ff. mit Bezug auf Fichte und die biblisch-

theologische Tradition. 
35 Vgl. Au-delà du renversement copernicien : la question de la phénoménologie et de son 

fondement, Den Haag, Nijhoff, 1976. 



KÜHN 241 

Institutionen“ analysiert wird. Der Ausgangspunkt ist bei ihm die Kritik einer 

jeden Konstitutionsannahme durch das Subjekt, so dass auch die perzeptiven 

„Abschattungen“ im Sinne Husserls hinfällig werden, sofern sie ein erstes 

sinnlich visuelles Feld bilden sollen, welches am Anfang einer 

kosmologischen Theorie des Raumes notwendig wäre. Da die Abschattungen 

als unendliche Antizipationen der Intentionalität gegeben seien, vermutet 

Richir hierbei einen weiterwirkenden „Platonismus“ seitens Husserl, insoweit 

die Welt letztlich die „Idee der Ideen“ in ihrer „Kompossibilität“ von 

Horizonten darstelle, wodurch der Raum der „unendlichen Plastizität“ wie 

der chôra bei Platon im „Timaios“ entspräche.36 Dadurch trete das reine Ich 

als eine Art Absolutes außerhalb der Welt auf, um diese panoramaartig in 

ihrer Schau zu überfliegen, was auch Merleau-Ponty37 bereits in Frage stellte. 

Dieser Annahme eines quasi-göttlichen Ichs setzt Richir daher die 

Unaufhebbarkeit der Zeit in Bezug auf den Welthorizont entgegen, wodurch 

zugleich das transzendentale Subjekt seine absolute 

Transzendierungsmöglichkeit verliert, jede singuläre 

Wahrnehmungssituation zu übersteigen, um nur noch eine kontingente 

Position innerhalb möglicher Gesichtspunkte einzunehmen, womit der 

„Akosmismus“ des Subjekts als metaphysische Sichtweise nicht mehr 

gegeben sei. 

Das Grundproblem für Richir besteht mit anderen Worten in der 

Auflösung des Endlichen im Unendlichen, so dass auch der Status des 

Sinnlichen dunkel bleibe, um etwa nur eine der Ideen der göttlichen Vernunft 

zu sein. Dies würde zugleich eine Differenz als Kluft innerhalb des 

Intelligiblen selbst bedeuten, anstatt die Natur des Sinnlichen an sich zu 

klären. Phänomenologisch impliziert dies für die Intentionalität, das 

Sinnliche nicht bloß als eine reine Immanenz gegeben sein zu lassen, sondern 

mit der Analyse der Leiblichkeit als „Fleisch“ (chair) zu verbinden, wie wir 

dies bereits grundlegend im Zusammenhang mit der Meta-Genealogie des 

passiblen Lebens bei Henry festhielten. Für Richir wie Merleau-Ponty ist 

nämlich das Unsichtbare als Abwesenheit konstitutiv für das Sichtbare, denn 

es handelt sich bei ihm um eine Negativität in der Phänomenalisierung als 

solcher, insoweit die Bewegung des Sinnlichen eine stets neue Sichtbarkeit 

eröffne, deren meontische Berührung wie ein „Nichts“ (rien) auftrete, das 

heißt als „Ruinen des Seins und der Wahrheit“. Und an dieser Stelle der 

Analyse tritt die phantasia gemäß Richir als „Unentscheidbarkeit“ auf, da 

solche Einbildung (imagination) nicht das Werk eines Subjekts sei, sondern 

 
36 Vgl. auch J. Derrida, Über den Namen. Drei Essays, Wien, Passagen, 1993, S. 123-170: 

Chora. 
37 Vgl. Le visible et l’invisible, Paris, Gallimard, 1964 (dt. Das Sichtbare und das 

Unsichtbare, München, Fink, 2004). 



KÜHN 242 

eine „Präimmanenz“ im Erscheinen, ohne sich in einem objektiven Seinssinn 

zu verdichten.38 

Fügen wir diese Betrachtungsweise des Näheren in unsere bisherige 

Passivitätsuntersuchung ein, dann ergibt sich daraus ein Selbsterscheinen des 

Leiblichen als sein Sich-Selbst-Empfinden, das sich zwischen Differenz und 

Indifferenz bewegt sein soll, ohne als Passibilität von Leib/Leben im 

originären Sinne selbst zusammenzufallen. Für Richir handelt es sich um das 

Erscheinen von etwas Anderem im Gesehenen wie Empfundenen anstelle 

eines ursprünglich passiblen Selbstempfindens, so dass das Erscheinen in 

seinem Chiasmus von Sichtbar/Unsichtbar durch die schon zuletzt erwähnte 

Negativität gekennzeichnet bleibt. Dadurch vermag sich die 

Phänomenalisierung grundsätzlich nicht zu stabilisieren, weshalb auch die 

Subjektivität in solcher Bewegung sich selbst verfehle. Nirgendwo gibt es 

mithin irgendein absolutes Zentrum als Ursprung, sondern nur eine erratische 

Mobilität als unendliche Sphäre einer je möglichen Sinnbildung. Innerhalb 

dieser Sphäre stellen die leiblichen, geistigen, ästhetischen und 

philosophischen Gesten nur eine Raum-Zeit (espace-temps) ohne Beginn und 

Ende dar,39 wodurch jede Wahrnehmung wie Empfindung ständig sich selbst 

zerstreut, um bloße Peripherie ohne jegliche Mitte zu sein. Es sind „wilde 

Gesten“, anders gesagt, die der Sprache und Kultur bedürfen, um durch 

dieselben als „symbolische Institution“ im Sinne einer Sinnstiftung in eine 

umfassende Kosmologie überführt werden zu können. Letztere wird jedoch 

stets eine Phänomenologie ohne ein transzendentales Sprechen sein – mithin 

geprägt von einer anfänglichen „Kluft“ (écart), welche bei den engeren 

Nachfolgern Richirs zu einer „Generativität“ dieser präiimmanenten Sphäre 

als notwendig konstruktiver Verhältnisbestimmung von Gnoseologie und 

Ontologie wird.40 

In diesen Weiterentwicklungen der neueren Phänomenologie ist der 

Sinn nicht länger nur ein noetisch-noematischer Korrelationsbegriff, sondern 

es handelt sich um eine spontane Sinnbildung, die sich auf kein intentionales 

Bewusstsein mehr zurückführen lässt. Die Passivität solcher Sinnbildung 

entspricht mithin einem sens se faisant, der sich dem Bewusstsein vor-

immanent aufdrängt und selbständig weiterbildet, so dass im Hintergrund des 

Bewusstseins eine fungierende Rede als parole opérante auszumachen sei.41 

 
38 Vgl. Phantasia, imagination, affectivité, Grenoble, Millon, 2006. 
39 Vgl. M. Richir, Fragments phénoménologiques sur le temps et l’espace, Grenoble, Millon, 

2006. 
40 Vgl. A. Schnell, La déhiscence du sens, Paris, Hermann, 2015; Le clignotement de l’être, 

Paris, Hermann, 2021; Wirklichkeitsbilder, Tübingen, Mohr Siebeck, 2015; 

Seinsschwingungen. Zur Frage nach dem Sein in der transzendentalen Phänomenologie, 

Tübingen, Mohr Siebeck, 2020. 
41 Vgl. H.-D. Gondek u. L. Tengelyi, Neue Phänomenologie in Frankreich, Frankfurt am 

Main, Suhrkamp, 2011, S. 41ff. 



KÜHN 243 

Dementsprechend tritt die genannte Phantasie als jenes „archaische Register“ 

auf, zu dem eine passive Generativität des Bewusstseins vordringen kann. 

Dabei werden die intentionalen Verhaltungen, die Husserl als „subjektive 

Leistungen“ auffasste, nämlich Imagination, Wahrnehmung, Erinnerung, 

Einfühlung und sprachlich begriffliches Denken, durch „architektonische 

Transpositionen“ herleitbar. Wie wir schon feststellen konnten, sollen die 

flüchtigen nicht objektivierenden Gestalten, die passiv vorintentional 

verlaufen und noch nicht einmal zu bildhaften Phantasien wurden, als die 

Urquelle aller schöpferisch freien Beweglichkeit im Denken 

entgegengenommen werden. 

An die Stelle einer absoluten Potentialisierung durch eine originäre 

Passibilität des Lebens tritt damit eine Produktivität des Denkens als kreativer 

Ausdruck der Erfahrung. Diese entspricht keiner transzendentalen Erprobung 

rein immanenter Affektabilität mehr, da die Sinninstitution durch 

„symbolische Stiftungen“ die kulturelle Vereinnahmung der 

phantasieursprünglich spontanen Sinnbildungen bewirkt. Sprache (langue) 

wie die verschiedenen Zivilisationsformen von Bräuchen, religiösen 

Ritualen, Wissenschaft und Philosophie bilden dabei Prägungen eines 

„wilden Sinns“, der durch einen jeweils bestimmten symbolischen Rahmen 

idealisiert wird, aber vom jeweils unvermuteten Sinn seitens der Phantasie als 

Einbildungskraft (imagination) genährt bleibt.42 Die subjektiven wie kulturell 

gemeinschaftlichen Leistungen werden mit anderen Worten jeweils einer 

„Bearbeitung“ (élaboration) unterworfen, die als sinnstiftende Gestaltung nie 

die passive Vorgegebenheit völlig zu erschöpfen vermag. In dieser Hinsicht 

entspricht bei Richir die Phänomenologie einer kritisch subversiven 

Philosophie der Kultur, während Henry außerdem die Originarität kulturellen 

Ursprungs als nicht aufhebbare Passibilität einer transzendentalen 

Potentialität im Sinne subjektiven wie gemeinschaftlichen Könnens in den 

Mittelpunkt rückt, ohne dabei die Aspekte der „Barbarei“ einer 

Lebensverneinung zu vernachlässigen.43 Im Vergleich hierzu gibt es bei 

Richir keine unmittelbare Gegebenheit, und sei es die originäre Passibilität, 

da jede Erscheinung das Produkt einer symbolischen Sinnvermittlung 

darstellt. Das Phänomen als „bloßes Phänomen“ muss deshalb aus den 

mitbestimmenden Gegebenheitsweisen herausgeschält werden, wozu 

methodisch insbesondere die „hpyerbolisch phänomenologische Epoché und 

Reduktion“ gehört, um jede scheinbar unmittelbare Selbstverständlichkeit 

auszuschalten. 

Insofern enthält die phänomenologische „Selbstgebung“, wie sie bei 

Husserl, Henry und Marion statthat, für Richir keinerlei „Gabe“ (don), und 

 
42 Vgl. M. Richir, L’institution de l’idéalité, Grenoble, Millon, 2002. 
43 Vgl. R. Kühn, Kultur als Unmittelbarkeit des Lebens, S. 127ff. 



KÜHN 244 

sei es die unzerstörbare Lebensselbstgebung als unmittelbar passible 

Immanenz. Denn für Richir44 gilt nicht der Satz, dass eine gegen-intentionale 

Reduktion auf die „Gebung“ (donation) hin öffnet, sondern vielmehr im 

Gegenteil: „Je mehr Reduktion, desto weniger Gegebenheit (und erst recht 

desto weniger Gabe).“ Allerdings kann dieser Dissens nicht verdecken, dass 

die meisten gegenwärtigen Phänomenologien mit dem ausschließlich 

intentionalen Bewusstsein gebrochen haben, um den darin gegebenen 

eidetisch transzendentalen Sachverhalt durch eine Phänomenologie 

unverfügbarer Faktizität und Kontingenz zu ersetzen, was seit der 

heideggerschen Bestimmung des „Ereignisses“ als „Entzug des Seins“ 

eingeleitet wurde. Die Wirklichkeit ist daher nicht länger in der Nachfolge 

Kants die begrifflich intuitive Aktualisierung kategorialer Möglichkeiten, 

sondern das Sich-Durchsetzen von bisher ungeahnten Möglichkeiten. Darin 

bleibt der Passivitätsgedanke im Sinne einer ursprünglichen Unverfügbarkeit 

durchaus virulent, auch wenn er keine eigene material-phänomenologische 

Bestimmung erfährt, wie wir dies im Ausgang von Husserl durch eine 

metagenealogische Weiterführung radikaler Passibilität im Sinne 

unaufhebbarer – und nicht nur kontingenter – Sinnlichkeit als originär 

selbstimpressionaler Lebensaffektabilität verdeutlichen wollten. 

Denn Passivität als die Absolutheit unserer transzendentalen 

Lebendigkeit ist das Absolute des Erscheinens selbst ohne jede Vermittlung 

in der Unmittelbarkeit einer Präsenz, die keine Ausnahme für unseren 

originär gegebenen Lebensvollzug kennt. Die Moderne, wie exemplarisch an 

Richir abgelesen werden kann, hat dafür die Fragmentierung der Subjektivität 

gesetzt. Denn wenn solche Zerstreuung des Sinns auch die Vorstellbarkeit des 

Erscheinens zugunsten einer Einbildungsspontaneität überwinden möchte, so 

bleibt dennoch dabei die „Kluft“ als methodische Voraussetzung bestehen – 

mit anderen Worten ein nie einholbares „Aufbrechen“ von Sinn. Wenn 

allerdings das Selbsterscheinen des Erscheinens ein phänomenologisch 

Absolutes impliziert,45 dann ist unsere originäre Subjektivität ein unmittelbar 

ontologisches Ego, in dem sich alles Erscheinen vor jeder Repräsentation 

leiblich affiziert, um überhaupt erscheinen zu können. Dadurch wird die 

metagenealogische Analyse jeder Manifestation wie Offenbarung zum 

Aufweis der Unbedingtheit des Erscheinens, welches sich nicht länger durch 

irgendein vermittelndes Medium gibt, sondern als Präsenz lebendiger 

Unmittelbarkeit, von der keine Methodologie mehr zu abstrahieren vermag. 

 
44 Vgl. Intentionalité et intersubjectivité, in: D. Janicaud (Hg.), L’intentionalité en question. 

Entre phénoménologie er recherches cognitives, Paris, PUF, 1995, S. 147-162. 
45 Zur Diskussion vgl. ebenfalls J.-D. Fournier, Peut-on penser le transcendantal à partir de 

ses limites? Sur la recherche d’un Absolu phénoménologique, in: I. Fazakas u. P. Slama 

(Hgg.), La phénoménologie transcendantale aujourd’hui. Autour du „Clignotement de 

l’être“ d’Alexander Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 31-58. 



KÜHN 245 

Die Passivität als originär passible Wirklichkeit der Phänomenalisierung ist 

damit Selbstgebung ohne jede transzendente Korrelation oder aufschiebende 

Veräußerung. Das Absolute als Pathos offenbart sich demzufolge diesseits 

jeder horizonthaften Iteration wie zeitlichen Sinneinschreibung, wodurch 

jeder Prozess ontologischer Entfremdung des Absoluten in der Sphäre der 

Passibilität aufgehoben ist. Denn es gibt sich hierbei selbst als unsere 

unmittelbare Erprobung unabhängig von allen diskursiven 

Erfahrungsbedingungen, um Präsenz und originäre Verlebendigung je neu in 

jedem Augenblick als Pathos von Wirklichkeit und passibler Subjektivität 

zusammenfallen zu lassen. Dies macht zugleich die immanente Selbstfreude 

des Lebens als Erscheinen aus, ohne sich an den conatus phantasiegeleiteter 

Sinn- wie Selbstbestimmung veräußern zu müssen, die der jeweiligen 

Vermittlung verpflichtet bleiben. 

 
 





 

 

Das „Aufbrechen“ des Erscheinens  

zwischen Denken und Sein 

Zur Frage ontogenetischer Erstelemente  

in der jüngeren phänomenologischen Diskussion 

 

ROLF KÜHN 

 

1) Das husserlsche Erbe und seine aktuelle Weiterentwicklung im 

Überblick 

 

Wenn jedes Handeln und Erkennen auf einen affektiven Antrieb zurück geht, 

der älter als dieses sichtbare Tun und Denken selbst ist, dann gibt es eine 

Vorgängigkeit, der insbesondere die Phänomenologie verpflichtet ist, sofern 

sie das Erscheinen von seinem konkret transzendentalen Ursprung her 

aufklären will. Damit ist die Passivität der Prüfstein der phänomenologischen 

Philosophie als solcher, denn diese Passivität ist nicht nur umfassender als 

alle Bewusstseinsaktualität, sondern sie verweist auch auf die Grenze 

jeglicher intentionalen Reduktion, wo der Ursprung reines Sichgeben ohne 

Aufschub sein kann, wodurch zugleich die Frage nach einem 

phänomenologisch Absoluten gegeben ist. 

Mit Husserl diesen Weg in die genetischen Konstitutionssynthesen 

zurückzugehen, verhieß daher für die nachfolgende Phänomenologie 

grundlegend, die Möglichkeit der Phänomenologie in ihrem Wesen selbst zu 

erproben, das heißt Passivität diesseits der metaphysischen Dichotomien von 

Rezeptivität und Spontaneität als „reines Leben“ bzw. als „Aufbruch“ in einer 

ersten „Kluft“ auszumachen. Diese Erprobung als Epoché der Reflexivität der 

vorprädikativen husserlschen Phänomenologie, der wir nachzeichnend wie 

problematisierend nachgehen wollen, endete schon bei Husserl im Bereich 

einer späteren Trieb- und Instinktintentionalität ohne anfänglich assoziativ 

gerichtetes Ziel. Und zwar mit der alleinigen Herausstellung von ersten 

vorgegenständlichen Welten, wobei das tatsächliche Eigenwesen der 

affektiven Kraft und urhyletischen Lebendigkeit nicht ausreichend aufgeklärt 

werden konnte. Limes, Unbewusstes, retentionaler Leerhorizont, Weckung, 

Abgehobenheit und „schlafende Monade“ mussten daher – als weiter 

bestehende Problematik der Vorgestelltheit – in den Selbstradikalisierungen 

der nachfolgenden Phänomenologie wie hauptsächlich bei Heidegger, Sartre, 

Fink, Merleau-Ponty, Levinas, Richir, Henry, Derrida und Marion 

weiterverfolgt werden, um zu erkennen, dass die Sphäre einer absoluten bzw. 

nicht-intentionalen Passivität sich immer weiter vertiefen musste, woraus sich 



KÜHN 248 

auch die Notwendigkeit phänomenologischer Konstruktion, Dekonstruktion 

wie Hermeneutik einschließlich der Rückfragen an den deutschen Idealismus, 

Realontologien wie sprachanalytische Kontextualität ergab. 

Methodisch besagt dies, dass die onto-logischen Vorgaben der 

bisherigen Phänomenologie wie Horizont, Bewusstsein von etwas, 

Zeitselbstkonstitution sowie Egologie so reduziert werden, dass sie ihre bis 

dahin fungierende klassische Transzendentalität verlieren, die als 

überschüssige Potentialisierung auf die Aktivität eines ursprünglichen „Ich 

kann“ bzw. auf die vorgängige Selbstaffektion des Lebens zurückverweist. 

Letztere oder eine vor-immanente Verschränkung von Sein/Denken ist 

insofern in ermöglichender Passivität gegeben, als in ihr keine 

hervorbringenden Synthesen durch Absonderung, Feldeinheit, 

Konfiguration, Relief, Deckung, Verschmelzung usw. wie bei Husserl am 

Werk sind, sondern das rein phänomenologische Leben sich als sein eigener 

Akt wie Gehalt immanent ergreift und dadurch gleichursprünglich die 

Ekstase der Transzendenz erlaubt. Damit ist in einem solch absoluten Leben 

die transzendentale Geburt des Ego als Vor-Ich oder Mich rein passiv, ohne 

jedoch jener selbstgenerierenden affektiven Kraft zu ermangeln, die aus dem 

impressional leiblichen Pathos dieser Lebensübereignung heraus zur 

eigenbewegten Modalisierung von Trieb und Handeln führt.1 

Die weitergeführte Auseinandersetzung mit Husserl in der 

vorliegenden Untersuchung bildet daher den Hintergrund als Genetische 

Phänomenologie von Hyle, Empfindungsdata, Zeit, Affektion etc., um dabei 

die systemleitenden Fragen wie Genesis, Statik, Reduktion, Synthese, 

Idealismus und Realismus kritisch zu befragen.2 Durch solchen Aufriss 

husserlschen Erbes ergibt sich, dass dieselben Sachverhalte von 

verschiedenen Gesichtspunkten aus oder als variierende Leitfäden jeweils 

auftreten, um zugleich das angeborene und sedimentierte Teleologiesystem 

des vorprädikativen Ansich als Trieb, Potentialität und Apperzeption 

ebenfalls auf metaphysische Implikationen hin zu befragen.3 Die konkret 

deskriptive Arbeitsweise Husserls in diesem protologischen und damit 

begrifflich nicht unangemessen zu verobjektivierenden Phänomenbereich 

unterliegt damit einer Weiterführung, welche die jüngeren 

Phänomenologieanalysen als angemesseneres Erfassen eines Erscheinens zu 

thematisieren versuchen, welches sich aus dem prinzipiellen Zusammenhang 

 
1 Vgl. G. Jean, La puissance de l’apparaître. Etude sur M. Henry, R. Barbaras et la 

phénoménologie contemporaine, Dixmont/Wuppertal, Mémoires des Annales de 

phénomenologie, 2021. 
2 Vgl. R. Kühn, Meta-Genealogie originären Erscheinens. Zur Reduktion als Genesis, 

Dialektik, Archäologie, Genealogie und Dekonstruktion, Bukarest, Zeta Books, 2025. 
3 Vgl. A. Dijan, Husserl et l’horizon comme problème. Une contribution à l’histoire de la 

phénoménologie, Villeneuve d’Ascq, PU Septentrion, 2021. 



KÜHN 249 

von Ontologie/Gnoseologie ergäbe, der immer schon zum Selbstverständnis 

der Philosophie gehört habe. 

Die Frage, was geschieht, wenn Denken und Sein aufeinandertreffen, 

sich verschränken oder auseinandertreten, ist in der Tat so alt wie die 

Philosophie selbst. Mithin werden in den jüngeren phänomenologischen 

Analysen zu den Erstelementen des Erscheinens bzw. des Erscheinens als 

Selbsterscheinen die Grundgegebenheiten der Phänomenalität als solcher 

verhandelt, welche die Problematisierung unverzichtbarer 

Originaritätsstrukturen beinhaltet. Gehen wir hier paradigmatisch von 

Begriffen wie „Aufbrechen“ oder „Blinzeln“ (clignotement) bei Marc Richir 

und Alexander Schnell aus, so ergibt ein solch angenommenes Verhältnis 

zwischen Sein/Denken notwendige Rückfragen an die Immanenz, welche als 

Prämmanenz“ wie als „Vor-sein“ ontologische und gnoseologische Bezüge 

konstitutiv im Sinne einer überdachten Transzendentalität miteinander 

verknüpft, das heißt als die Nicht-Konkordanz von Bewusstsein und 

Transzendentalität in klassischer Hinsicht. Der Rückgriff auf Husserl dient 

hierbei zur Herausstellung der methodischen Fluchtlinien, die dann im 

Einzelnen diskutiert werden sollen, um die Ergebnisse der jüngeren 

Phänomenologie zu evaluieren. Im Vorgriff lässt sich festhalten, dass durch 

eine radikalisierte Epoché eine präimmanente Sphäre erreicht werden soll, die 

diesseits des Subjekts liege, aber bereits einer Weltbegegnung stattgibt, die 

sowohl die Frage nach dem Verständnis von „Phänomen“ wie nach dessen 

transzendentalen Ermöglichungsbedingungen einschließt, welche im 

Unterschied zu Kant die Eröffnung zu einem Wirklichen umfassen und nicht 

nur kategoriale Erkenntnisrelevanz beinhalten. Als generative 

Phänomenologie gesehen, die auf Fichte zurückgreifen kann, wird daher das 

Phänomen selbst zu einem generativen Prozess in ursprünglicher Zeitlichkeit, 

worin sich ereignender Sinn herausbildet. Solche Sinnbildung und 

Generativität werden dadurch zu Grundkonzepten, die Sinn und Sein vor-

egologisch bereits miteinander vereinen sollen. Und dies nicht als 

identifizierte Einheit, sondern eben als „Aufspringen von Sinn“ in einer 

ursprünglichen „Kluft“,4 welche das neuere Phänomenologieverständnis seit 

Heideggers „Seinsdifferenz“ kennzeichnet. 

Es entsteht dann konsequenterweise die Untersuchung, ob ein 

dergestalt radikalisiertes Bewusstsein eine Phänomenologie des Absoluten 

impliziert, um im Zusammenhang mit dem deutschen Idealismus durch ein 

solches Bewusstsein transzendental ein phänomenologisch Absolutes zu 

 
4 Vgl. A. Schnell, La déhiscence du sens, Paris, Hermann, 2015; Le clignotement de l’être, 

Paris, Hermann, 2021; dazu I. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La phénoménologie 

transcendantale aujourd’hui. Autour du Clignotement de l’être d’Alexander Schnell, Paris, 

Hermann, 2023. 



KÜHN 250 

erreichen, welches die Quelle für die Gültigkeit des Seins wäre.5 Oder steht 

dem das transzendentale Objekt im kontextuellen Sinne gegenüber, wodurch 

die Welt den transzendentalen Leitfaden im Sinne einer praktisch bezogenen 

Phänomenologie bildet? Diese Fragen können nicht ohne Rekurs auf eine 

Generativität aufgelöst werden, die sich schon bei Marc Richir über eine 

radikalisierte Epoché ergab, nämlich als Vor-Immanenz diesseits des 

klassischen Bewusstseins.6 Dies impliziert zugleich die Instanz der 

Negativität, welche in jenem „Vor-sein“ seit Eugen Fink bereits mitgegeben 

sei, welches als phänomenologisch Absolutes den Ursprung der Korrelation 

für die phänomenologische Generativität ermöglicht. Hieraus ergibt sich die 

zusätzliche Frage, ob der konstruktive Anteil innerhalb der Generativität das 

Verhältnis zum Wirklichen in seiner Heterogenität denken lässt, wie es in 

neueren Philosophien andererseits zum fiktionalen Charakter der Realität 

untersucht wird.7 

Die primordiale Faktizität bleibt notwendigerweise durch eine prekäre 

Genese der Sinnbilder gekennzeichnet, da die phänomenologische Instabilität 

des phänomenalen Aufbruchs zwar eine transzendentale Matrix für die 

Strukturierung der generativen Analyse verlangt, aber die Vorgabe für solche 

Matrix in einem dynamischen Prozess besteht. Dessen bildhafte 

„Schwingungen“ als Konkretheit des sich formenden Sinns ist niemals 

statisch,8 sondern eben stets Aufbruch in einer nie begrifflich abschließend 

definierbaren Kluft, weshalb verständlich wird, dass hier zusätzliche 

kontextualistische Kriterien der Sprachpragmatik Wittgensteins etwa in 

Anspruch genommen werden können.9 Ohne letztere ganz in ihren quasi-

transzendentalen Möglichkeiten methodischer Bestimmung von 

Transzendentalität zu verneinen, wie dann auch Karl-Otto Apel 

herausarbeitete, bildet solcher Sprachprimat eine Herausforderung für ein 

phänomenologisch postuliertes Absolutes im Aufbruchsgeschehen des 

Erscheinens. Denn letzteres ist in seiner Sinnwerdung nicht nur rezeptiv 

vorgegeben, sondern solche Rezeptivität verlangt in ihrer Korrelation zum 

 
5 Vgl. J.-B. Fournier, Peut-on penser le transcendantal à partir de ses limites? Sur la 

recherche d’un Absolu phénoménologique, in: I. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La 

phénoménologie transcendantale aujourd’hui. Autour du Clignotement de l’être d’Alexander 

Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 31-58. 
6 Vgl. Phénomènes, temps et êtres. Ontologie et phénoménologie, Grenoble, Millon, 2008. 
7 Vgl. Après la finitude. Essai sur la nécessité de la contingence, Paris, Seuil, 2012 (dt. Nach 

der Endlichkeit. Versuch über die Natur der Kontingenz, Berlin, Diaphanes, 2018); Warum 

es die Welt nicht gibt, Berlin, Ullstein, 2013; (Hg.), Der Neue Realismus, Frankfurt am Main, 

Suhrkamp, 2014. 
8 Vgl. A. Schnell, Seinsschwingungen. Zur Frage nach dem Sein in der transzendentalen 

Phänomenologie, Tübingen, Mohr Siebeck, 2020. 
9 Vgl. C. Gauvry, Du transcendantal au paroissial. La critique contextualiste, in: I. Fazakas 

u. P. Slama (Hgg.), La phénoménologie transcendantale aujourd’hui. Autour du 

Clignotement de l’être d’Alexander Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 145-163. 



KÜHN 251 

Wirklichen für die generativ verstandene Ontogenese ein kreatives oder 

aktives Moment in der Sinnbestimmung, welche sich ebenfalls der Frage des 

Fiktionalen stellen muss, wie sie für Dichtung und Literatur diskutiert wird.10 

Mit anderen Worten ist die ideengeschichtliche Kontroverse zwischen 

Realismus/Idealismus innerhalb einer Phänomenologie ekstatischer 

Verschränkung von Ontologie/Gnoseologie nicht zu vermeiden, sofern das 

phänomenologisch Absolute als maßgeblich für die Konstitution von Sein 

wie Denken die Frage der Autonomie von Phänomenalisierung als auch 

Phänomenalität aufbrechen lässt. 

An dieser Stelle des Autonomieproblems des Transzendentalen wie des 

phänomenologischen Feldes wird jeder konstruktive wie kreative Versuch 

auf jenes Sinnliche oder Leibliche zurückgeworfen, welche als Hyle bzw. 

phänomenologische Materialität von keiner Analyse eines kluftartigen 

Aufspringens von Sinn geleugnet werden können.11 Anders gesagt, stellt 

solch originär phänomenologische Materialität nicht nur die Autonomie der 

Generativität in Frage, sondern darüber hinaus auch das angenommene 

Apriori von Aufspringen und Kluft. Denn nicht nur besitzt jedes reduktiv 

aufgewiesene Vorintentionale als passive Vorimmanenz einen 

selbstimpressionalen Charakter transzendentaler Sinnlichkeit, sondern selbst 

eine vor-egologisch konzipierte Subjektivität lässt sich nicht ohne die 

phänomenologische Absolutheit einer solchen Sinnlichkeit verstehen.12 

Deshalb bleibt in unseren Augen jeder intuitive Vorgriff auf die Sphäre eines 

Vor-Seins im Sinne der Präimmanenz konstitutiv mit der originären 

Wirklichkeit rein phänomenologischen Lebens vor aller inchoativen 

Objektwirklichkeit verbunden. 

Der kopernikanische Umsturz seit Kant wie Husserl, um die 

Weltfiktion in natürlicher Einstellung aufzuheben, kann daher nicht bei einer 

metaphysisch idealistischen oder phänomenologischen Subjektivitätsfiktion 

stehen bleiben, wenn solch originär phänomenologisches Leben älter ist als 

jede Subjektivität, Heterogenität des Realen oder der ekstatischen 

Sinndifferenz. Von Merleau-Ponty bis Henry tritt hier die Leiblichkeit als 

„Fleisch“ (chair) an die Stelle jeder formal, reflexiv oder spekulativ 

bestimmten Transzendentalität, worin zugleich die metaphysischen Vorgaben 

des Absoluten ihre Begrenzung erfahren, sofern in der Lebenswirklichkeit die 

ausschließlich selbstaffektive „Erprobung“ (épreuve) zum Kern eines 

 
10 Vgl. F. Zipfl, Fiktion, Fiktivität, Fiktionalität. Analysen zur Fiktion in der Literatur und 

zum Fiktionalitätsbegriff in der Literaturwissenschaft, München, Erich Schmidt, 2001. 
11 Vgl. P. Renaudie u. C. V. Spaak (Hgg.), Phénoménologies de la matière, Paris, CNRS, 

2021; R. Kühn, Materie und Empfinden. Zur Grundgegebenheit von Hyletik, Aisthetik und 

Ästhetik in Natur und Kosmos, Bukarest, Zeta Books, 2024. 
12 Vgl. J. Benoist, Kant et les limites de la synthèse. Le sujet sensible, Paris, Flammarion, 

1997. 



KÜHN 252 

material phänomenologisch bestimmten Transzendentalen wird, dem keine 

vorstellungsbedingte oder bildhafte transzendentale Illusion mehr anhaften 

kann, wie dies auch in Bezug auf Fichte diskutiert wird.13 Hier finden dann 

auch nicht nur die Konstitutionsphänomenologie des Bewusstseins bis in die 

konstruktive Generativität hinein ihre Begrenzung, sondern ebenfalls jenes 

Gewicht des Seins, wie dieses auf das anonyme Erscheinensfeld des Seienden 

lastet. Eine nuancierte Bewusstseinskonstitution durch Vorsein, wilde Wesen 

oder Seinsschwingungen wie bei Fink, Richir oder Schnell stoßen daher nicht 

nur auf die unhintergehbare Grenze sinnlicher wie kosmologischer Materie, 

sondern auf deren nicht signitiv integrierbaren Gegebenheitsmodus in 

unserem impressionalen Selbstempfinden als Anfangserprobung. Hierfür 

sind zusätzlich ästhetische Perspektiven zu berücksichtigen, insoweit Materie 

und Kosmos nicht ohne Schönheit bzw. Erhabenheit im poetisch-tragischen 

Sinne bedacht werden können, da Materie/Pathos als archaische Spur des 

Empfindens ein originäres Sich-Selbst-Erleiden des Lebens beinhalten, das 

ebenfalls bei Nietzsche als „Urschmerz“ die Offenbarung des Lebens allein 

aus sich selbst heraus bildete. 

Hinter der Negativität bewusstseinsrelativierender Generativität als 

Gleichzeitigkeit gegebenen Seins im aufbrechenden Erscheinen eröffnet sich 

damit die Dimension auch der Moderne als Erfahrung vom „Tod Gottes“ und 

„Tod des Subjekts“ als Nichtsein innerhalb jeder aktuell neu konzipierten 

Phänomenologie. Setzt sie dem nur Konstituierten Neukonzeptionen in 

verantworteter Reflexivität gegenüber oder lässt sie ein originäres Nicht-

Wissen in jedem anfänglichen Erscheinen gelten, welches keine Nichtigkeit 

irgendeiner Art bedeutet, sondern radikal originäre Lebensabkünftigkeit? An 

diese reicht kein werdendes fragmentarisches Sein heran, da die ekstatische 

Transzendentalität im Aufbruch Transzendenz oder Kluft bedeutet,14 die 

affektiv lebendige Selbstgebung hingegen distanzlose Autonomie des 

Erscheinens in seinem Selbsterscheinen. Dann ist das Transzendentale 

ebenfalls nicht länger von einer historisch bedingten Geschichtlichkeit 

abhängig, sondern Ausdruck des Originären selbst, von dem auch die 

Moderne aufgrund unaufhebbarer Leiblichkeit und Affektivität nicht 

abgeschnitten bleibt.15 Empirizität, Kontextualität wie Episteme sind damit 

aus solch originärer Phänomenalisierung nicht herausgenommen, wenn 

sichtbar geworden ist, dass plural generatives oder dekonstruktives 

 
13 Vgl. G. Rametta, Henry, Fichte et le problème de la manifestation, in: R. Formasino, F. 

Grigenti, I. Malaguti u. G. Rametta (Hgg.), Vivre la raison. Michel Henry entre Histoire des 

idées, philosophie transcandantale et nouvelles perspectives phénoménologiques, Paris, 

Vrin, 2016, S. 173-168. 
14 Vgl. M. Richir, L’écart et le rien. Conversations avec Sacha Carlson, Grenoble, Millon, 

2015. 
15 Vgl. R. Kühn, Kultur als Unmittelbarkeit des Lebens, Wiesbaden, Springer, 2025. 



KÜHN 253 

Aufbrechen des Erscheinens in einer horizonthaft signitiven Kluft sich nicht 

autonom begründen können, um ideologisch die Moderne allein diskursiv zu 

bestimmen. Auch diese Alterität der jüngsten phänomenologischen Analysen 

gehört dennoch – über den kulturellen Reichtum der verschiedenen Stimmen 

– in das Ethos einer Lebensaffektabilität hinein, worin Reflexivität und 

Erprobung als lebendige Selbstaffektion nicht auseinander fallen. Dies soll 

anhand der bisher nur skizzierten Schwerpunkte inhaltlich im Einzelnen 

genauer illustriert werden. 

 

2) Transzendentalität und Generativität 

Die Korrelation zwischen einem reflexiblen Aufbrechen der 

Phänomenalisierung innerhalb der Transzendenz und dem Vor-sein impliziert 

für die erwähnte jüngere phänomenologische Analyse ein Absolutes, von 

dem aus sowohl die Dimension eines Objektalen wie Subjektiven als Quelle 

generativer Konstitution beschrieben werden soll. Dadurch gründet sich auf 

der Ebene aller Erstelemente von Erscheinen die Immanenz des 

Bewusstseinsflusses in einer Präimmanenz, die zugleich eine originäre 

Verzeitlichung beinhaltet und methodisch die dabei verlangte 

phänomenologische Konstruktion als generative Korrelation an die Grenze 

eines phänomenologisch sich als absolut erweisenden Sachverhaltes führt. Da 

hierdurch ein regressus in infinitum gebannt werden soll, ist dadurch zugleich 

die Abgründigkeit einer solch phänomenologischen Fundierung angezeigt, 

welche die Frage nach der ursprünglich lebendigen Kraft, welche im 

Aufspringen jeder Kluft bereits gegeben sein muss, nicht zurückweisen kann. 

Hier ergibt sich dann gleichfalls auch schon der erwähnte Berührungspunkt 

mit dem deutschen Idealismus, denn eine Grenze in Bezug auf ein Absolutes 

der Phänomenalität erfordert eine Aufhebung, welche nach Kant als 

Spekulation die gezogenen kategorialen Grenzen der Verstandesvermögen 

überschreitet bzw. dynamisiert, wie dies besonders von Fichte und Schelling 

durchgeführt wurde.16 

Andererseits ereignen sich im Äußersten dieser Grenze als 

phänomenaler Zugänglichkeit jene „Schwingungen des Seins“, um einen 

ersten bestimmten Kontext zu bilden, auch wenn dieser von einem ganz 

flüchtigen Erscheinen gekennzeichnet bleibt, womit die Sphäre der generativ 

aufzugreifenden transzendentalen Erfahrungen in ihrer Originarität umrissen 

wäre. Hier steht jede Phänomenologie vor einer Entscheidung, da sie 

entweder auf ihre Vollständigkeit durch den Aufweis eines Absoluten oder 

auf ihre eigene Kohärenz verzichten muss. Als Feld transzendentaler 

 
16 Vgl. A. Schnell, Réflexion et spéculation. L’idéalisme transcendantal chez Fichte und 

Schelling, Grenoble, Millon, 2009; C. Bickmann, Transzendentalphilosophie und 

Idealismus. Ausgewählte Aufsätze, Baden-Baden, Karl Alber, 2021. 



KÜHN 254 

Erfahrungen wird deshalb die Konstitution zum Vorgriff auf eine 

phänomenologische Fundierung von Sinnbildung, wo die Objekte zumindest 

in einer Weltstruktur auftreten, welche sowohl die Kluft der Transzendenz 

wie eine kontextualisierende Lebenswelt umfasst, wodurch die verschiedenen 

Wandlungen des Transzendentalen nach Kant und Husserl legitimerweise 

integriert werden können,17 um zu bestimmen, welches die Grenze des 

Konstituierbaren und der apriorischen Erkenntnis einschließlich der ihr 

entsprechenden ontologischen Regionen in deren jeweiliger Ontogenese ist. 

Dadurch etabliert sich ein transzendentaler Diskurs, dessen Begrifflichkeit als 

Reflexibilität der Ipseität jenes Mögliche ermöglicht, das sich im Sinne 

Fichtes selbst als Ich der Tathandlung ermöglicht. Mit anderen Worten 

Sinnbildung und Generativität sind als genetische Auflösung des rein 

Faktischen miteinander verbunden, sodass jedes Objekt in seinem 

phänomenalen Aufspringen innerhalb der ersten Kluft als Transzendenz wie 

Zeitlichkeit ergriffen werden kann. Die Verdoppelung des Transzendentalen 

als Synthese von Phänomenologie und Spekulation als generative 

Konstruktion erfasst damit die Ermöglichung des Möglichen, welches in 

jedem inchoativen Erscheinen festzuhalten ist. 

Das Teleologische dieses transzendentalen Vorgangs bedeutet 

zugleich, zusammen mit einem prä-empirischen Vor-sein des Erscheinens 

ebenfalls eine vor-egologische Konstitution in Betracht zu ziehen, die dann 

allerdings in die Gefahr einer a-subjektiven Anonymität gerät. Dies wird auch 

dergestalt dargestellt, dass die Subjektivität nicht vor aller Generativität 

gegeben sei, sondern sich gleichfalls kontextuell herausbilde, um sich 

innerhalb des Prozesses aufbrechenden Erscheinens zu legitimieren. Das 

heißt, es darf der verbindende Faden mit der Ontogenese nicht verloren 

gehen, was die Generativität im Sinne einer pragmatischen Transzendentalität 

zum Tragen kommen lässt, die an die Pluralität der Erkenntnisweisen in der 

Moderne anknüpfen kann, sodass das Absolute der Phänomenologie die 

jeweilige Relativität der Objektbildungen nicht ausschließen muss. Das 

husserlsche Projekt, alle Prozeduren der Sinnbildung transzendental in ihrer 

allgemeinen Ermöglichung aufzuweisen, wäre damit weitergeführt, auch 

wenn die eidetische Intuition durch weitere methodische Analysen 

angereichert wäre, wozu die konstruktiven wie spekulativen Elemente einer 

phänomenologischen Selbstreflexion im Aufbruch der Kluft als 

Abgründigkeit absoluten Lebens gehören. 

Die transzendentale Aufhebung des Bewusstseins, um über eine 

radikalisierte Epoché den Übergang zur Präimmanenz als erster Berührung 

 
17 Vgl. unter anderem P. Slama, Phénoménologie transcendantale. Figures du 

transcendantal de Kant à Heidegger, Dordrecht, Springer, 2021; R. Gebrecht, Wandlungen 

des Transzendentalen. Problem des Dings an sich bei Kant und Schopenhauer, Würzburg, 

Königshausen & Neumann, 2023; siehe zusätzlich Anm. 23, 26 u. 29. 



KÜHN 255 

mit dem Aufspringen des Wirklichen zu erlauben, ist also nicht unabhängig 

von einer generativ gegründeten Methodologie, welche gleichursprünglich 

eine reflexiv phänomenologische Reflexion ist, mit anderen Worten in einer 

originären Eröffnung der Erfahrung wie Negativität gegenüber einem 

Bewusstsein, welches blind in die Objekte natürlicher Welteinstellung 

verloren ist. Es hat deshalb eine Unterscheidung von scheinbar unmittelbarem 

Erscheinen und einer transzendental gegebenen Phänomenalität 

stattzufinden, worin nicht nur die intentionalen Konturen des Objektiven 

einer Reduktion unterliegen, sondern es ist dabei außerdem das jeweilig 

sinnliche Erwachen des Urleiblichen bei solcher Erscheinensanalyse zu 

berücksichtigen, da die Ontogenese nicht ursprünglich von einer 

konstituierten Subjektivität abhängen kann, sondern von deren Originarität 

als transzendentaler Affektabilität. Das teleologische System der 

Intentionalitäten hat also zurückzutreten gegenüber der Phänomenalisierung 

als phänomenalem Aufbruch der Phänomene in ihrem Eigenerscheinen 

innerhalb des genannten pathisch leiblichen Erwachens. Solcher Aufbruch im 

Leiberwachen bildet keine klassische Korrelation im Sinne von 

Noese/Noematik, sondern die prozessuale Eröffnung stets neuer 

Phänomenalisierung transzendentaler Phänomenalität von einer jeweils 

originären Anfangsimpressionalität aus, wobei dann im weiteren Verlauf 

singuläre Möglichkeiten des Erscheinens erschlossen werden können, die – 

wie etwa bei den vorbeiziehenden Wolken – immer neu sich verändernde 

Formbildungen zulassen. Solch phänomenale Individuierung tritt perzeptiv 

als Kontingenz auf, aber deren unendliche Endlichkeit entspricht der 

sinnlichen Unabschließbarkeit der Lebensselbstgegebenheit als solcher,18 die 

sich darin keineswegs anonym, sondern als autonom in ihrer absoluten 

Originarität erweist. Die reflexive Antizipation kann dabei objektive wie 

subjektive Vorausformen ergreifen, aber eben keiner eidetischen 

Vorstrukturierung unterliegen, sondern über die angeführte radikalisierte 

Epoché die je neue Aktualisierung einer „lebendigen Gegenwart“ ausmachen, 

wobei jedoch der ontologische wie transzendentale Status derselben einem 

notwendigen Rückzug des konstituierenden Ichs unterliegt. 

Idealität wie Realität des Erscheinens vermögen daher nicht ohne 

Negativität gedacht zu werden, falls keine transzendentale Illusion stattfinden 

soll. Denn ein Nicht-Erscheinen, wie schon Heidegger betonte, durchzieht 

jedes Erscheinen, was man als die Kluft zwischen Phänomenologischem und 

Ontologischem im Sinne einer Negativität bezeichnen kann, welche die 

Negativität des Bewusstseins in seinem Ich-Rückzug als Konstitutionsinstanz 

mit beinhaltet. Solches Nicht-Erscheinen gehört daher ebenfalls zur Kohärenz 

 
18 Vgl. L. Tengelyi, Welt und Unendlichkeit. Zum Problem phänomenologischer Metaphysik, 

Freiburg/München, Karl Alber, 2014. 



KÜHN 256 

transzendentaler Ursprünglichkeit in ihrer Absolutheit, auch wenn dieses 

Absolute – insbesondere als rein phänomenologisches Leben – keiner 

Thematisierung im reflexiven Sinne zugänglich ist, sondern nur als Grenze 

der Generativität angezeigt werden kann. Anders gesagt, ergibt sich als 

ontologischer Aufbruch wie als sinnlich leibliches Erwachen des Erscheinens 

eine Oszillation zwischen Präsenz und vorstellungshafter Nicht-Präsenz, 

worin sich gleichursprünglich der Bezug von Affekt/Welt manifestiert. Als 

„Stimmigkeit“ sind Ich und affektiv bestimmte Welt stets schon miteinander 

verwoben,19 wobei gerade eine ästhetisch reflektierte Phänomenologie 

herauszuheben vermag, dass der Affekt nicht von außen affiziert, sondern in 

seinem Aufbrechen ontologischer Aufbruch von Welt selbst ist, sofern sie 

empfindungsgemäß als heiter, bedrohlich etc. erscheint. Keine theoretisch 

abschließende Begrifflichkeit kann das Fließende solcher Sinnbildung 

einfangen, wo ontologische wie affektive Implikationen des Sichgebens des 

konkreten Erscheinens am Werk sind, sodass reduktive Generativität eine 

Dynamik festhält, in der Empirisches, Immanentes und Vor-Immanentes 

transzendental für die Erfahrung zusammenspielen.20 Dadurch kann die 

Generativität durch keine apriorische Synthese fixiert sein, so dass Zugang 

und „Sachen selbst“ im Sinne einer Sinnbildung als ständigem 

Vollzugsgeschehen kein faktisch vorausgesetztes Sein festhalten können. 

Dies entspricht zugleich der Betrachtungsweise jener affektiv leiblichen 

Modalisierungen, welche permanent in der inneren Ankünftigkeit des Lebens 

als werdender Sinnlichkeit in der originären Immanenz desselben gründen. 

Die formalen und signitiven Erscheinensbedingungen des Seins können 

deshalb der Wirklichkeit solchen Lebens nicht äußerlich sein, weshalb 

ebenfalls jeder Begriff von Aufspringen, Kluft oder Differenz davon getragen 

bleibt, um letztlich die Generativität als Transzendentalität des Lebens selbst 

zu verstehen. Das Nicht-Erscheinen desselben ist dann das Konkreteste, aber 

nicht durch einen allgemeinen Begriff wie das Sein bestimmt, selbst wenn 

dieses prä-objektiv oder prä-subjektiv wie in der neueren Phänomenologie 

gefasst werden sollte. Die Wirklichkeit des Nicht-Erscheinenden im 

Erscheinen impliziert dann für die Sinnbildung eine reflexive Aufhebung des 

Bewusstseins in seiner genetisierenden Reflexivität als „Plastizität“, damit 

nicht die Konstruktionen eines phänomenalen Feldes allein in dessen 

Variationen zurückbehalten werden, sondern letztlich als Hinweis auf eine 

transzendental lebendige Originarität zu verstehen sind. Die transzendentale 

Potentialisierung des Erscheinens kann nämlich nicht nur eine projekthafte 

Phänomenalisierung im transzendierenden Aufbruch sein, sondern verlangt 

eine sie ermöglichende Materialität als stets lebendigen Vollzug. Ein prä-

 
19 Vgl. A. Schnell, Le clignotement de l’être, Paris, Hermann, 2021, S. 240f. 
20 Vgl. R. Barbaras, Dynamique de la manifestation, Paris, Vrin, 2013. 



KÜHN 257 

ontisches Apriori als überschüssig aufbrechendes Sein genügt deshalb in der 

Tat keineswegs jenem leiblichen Pathos, welches selbst affektiv stets mit 

solchem Exzess im Anfangserscheinen verbunden ist. 

 

3) Sinnbildung und Kontextualität 

Ist die Eröffnung der Außenheit als Kluft in ihrem Aufbrechen an das 

komplexe Spiel von Einbildungskraft, Affektivität und Schematismus im 

kantischen Sinne gebunden, dann werden dadurch die Wahrnehmungsakte 

stabilisiert, ohne ihren individuiert bestimmten Vollzug zu verlieren, der an 

eine originär transzendentale Sinnlichkeit des Impressionalen 

zurückgebunden bleibt, wie wir schon ausführten. Die Tatsache des 

Wirklichen tritt mithin in einer selbstaffektiven Erprobung auf, welche die 

leiblich bestimmte Bewegung eines je neuen Aufbrechens im Aufbruch als 

Wiederholung beinhaltet, um eine stets augenblickliche Weiterführung der 

perzeptiven Erfahrung zu ermöglichen. Diese ständige Selbstwiederholung 

solch anfänglich lebendiger Bewegung, die nach Maine de Biran, Nietzsche, 

Husserl wie Henry als „Ich kann“ erprobt wird, enthält nach Richir21 keine 

anfänglich gegebene Positivität als ontologische Konsistenz, wodurch 

zugleich mit Recht ausgeschlossen bleibt, dass die Welt ein abstrahiertes 

Ansich darstellt. Dadurch bleibt die Phänomenalisierung eine selbstgenerierte 

Phänomenalität diesseits jeglicher Zeitlichkeit, Räumlichkeit wie 

Dinghaftigkeit, um die Möglichkeit einer effektiv transzendentalen Praxis der 

Phänomenologie als solcher abzugeben. Die Konstruktion als reflexible 

Visibilisierung der Phänomene schließt dabei eine spekulative Faktizität im 

Aufbruch des Erscheinens aus, um dennoch eine Zusammengehörigkeit von 

Notwendigkeit/Kontingenz gegeben sein zu lassen, welche unsere Existenz 

als gleichursprüngliche Erfahrung des Denkens und als eine Seinseröffnung 

bestimmt, welche in der neueren Phänomenologie als die bisher befragte 

Anfangskluft im Erscheinen umkreist wird. Dieser Zusammenhang lässt 

daher die Frage nach dem spekulativen Bezug von Transzendentalem und 

Metaphysik aufkommen, da jedes Sein bereits faktisch auftritt, insoweit jedes 

Sein von einem vorhergehenden Sein ausgesagt wird. Diese Dimension ist 

daher sowohl phänomenologisch wie proto-ontologisch, und die prekäre 

Rechtfertigung der reflexiven Begrifflichkeit als Faktizität, Notwendigkeit, 

Kontingenz und Beweglichkeit im Sinne des hier untersuchten 

 
21 Vgl. Fragments phénoménologiques sur le temps et l’espace, Grenoble, Millon, 2006; dazu 

F. Forestier, La phénoménologie génétique de Marc Richir, Dordrecht, Springer, 2014; 

außerdem D. Franck, La constitution du temps, Paris, Vrin, 2020. 



KÜHN 258 

Erscheinensaufbruchs ist dabei zugleich Infragestellung jeglicher fixierten 

Dingheit als metaphysisch ontologischer Zuordnung der Seienden.22 

Der Gefahr, dass das phänomenologisch Absolute im Aufbruch des 

Erscheinens als Nichtverbildlichung des Nicht-Erscheinens darin verloren 

gehen kann, da es diskursiv nicht statthat, übergeht das Denken daher durch 

die schon öfters erwähnte Möglichkeit, sich dem Faktischen als fertiger 

Dingkonstitution zu entziehen und ebenfalls das Ich nicht an ein fixiertes 

Denken zu binden, so dass eine Kreativität als Bewegung zwischen 

Konstruktion und Generativität gewahrt bleiben kann. Hat das Metaphysische 

innerhalb der fließenden Sinnbildung eine gewisse Berechtigung, dann wäre 

dies die in sich selbst wiederum metaphysische Einsicht, dass all ihre 

traditionell prinzipientheoretisch verfolgten Konzeptualisierungen ein 

dynamisches Erscheinen überhaupt bleiben, welche der Phänomenologie 

nicht nur aktuell eine Berechtigung angesichts metaphysischen Fragens 

zuordnen, sondern zugleich auf die Risiken transzendentalen Denkens als 

Philosophie schlechthin aufmerksam machen, welches unter der formalen 

Technizität seiner Begriffsdifferenzierungen nicht nur bei Derrida, sondern 

postmodern überhaupt ein Aufheben nahe des signitiven oder rhetorischen 

Zusammenbruchs andeuten.23 

Kluft, Aufbruch und vielfältige Kontextualität aufbrechenden Sinns 

schließt folglich eine abschließende Stabilisierung aus, so dass die generative 

Matrix aufspringender Sinnbildung nur eine verstreute Textur des 

Erscheinens zulässt, so wie Ich/Horizont sich selbst in eine transzendentale 

Eröffnung einschreiben, deren Variationsstrukturen stets als eine Emergenz 

auftreten, die kaum unter einen „Leitsinn“ gemäß Markus Gabriel24 

subsumiert zu werden vermag. Solch „spekulativer Realismus“ fordert die 

Phänomenologie in ihrem Hinweis auf nicht eidetisch vorgezeichnete 

Konvergenzen auf, deren Potentialisierung dann nur im Nachhinein genetisch 

einholen zu können, so dass auch die Annahme einer Erscheinensmatrix 

problematisch bleibt, insofern von Beginn an eine gnoseologisch-

ontologische Teilung am Werk ist, sobald es um ein Etwas als etwas im 

gegenständlichen Sinne überhaupt geht. Denn wie schon einmal erwähnt, 

kann in der mikro-transzendentalen Sphäre kaum mehr zwischen Sachen und 

Zugang zu denselben unterschieden werden, so dass Generativität und 

schöpferische Performativität ineinander übergehen. Die genannte Emergenz 

ist dabei bildhaft zu sehen; als Einbildungskraft mithin weder nur egologisch 

 
22 Zur weiteren Diskussion siehe auch M. Fuß (Hg.), Die Wiedergewinnung der Metaphysik 

für die heutige Systematische Theologie. Neue Perspektiven zur Bedeutung der Metaphysik 

für die Systematische Theologie, Münster, Aschendorff, 2024. 
23 Vgl. S. Jullien, La phénoménologie en suspens. Derrida et la question d’apparaître, 

Dixmont/Wuppertal, Mémoires des Annales de Phénomenologie, 2020. 
24 Vgl. Sinn und Existenz. Eine realistische Ontologie, Berlin, Suhrkamp, 2016, S. 369f. 



KÜHN 259 

oder ontologisch, sondern als eine in sich schwankende Wirklichkeit der 

Welt, in der sich die noetisch-noematische Gestaltung von Sinn dann weiter 

vollziehen kann, um auf der einen Seite fiktionale Elemente und auf der 

anderen Seite eine Stabilisierung zuzulassen, welche dann das Bild – 

ideengeschichtlich gesehen – zwischen Heraklit, Sophisten, Parmenides und 

Platon epistemisch ansiedelt. Wahrheit und fluktuierende Einbildung sind 

dann je neu zusammen in einem generativen Prozess gegeben und zu 

bestimmen.25 

Von daher ist es verständlich, dass die chiasmatische oder kontextuelle 

Analyse bei Merleau-Ponty und Wittgenstein unterschiedlich als 

transzendentaler Beitrag zur originären Phänomenalisierung gewürdigt 

wird.26 Bei letzterem ist die Begrenzung des Denkens an die Begrenzung der 

Sprache gebunden, was zusammen mit dem Gemeinschaftsaspekt der 

Lebensformen ein transzendentales Wir zu implizieren scheint, so dass die 

Kriterien für den Gebrauch von Begriffen an unterschiedliche Kontexte 

gebunden sind, welche das klassische Verständnis des Transzendentalen als 

apriorischer Regel zur Vereinheitlichung des Vielfachen unter dem 

kategorialen Gesichtspunkt von Quantität, Qualität etc. relativieren. Insofern 

lassen sich Kontextualität, Chiasmus wie Generativität auch in der 

phänomenologischen Perspektive der Kreativität weiterführen, da hier eine 

Aktivität ins Spiel kommt, welche auf ein bloßes Sein als Rezeptivität 

verzichtet, um es in der Bewegung aktiven Könnens selbst werden zu 

lassen.27 Damit wäre die Hervorbringung von Wissen ein Hervorbringen 

desselben als Sein, wodurch auch Kontextualität und Absolutes als 

transzendentale Einheit von Tun und Sinn im erkennenden Vollzug 

einschließlich Affekt und Leiblichkeit gegeben wären, ohne behaupten zu 

müssen, ein phänomenologisch Absolutes vorstellungsmäßig oder generativ 

erkennen zu können. Unsere Seinszugehörigkeit wäre daraufhin die fließende 

Rückseite des Aufbrechens von Erscheinen, in dem Sinn zu Tage tritt.28 

Die sich transzendental durchziehende Frage, ob die Philosophie sich 

auf ein absolutes Prinzip zu stützen oder in eine absolute Autonomie zu 

installieren hat, wird letztlich durch die originär phänomenologische 

 
25 Siehe ebenfalls J. H. Petersen (Hg.), Die Fiktionalität der Dichtung und die Sinnfrage der 

Philosophie, München, Brill, 2002. 
26 Vgl. A. Inkpin, Was Merleau-Ponty a „transcendental“ phenomenologist?, in: Continental 

Philosophy Review, Vol. 50, 2017, S. 27-47; K. Andermann, Spielräume der Erfahrung: 

Kritik der transzendentalen Konstitution bei Merleau-Ponty, Deleuze und Schmitz, 

Paderborn, Brill, 2019; M. Kölbel u. B. Weiss (Hgg.), Wittgenstein’s Lasting Signifiances, 

New York, Routledge, 2004. 
27 Vgl. G. Jean, Le „Miracle de la créativité“, in: I. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La 

phénoménologie transcendantale aujourd’hui. Autour du Clignotement de l’être d’Alexander 

Schnell, Paris, Hermann, 2023, S. 167-202. 
28 Vgl. auch schon R. Kühn, Seinserfahrung durch Lebenserprobung, Wiesbaden, Springer, 

2023. 



KÜHN 260 

Leibwirklichkeit erhellt, da das Wirkliche nicht auf eine äußere Realität für 

sich jenseits oder diesseits der Leiblichkeit im Sinne transzendentaler 

Sinnlichkeit aufzutreten vermag. Dies bestimmt ebenfalls die Grenzen des 

kantischen Autonomiebegriffs, insoweit die apriorischen Regeln für die 

Verstandesbestimmung in deren eigener Freiheit und Kreativität erstellt 

werden sollten, wogegen schon Deleuze geltend machte, dass die notwendige 

Sinnlichkeit für die Anschauung sich rezeptiv gibt. Als ein solch passives 

Vermögen scheint sie der Freiheit eigenverfügter Regelhaftigkeit zu 

widersprechen, da sie in phänomenologischer Hinsicht immer schon über 

jeden leeren Begriff hinaus ist, um dessen Formalität aufzubrechen und die 

diskursive Einengung der Sinngebung aufzulockern, wo die Kreativität als 

immanente Intensität durch die autonom gedachte Grenzziehung der 

Verstandesvermögen bedroht ist.29 

Zieht man hierzu außerdem Kants Bestimmung zum ästhetischen Urteil 

als einer reflektierenden Urteilskraft ohne Begriff hinzu, welche dennoch a 

priori gegeben ist, so folgen wir dabei einer affektiv beurteilenden oder 

einschätzenden Ästhetik, in der kein vorher gegebener Primat des Denkens 

herrscht. Vielmehr treten Einbildungskraft/Erscheinen in einem freien Spiel 

miteinander auf, so dass hier eine Sinnbildung ohne vorherige subjektive 

Sinngebung stattfindet. Diese Dimension einer apriorischen Synthesis ohne 

Verstandesprimat hat dabei zugleich eine Gültigkeit in universaler Hinsicht, 

welche die transzendentale Philosophie auf den Weg eines radikal kreativen 

Denkens verweist.30 Diese ästhetische Urteilskraft entfaltet sich folglich ohne 

äußere Legitimierung, wobei die Synthese in ihrer universalen Notwendigkeit 

rein subjektiv ist, ohne dass solche Subjektivität in ihrem material lebendigen 

Empfinden sich auf eine welt- oder werthafte Objektivität stützen würde, wie 

sie Scheler forderte. Eine solche Selbstbestimmung der Urteilskraft 

unterbricht den Autonomiecharakter der anderen Verstandeskräfte, da sie rein 

im originären Empfinden begründet ist, welche dem Gefühl des Schönen oder 

Erhabenen innewohnt und eine freie Reflexion als „Geschmack“ erlaubt, so 

dass hier eine ältere transzendentale Wirklichkeit berührt wird, die 

geschmeidiger als alle Verstandesurteile ist und in unseren Augen daher auf 

die stets immanente Empfindungsmodalisierung des Lebens verweist. Diese 

macht die originäre Subjektivität aus, welche uns die leiblichen wie 

heteroaffektiven Differenzen innerhalb von Empfinden/Materie in einem 

 
29 Vgl. G. Rametta, Le „transcendantal“ chez Deleuze, in: G. Rametta (Hg.), Les 

métamorphoses du transcendantal. Parcours multiples de Kant à Deleuze, 

Hildesheim/Zürich/New York, Olms, 2009, S. 217-243. 
30 Vgl. J.-F. Lyotard, Leçons sur l’Analytique du sublime. Kant, Critique de la faculté de 

juger §§ 23-29, Paris, Galilée, 1991 (dt. Die Analytik des Erhabenen. Kant, Lektionen Kritik 

der Urteilskraft, §§ 23-29, München, Brill, 1994). 



KÜHN 261 

geeinten Vollzug der Originarität als phänomenologisch ästhetischem „Ich 

kann“ verstehen lässt. 

 

4) Produktivität und Transitivität 

Eine Erfahrung a priori muss also möglich sein, ohne sich erst durch einen 

bestimmten Sinn zu rechtfertigen, und dies beinhaltet zugleich die Ipseität der 

originären Subjektivität, welche als Lust, wie sie besonders mit der Erfahrung 

des Schönen gegeben ist, auch als Lust auf jede Phänomenalisierung 

auszuweiten bleibt, da schon nach Aristoteles bereits jede Wahrnehmung von 

einem solchen Lustempfinden begleitet ist. Generativität wie Kreativität der 

Phänomenalisierung bergen dergestalt eine Transitivität, welche ein 

Kennzeichen des transzendental Sinnlichen als solchem darstellt, welches 

daraufhin in immer tieferen Gegebenheitsspuren aufgegriffen werden kann, 

die letztlich an die Selbstgebung des Lebens rühren, worin die originäre 

Ipseisierung der Subjektivität in ihrer leiblich affektiven Unaufhebbarkeit 

statthat. Transzendentales Wissen wird dann greifbar als regressive Genese, 

welche alle Formen der Gnoseologie und Ontologie durchläuft, um deren 

egologische Verankerung einschließlich des passiven Vorichs für jede Weise 

von Sinnwerdung aufzuschlüsseln. Der Seinssinn solcher Gegebenheiten ist 

als Prozess der kontinuierlichen Phänomenalisierung, die Brüche und 

Hemmungen nicht ausschließen muss, einerseits an keine spezifische 

Objektregion gebunden und führt andererseits über die genannte 

unthematische Lust der Phänomenalisierung auf eine je unmittelbare oder 

praktische Motivation zurück, die als fundamentales „Ich kann“ von keinem 

Horizontgeschehen mehr abhängig ist, welcher nur die Vorstellbarkeit 

betrifft. Vielmehr führt solch originäres Können das generative Aufbrechen 

des Erscheinens selbst mit sich, so dass Kluft und Erscheinen nur methodisch 

eine nachträglich notwendige begriffliche Unterscheidung bilden, um die 

phänomenologisch originäre Erprobung jeder Erfahrung ontologisch-

gnoseologisch zu kennzeichnen, sofern Bewusstsein formal nicht ohne 

Distanz zu denken ist – die Seins- wie Lebenserfahrung jedoch in einem 

einheitlichen Empfinden wurzelt. 

Solches Einheitserleben durchgehender Erfahrung kann letztlich nicht 

aufgehoben werden, sofern philosophische Differenzierungen als 

Konstruktion, Spekulation, Generativität, Dekonstruktion wie Kreativität, 

wie wir sie bisher als Methodenfragen aktuell transzendental orientierter 

Phänomenologie aufgegriffen haben, sich gerade letztlich nicht vor einem 

„phänomenologischen Zuschauer“ im Sinne Eugen Finks31 vollziehen. 

Vielmehr innerhalb einer durchgängig lebendigen Produktivität, welche nur 

 
31 Vgl. VI. Cartesianische Meditation, Teil 1: Die Idee der transzendentalen Methodenlehre 

(Husserliana Dokumente 2), Dordrecht, Kluwer, 1988. 



KÜHN 262 

als theoretischer Blick unterschiedliche Aspekte wie Vorich, Eidos und 

ontifiziert reine Möglichkeiten unterscheiden kann, da Fink selbst zugesteht, 

dass es trotz aller analogischen Sinnerhebung ein letztes unsagbar 

Transzendentales gibt.32 In diesem fallen Subjektivität, Leiblichkeit als 

Empfinden und Produktivität zusammen, welche insgesamt vorsprachlich 

sind und daher auch keiner Kontextualität, sondern die Ur-Situativität 

transzendentaler Lebendigkeit unterliegen.33 Hierin gibt sich das 

Transzendentale seine ihm eigenen Gesetze als Modalisierungen jener 

permanent inneren Transzendentalität, welche über Bedürfen, Begehren, 

Anstrengung und Tun jene Lust als innere Selbstfreude des Lebens impliziert, 

welche mit dessen Vollzug jeweils gegeben ist und begrifflich nicht intendiert 

werden kann. Auch wenn phänomenologische Analysen solch lebendige 

Transsitivität bewusstseinsbezogener Übergänge wie Vor-Immanenz, 

Immanenz, Transzendenz oder Kluft im ontifizierten Sinnaufbruch diskursiv 

festzuhalten vermögen, ohne dabei schließlich auf transzendentale oder 

hermeneutische Verständlichmachung bestehen zu können, weil das Nicht-

Erscheinende vor jeder Schau und Intuition die Einheit in irgendeinem 

Grenzerleben nicht aufhebbar macht. In dieser Hinsicht ist die originär 

phänomenologische Reflexibilität die reduktive Offenheit für die lebendige 

Selbstermöglichung des Erscheinens als Selbsterscheinen, woran die 

Subjektivität in ihrer originären Ipseisierung als Selbstempfinden partizipiert. 

Dass wir in jeder Erfahrung Sinn und Sein berühren, ist eine transzendentale 

Ur-Gegebenheit,34 welche in der Empfindung des Lebens als solchem 

wurzelt, insofern dieses als transzendentale Ermöglichung immanente 

Eröffnung von allen Seinsdimensionen bedeutet und dabei zugleich auf das 

Absolute solcher Potentialisierung durch unsere transzendentale 

Verlebendigung als unverzichtbare Ipseisierung zurückverweist. 

In einer Kluft, Distanz oder Differenz als konstitutiver Außenheit ließe 

sich niemals eine Stimme vernehmen oder eine Farbe empfinden, da eine 

Transzendenz als Entäußerung der Außenheit keinen Laut oder eine Färbung 

enthalten kann, deren Gegebenheit sich dem leiblich Impressionalen allein 

verdankt.35 Folglich überwindet ein aufbrechender Sinn keine entsprechende 

 
32 Vgl. I. Cooperu, Die Funktion der Analogie der phänomenologischen 

Konstitutionsproblematik, in: A. Noveanu, D. Koch u. N. Weidtmann (Hgg.), Analogie. Zur 

Aktualität eines philosophischen Schlüsselbegriffs, Baden-Baden, Karl Alber, 2023, S. 217-

226. 
33 Vgl. R. Kühn, Leben als Präsenz und Immanenz. Hinführung zu Grundfragen der 

Phänomenologie, Dresden, Text & Dialog, 2021, S. 209ff. 
34 Zur Phänomenologie der Gegebenheit vgl. M. Staudigl (Hg.), Der Primat der Gegebenheit. 

Zur Transformation der Phänomenologie nach Jean-Luc Marion, Freiburg/München, Karl 

Alber, 2020. 
35 Vgl. R. Vaschalde, Suivant Michel Henry, Paris, L’Harmattan, 2022, S. 180-192: Ici, 

maintenant, là-bas: pour une phénoménologie de la (non) distance. 



KÜHN 263 

Abständigkeit im Erscheinen, sondern hat dieselbe originär in der leiblich 

affektiven Immanenz ermöglicht, insoweit jede Seinseröffnung über 

Intentionalität, Begriff wie Anschauung permanent durch eine materiale 

Transzendentalität gegründet sein muss, welche verhindert, dass eine solche 

Transitivität durch zeitlich-räumliche Abständigkeit wie Sukzession hindurch 

nicht in sich selbst zusammenbricht, anstatt in ihrem Bei-Sich-Bleiben 

fortgezeugt wird. Dass diese originäre Impressionalität als Selbsterscheinen 

des Erscheinens ebenfalls unmittelbare Bewegung im Sinne von Können, 

Aktivität oder Produktivität ist, ergibt sich aus der immanenten 

Selbstbewegung des Lebens, in welcher sich alle Modalisierungen möglichen 

Erscheinens vollziehen. Damit erweist sich ein als a-subjektiv 

angenommenes Bewusstseinsfeld, worauf wir schon verwiesen, als 

irreführend, da es nur auf eidetische Erscheinung bezogen ist, welcher in der 

Tat keine radikale Originarität zukommt, da Bewusstsein als Intentionalität 

keine ursprüngliche Selbstgegebenheit des Erscheinens darstellt. 

Generativität, Reflexibilität oder Plastizität im Zusammenhang mit der 

Bildhaftigkeit der Sinnbildung beziehen sich daher bereits auf eine diskursive 

– und damit spätere – Ebene der Phänomenalisierung. Dort erhalten sie ihre 

relative Berechtigung, welche als Generativität zusammengefasst werden 

kann, um eine solche Analyse durchzuführen, wie sie Husserl bereits 

exemplarisch für die „Abschattungen“ als Identifizierungen von 

Dingwahrnehmungen in potentiellen Horizonten im intentionalen Außen 

durchführte. 

In diesem Sinne war die klassische Phänomenologie als 

Kompossibilität von Horizontverschränkungen im Innen wie Außen der 

Raumdinge noch platonisch, weil sich darin eine teleologische Idee der Ideen 

abzeichnete, die von der Welt als Gesamthorizont – oder „Lichtung“ später 

bei Heidegger – überwölbt wird. Man kann dann argumentieren, dass das 

reine Ich bei solcher Sichtweise die Außenposition einer die Welt – als 

Panorama – überfliegenden Instanz einnimmt, wie sich eine diesbezügliche 

Kritik solcher Weltapperzeption schon bei Merleau-Ponty oder Richir findet. 

Ein solches Ich wäre ein nahezu göttliches Subjekt, welches zuvor Nietzsche 

bereits durch seine Lehre vom Sinn- und Wertperspektivismus aufhob, da 

eine solche Allpräsenz nicht möglich ist, insofern Transzendenz und 

Kontingenz ineinander spielen. Ein solches Ich verstößt zudem nicht nur 

gegen die „Jeweiligkeit“ welthafter Situation, sondern vor allem auch gegen 

die Ur-Situativität des impressional originären Lebens, welches jedoch nicht 

durch die Perspektive, sondern durch das Pathos bestimmt ist, wodurch sich 

eine Produktivität des Erscheinens ergibt, die durch solch pathische 

Transitivität des Impressionalen gekennzeichnet ist, welche auch eine 

reflexible Plastizität der Sinnbildung nur begrenzt einfängt. Das je Faktuelle 



KÜHN 264 

einer apperzeptiv unendlichen Endlichkeit als Kontingenz ist daher nicht nur 

als transzendentale Dunkelheit zu betrachten,36 in die noch kein genetisches 

Verstandeslicht als Generativität eingedrungen ist, sondern bildet als die 

materiale Dunkelheit des sinnlich Affektiven die originäre Wirklichkeit 

selbst. Dieselbe ist in keinem Begriff zu fassen und unterliegt daher auch 

nicht einer Ambivalenz des Intentionalen, welches an unabgeschlossene 

Horizonte gebunden bleibt. Die lebendige Ursprungswirklichkeit fällt nie 

unter einen Blick – wohl aber verweist sie als von Husserl aufgesuchte 

„lebendige Gegenwart“ in deren transzendentale Verlebendigung, welche mit 

Merleau-Ponty, Levinas oder Henry die originär subjektive Leiblichkeit an 

die Stelle ideengeleiteter Überflüge der Welt treten lässt. Mit anderen Worten 

wird damit die Transzendentalität an eine Unsichtbarkeit verwiesen, die 

jedoch gerade in ihrem rein sinnlichen Vollzug jene Pro-duktivität impliziert, 

in die sich jede Ontologie des Sichtbaren einschreibt. 

Begriffe wie „Ruin der Vorstellung“ bzw. „Ruinen des Seins“ oder 

„Ruinen der Wahrheit“ wie bei Levinas und Richir37 beschreiben daher die 

nicht aufhebbare Unendlichkeit der Weltapperzeption oder deren 

Unterschiedenheit im Erscheinen als eine Anonymität desselben, um dem Ich 

seinen Narzissmus illusionärer Überschau des Seins als Sinn zu nehmen. Dies 

besitzt als Hinweis auf eine nicht mögliche Stabilisierung des 

Wahrnehmungsflusses seine metaphysische wie phänomenologische 

Berechtigung, falls gegen ein als absolut angenommenes Ich polemisiert 

wird, welches die Negativität in seiner Weltkonstitution schließlich kaum 

leugnen kann, da ihm weder der Charakter von arché noch télos zukommt, 

die nur in einem absolut phänomenologischen Leben der Selbstgebung liegen 

können. „Kopernikanische Wende“ seit Kant oder Generativität ausgehend 

von einem spekulativ Absoluten bei Fichte bleiben deshalb transzendentale 

Diskurse, welche eine phänomenologische Kosmologie suggerieren wollen, 

indem das ontologisch-gnoseologische Gesamtbild einer Architektonik des 

Wissens entworfen wird, welches seine unhintergehbare Ermöglichung im 

Nicht-Wissen des Lebens ignoriert. Letzteres ist in keinem Bild sowie in 

keiner Sprache zugänglich, ohne diese aus dem Bezug von Pathos/Sprache 

streichen zu müssen, sofern die „Selbstexplikation“ des Lebens denselben 

benutzt, um seine immanent praktischen Verwandlungen im „Sagen des 

Lebens“ durch die Oszillation von Freude/Schmerz hindurch vernehmbar und 

vollziehbar werden zu lassen, ohne allerdings hierbei eine Hermeneutik des 

different verbleibenden Sinns im Sein zu benötigen, welches transzendente 

Abschließbarkeit verheißen würde bzw. nur eine durch konzeptuelle und 

 
36 Vgl. M. Bitbol, Maintenant la finitude. Peut-on penser l’Absolu?, Paris, Flammarion, 

2020. 
37 Vgl. Au-delà du renversement copernicien: la question de la phénoménologie et de son 

fondement, Den Haag, Kluwer, 1976, S. 59f. 



KÜHN 265 

kulturell „symbolische Institutionen“ sofort geprägte 

Erfahrungsunmittelbarkeit.38 

Ergänzen wir noch die bisherige Untersuchung durch die vorzeitliche 

wie vorontische Sichtweise Heideggers des „Es gibt“, dann ergibt sich 

zusammen mit der Korrelation von Sein/Dasein im „Ereignis“ eine 

transzendentale Bestimmung, welche Präsenz und Seinsvergessenheit 

gleichermaßen verwirklicht wie das Nicht-Erscheinen im Erscheinen. Die 

Parallele von generativer Phänomenologie und Fundamentalontologie enthält 

einen Überschneidungspunkt von Negativität und Seinsfaktizität als Entzug 

und Aletheia, welche den Aufbruch von Sinn für das Dasein an dessen 

Begegnungsoffenheit für die Seienden schlechthin bindet. Das heißt, es findet 

keine Reduktion für das Bewusstsein mehr statt, sondern Dasein und Ereignis 

sind seinsgeschichtlich miteinander verknüpft, so dass die Begegnungen mit 

dem Seienden unter gnoseologischen Vorentscheidungen wie Idee, perceptio, 

Vorstellung, Machenschaft der Technik etc. statthaben, die das Sein in seinem 

Erscheinen begrenzen, so wie ein methodischer Primat der Objektivität die 

immanente Manifestation des rein phänomenologischen Lebens beschränkt 

oder sogar verunmöglicht. Mithin hat die Transzendentalität von „Es gibt“ 

oder „Ereignis“ eine kritische Funktion, welche eine grundsätzliche 

phänomenologische Besinnung erfordert, welche dem Zusammenhang von 

Generativität/Absolutem einerseits und Empfinden/Materialität andererseits 

zugutekommt, insoweit Heidegger39 stets darauf verwies, dass das, was im 

Mittelpunkt der Phänomenologie zu stehen habe, gerade das Nicht-

Erscheinen oder „Unscheinbare“ wäre. 

Damit gewinnt neben der originär aisthetischen wie ästhetischen 

Wirklichkeit des Erscheinens ebenfalls der Bezug von 

Transzendentalität/Geschichte zusätzlich an Bedeutung, da der „Rückzug der 

Götter“, um an Hölderlin erneut zu erinnern, in der Moderne deren 

dekonstruktiv oder genealogisch bestimmten Methodenfragen nicht 

übersehen werden können und über die Problematik begrenzter Diskursivität 

noch hinausgehen. Der tragische Fehler in Philosophie und Dichtung wäre 

danach entweder die spekulative Überschreitung der kantischen 

Erfahrungsgrenzen oder die wahnsinnige Verknüpfung mit dem 

Unmittelbaren wie bei Ödipus, um in beiden Fällen eine Hybris zu 

beschwören, die sich im kongenitalen Verhältnis von Phänomenologie und 

Transzendentalität nicht wiederholen soll, wodurch die Herausstellung von 

anonymen und vor-ontischen Erscheinensstrukturen im modernen Kontext 

 
38 Vgl. M. Henry, Inkarnation. Eine Phänomenologie des Fleisches, Freiburg/München, Karl 

Alber, 2002, 194ff.; M. Richir, Phénoménologie et institutions symboliques, Grenoble, 

Millon, 1988. 
39 Vgl. Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis (HGA 65), Frankfurt am Main, Vittorio 

Klostermann, 2003, S. 69ff. 



KÜHN 266 

eine gewisse Plausibilität erhält. Endlichkeit der Existenz wird dadurch zur 

ihrer unendlichen Vermittlung, da das Pathos als originäre Wunde erlebt wird, 

welche aus der Epoché eine Katharsis des Bezugs von Affekt/Vorstellung 

werden lässt, um die Nichtigkeitserfahrung der Trennung von 

Göttlichem/Menschlichem bzw. die Unkalkulierbarkeit der Sinnbildungen 

erträglich zu machen. 

Die Transzendentalität des Sinnlichen beinhaltet ebenfalls die Faktizität 

des Schmerzes, welcher jede Möglichkeitsbedingung begleitet und wie die 

Lust des Ästhetischen zur affektiv leiblichen Materialität von 

Pathos/Erscheinen gehört, die als originäre Passibilität gerade die Moderne 

als technisch-wissenschaftliche Machbarkeit prinzipiell herausfordert. Das 

Verhältnis von Geschichtlichkeit und immer oszillierender Historialität von 

Freude/Schmerz findet keine welthafte Antwort, so dass Transzendentalität 

per se ein Absolutes als Abgründigkeit mit sich führt, die ebenfalls 

methodisch oder begrifflich nicht eingeholt werden kann. Insofern ist 

Transzendentalität stets auch die säkulare Sprache metaphysischer 

Letztbegründungsversuche durch Stellvertretung, die in Konstruktion und 

Spekulation gegeben ist. Die Katharsis ist Zerrissenwerden der 

phänomenologischen Möglichkeiten, die im Aufbrechen des Sinns ihren 

Nullpunkt besitzen, dem intentional die Erfüllung verweigert ist, sofern die 

Mächtigkeit der unendlichen Verschiebungen sich im Endlichen bekundet, 

welche dekonstruktiv die Moderne charakterisiert, um das Erscheinen zur 

bloßen „Spur“ wie bei Derrida werden zu lassen. Dadurch ist ständig eine 

operative Aufhebung am Werk, welche für jede Produktion zugleich stete 

Dissemination bedeutet, weshalb die Generativität weder arché noch télos, 

wie erwähnt, aufzufinden vermag. Damit kann jeweils nur das Außen der 

Transzendenz signiert werden und sich die Katharsis der transzendentalen 

Reduktion als schicksalhafte Thanatologie im Sinne eines faktisch 

endgültigen „Mangels“ herausstellen, an dem jedes Begehren nach 

erfüllender Objektsuche zerbricht, wie schon Jacques Lacan40 solche 

Deontologisierung aller Signifikanz für die praktische wie theoretische 

Analyse als existentielle und therapeutische Grundwahrheit erhob. 

Aber zugleich breitet sich das originäre Pathos subjektiver 

Affektabilität über die ganze Zeitlichkeit aus, um jede Eidetik zu 

desavouieren, welche das Erscheinen begrifflich beherrschen möchte, da das 

Pathische als materiale Originarität der Phänomenalisierung von jeder 

Vorstellbarkeit leert, welche an die Stelle des Selbsterscheinen des 

Erscheinens treten möchte. Insofern ist die Phänomenologie gleichfalls eine 

Korrektur jener Anthropologie, welche in einer geschichtlichen Humanitas 

allein deren Verwirklichung oder sogar Vollendung wähnt. Denn das 

 
40 Vgl. Le Séminaire XVII: L’envers de la psychanalyse, Paris, Seuil, 1991, S. 61ff. 



KÜHN 267 

originäre Erscheinen ist weder intentionales Ich-Subjekt noch Mensch mit 

einer vorausgesetzten metaphysischen Natur, sondern konstitutive 

„Unmöglichkeit“, sich in irgendeiner Transzendenz als Vermittlung zu 

vollenden, wie besonders Georges Bataille41 durch seinen Begriff der 

„Souveränität“ unterstrich, die eine Autonomie in der Immanenz meint, 

welche im Leben als reinem Begehren statthat, für das keine Sinngebung zur 

Verfügung steht. Nur so können Produktivität und Transitivität in einem 

originären „Ich kann“ zusammenfallen, welches als Potentialität keine 

Möglichkeit im Sein ausklammert, was demzufolge dessen eigentliches 

Apriori als Transzendentalität praktischer Phänomenologie vor jeder 

Diskursivität einschließt.42 

Wenn daher in der gegenwärtigen phänomenologischen Diskussion die 

Position vertreten wird, die Immanenz würde von der Transzendenz 

durchstoßen, da Transzendentalität und Wirkliches sich anfänglich einander 

durchdringen, dann gilt dies nur für den Bereich einer ekstatischen 

Sinnbildung, weil das eigentlich Wirkliche und Transzendentale allein in 

einem sich selbst gründenden Leben gegeben sein können. Die ursprüngliche 

Korrelation kann dann nicht länger die Verflechtung von Sein/Denken sein, 

weil jeglichem Sein wie Denken das Leben in seinem immanenten 

Selbsterscheinen vorausliegt. Unsere kritisch phänomenologische 

Untersuchung zur gegenwärtigen Frage des originären Aufbrechens des 

Erscheinens verweist daher auf eine Duplizität in der Phänomenalisierung 

von Welt/Leben zurück, die nicht einfach ignoriert werden kann. Denn sonst 

bleibt die Frage nach der Transitivität bei einer Kluft stehen, welche nur die 

Negativität der intentionalen Prozesse erklärt, ohne den fundamentaleren 

Bezug von Transzendentalität und Subjektivität aufgeklärt zu haben, wo 

Aktivität/Passivität zwar die ontischen Erscheinungen bestimmen, aber selber 

in einem abyssalen Pathos wurzeln. In diesem ergreift das Leben sich selbst 

gleichursprünglich passiv wie aktiv, um diesseits jeder Bildlichkeit zunächst 

leiblich unaufhebbarer Vollzug zu sein, der niemals von irgendeiner 

generativen Methode sichtbar gemacht werden kann oder sogar aus dieser 

hervorgehen würde. Die Dynamik der Sinnbildung ist mit anderen Worten 

folglich material phänomenologisch bestimmt, so dass alle Praxis- und 

Transzendentalitätsformen an dieser originären Materialität zu messen 

bleiben und nicht ausschließlich an ontologisch-gnoseologischen wie 

geschichtlichen Sinnkonfigurationen, worüber alle methodischen 

Differenzierungen nicht hinwegtäuschen können, auch wenn sie 

bewusstseinsbezogen eine relative Berechtigung besitzen. 

 
41 Vgl. Die psychologische Struktur des Faschismus. Die Souveränität, München, Matthes & 

Seitz, 1978, S. 45-86. 
42 Vgl. D. Popa, B. Kanabus u. F. Bruschi (Hgg.), La portée pratique de la phénoménologie. 

Normativité, critique sociale et psychopathologie, Bruxelles, Peter Lang, 2014. 



KÜHN 268 

Heben Epoché und reduktive Generativität tendenziell schließlich 

ebenfalls jede gesellschaftliche Entfremdung als Ansprüche eines 

symbolischen oder gewaltorientierten Außen auf, wie Michel Foucault43 

seine Diskurs- und Machtanalysen in epistemischer Transzendentalität eines 

historischen Wissenschaftsfeldes analysierte, dessen Ursprung außerhalb 

eines solchen Außen nicht aufweisbar ist, dann stoßen wir auf eine Praxis, 

welche die Phänomenologie ermöglichen will. Nämlich nicht nur als 

gesellschaftliche und geschichtliche Hermeneutik der Dingbewandtnis als 

Gebrauch und daran geknüpften alltäglichen Redens,44 sondern darüber 

hinaus als jene gegenreduktive Praxis, wie sie sich als transitive Produktivität 

aus den konkreten Vermögen des Lebens ergibt, die vor allen 

Verstandesvermögen liegen. Denn im Pathos des originären Lebens ruht eine 

unzerstörbar subjektive Praxis, welche keine methodologisch transzendentale 

Universalität gesellschaftlicher Transzendenz zunächst ist, sondern 

immanente Vollzugswirklichkeit als je unmittelbar leibliches Können. Darin 

vereinen die Materie der Welt und die Empfindungsmaterialität unseres 

Leibes sich in einer lebendigen Bewegung, in welcher unsere originäre 

Potentialisierung je neu verwirklicht wird, wie schon Sartre die Dialektik 

zwischen Individuum, Gesellschaft und Welt herausarbeitete.45 

Diesbezüglich von einer „Kluft“ zu sprechen, welche das Nicht-Ich im Sinne 

Fichtes als Freiheit integrierter Kausalität in sich aufnehme, lässt offen, wie 

eine Kluft originärer Praxis zugleich Kraft oder Energie des Lebens selbst zu 

sein vermag, falls die pathische Immanenz an irgendeiner Stelle oder zu 

irgendeinem Augenblick auch nur einmal kurz unterbrochen würde. Wie 

beim bewusstseinsbezogenen Sinnaufbruch arbeitet auch ein in der Differenz 

begründeter individueller sozialer Handlungsbegriff mit einer an der 

Andersheit orientierten Begrifflichkeit, welche die Vermittlung von 

Trennung und Freiheit innerhalb einer Bildhaftigkeit denkt, welche von einer 

„Erschütterung“ (choc) durch die Transzendenz ausgeht.46 

Jegliche Berührung, Erschütterung oder praktische Kreativität lässt sich 

demzufolge nicht aus der Differenz von Ich/Sein aufweisen, da dabei ein 

„apriorischer Widerstand“ gedacht wird, welcher nicht der originären 

 
43 Vgl. L’ordre du discours, Paris, Gallimard, 1971 (dt. Die Ordnung des Diskurses, 

Frankfurt am Main, Fischer, 1991). 
44 Vgl. B. Liebsch (Hg.), Grundfragen hermeneutischer Anthropologie. Paul Ricœurs Werk 

im historischen Kontext: Existenz, Interpretation, Praxis, Geschichte, Teil II: Praxis. 

Selbstsein und Alterität, Ethik und Politik, Baden-Baden, Karl Alber, 2024, hier S. 2021ff. 
45 Vgl. V. De Cooregyter, Sartre et la vie de la matière, in: I.-J. Renaudie u. C. V. Spaak 

(Hgg.), Phénoménologies de la matière, Paris, CNRS, 2021, S. 247-268. 
46 Vgl. P. Slama, Phénoménologie transcendantale et histoire. Sur trois figures de la 

philosophie transcendantale, in: I. Fazakas u. P. Slama (Hgg.), La phénoménologie 

transcendantale aujourd’hui. Autour du Clignotement de l’être d’Alexander Schnell, Paris, 

Hermann, 2023, S. 321-353. 



KÜHN 269 

Widerständigkeit als je unmittelbarer Passibilität von Leib/Leben entspricht. 

Anders gesagt, kann äußerer Widerstand nur erfahren werden, wenn die 

innerleibliche Widerständigkeit immer schon zuvor erprobt wurde, mit der 

das Leben als „Anstrengung“ (effort) auf sich selbst lastet, wie schon Maine 

de Biran deutlicher als Fichte herausstreichen konnte.47 Eine „selbstgegebene 

Notwendigkeit“, wie die transzendentale Spekulation bei Fichte wie 

Schelling lautet, und auch bei Hegel dialektisch als Weg des absoluten 

Denkens für das Bewusstsein als Erfahrung phänomenalisiert wurde, 

versöhnt Endlichkeit/Freiheit nur begrifflich – lässt das Denken nur 

theoretisch zur Handlung werden, während im originär phänomenologischen 

Sinn das Sein selbst Tun als Leben in ständiger Produktivität eines vom 

letzteren ungetrennten „Ich kann“ transzendentale Subjektivität ist. Das ist 

keine „psychologisch-theologische“ Hypostasierung unserer Potentialität, 

wie Paul Slama mit Bezug auf Kant unterstreichen möchte,48 sondern die 

praktische Historialität eines Absoluten, welches in seiner Phänomenalität 

weder einen ontologischen Gottesbeweis noch eine Idee des Unendlichen 

impliziert, wie Kant vor allem an Descartes kritisierte.49 Da im pathischen 

Leben jede Objektvorstellung originär aufgehoben ist, wird hier mithin keine 

Kraft als subjektive Praxis onto-theologisch oder vitalistisch vergöttlicht, 

sondern Leben in seiner permanenten Selbstbewegtheit radikal 

phänomenologisch durch alle affektiven Modalisierungen ohne Bildlichkeit 

in seiner je transzendentalen Wirklichkeit erprobt. 

Im je unmittelbaren Tun als immanentem Selbstvollzug subjektiver 

Praxis „blinzelt“ (clignote) demzufolge letztlich kein Sinn oder Sein, um den 

phänomenologischen Leitbegriff von Alexander Schnell paradigmatisch für 

die gnoseologisch-ontologische Differenzanalyse als aufbrechender 

Sinnbildung abschließend nochmals zu erwähnen. Vielmehr ergreift sich im 

Tun das Leben als subjektive Transzendentalität in seiner Autarkie oder 

Autonomie selbst, was Kant als theoretischen Gottesbegriff für die 

transzendentale Illusion eines intuitiven Höchsten Seins destruieren wollte, 

aber die „falsche Selbstbefriedigung“ des Verstandes dabei auf ein 

pathologisches Gefühl zurückführte, nämlich die Abgründigkeit der 

Erkenntnisbegrenzung durch „schauderhaft erhabene“ Ewigkeit mittels 

 
47 Vgl. C. Canullo, Corps subjectif et ipséité charnelle. Vers une subjectivité affective, in: B. 

Michel, D. Pradelle u. F.-D. Sebbah (Hgg.), Immanence et incarnation. Sur la pensée de 

Michel Henry, Paris, Manucius, 2024, S. 107-125; R. Kühn, Meta-Genealogie originären 

Erscheinens, S. 49-88: Kraft und leibliche Bewegung gemäß Maine de Biran. 
48 Phénoménologie transcendantale et histoire. Sur trois figures de la philosophie 

transcendantale, Paris, Hermann, 2023, S. 338ff. 
49 Vgl. A. G. Lind, Dieu à l’épreuve. Lecture henryenne de la preuve anselmienne et ses 

répercussions phénoménologiques, Toulouse, Parole Silence, 2023, S. 225ff. 



KÜHN 270 

kosmologischer Erkenntniskritik überwinden zu wollen.50 Es blieb für die 

moderne Folgezeit daraufhin nur die Möglichkeit, innerhalb eines 

Differenzdenkens der Abgründigkeit als Kluft diese sich im Bewusstsein 

eröffnende Andersheit als in die Immanenz sich vertiefende Vor-Immanenz 

weiter zu denken, ohne damit den Abgrund der Endlichkeit jedoch in einer 

Präsenz verankern zu können, wo diese keine Fremdheit mehr bedeutet, 

sondern die durch nichts aufhebbare „Nacht des Fleisches“ als je absolute 

Gegenwärtigkeit des absoluten Lebens ohne Zeit.51 

Alle Begriffe wie „ewiger Widerstand“ der Transzendenz, generative 

Sinnbildung durch Alterität oder gegenseitige „Färbung“ von Ipseität/Welt 

als „Spalt“, um „Spekulatives im Transzendentalen aufzuerlegen, das niemals 

transzendental sein wird“,52 plädieren daher für eine „Trennung“, welche seit 

Heidegger – neben den dargestellten phänomenologischen 

Vorentscheidungen – auch eine geschichtliche „Not“ zum Ausdruck bringt, 

die das Dasein in seiner Grundstimmung als „Geworfensein“ durchzieht und 

sich in der Moderne epochal ausgebreitet hat. Um daraus methodische 

Legitimierungen zu schöpfen, denen als individuelle wie kulturelle Erfahrung 

nicht zu widersprechen ist, da sie je in einem Affekt gründen, der allerdings 

seine eigene immanente Erprobung nicht bis in den Grund möglicher 

materialer Phänomenalität selbst weiterverfolgt hat. Darauf prinzipiell 

hinzuweisen, war einer der Leitfäden dieser Untersuchung, um aufzuweisen, 

dass die Phänomenologie nicht bei wissenschaftlichen Konventionen stehen 

bleiben muss, wie sie einem diskursiven Konsens entlehnt sind, der alles 

Unsichtbare nur als Chiasmus mit einem Sichtbaren wahrnimmt, ohne diesem 

Unsichtbaren eine autonome Erscheinenssphäre zuzuerkennen, in der es sich 

allein verwirklichen kann. Dabei kann es ebenfalls mit keinem naturhaft 

„Unbewussten“ identisch sein, wie dieses seit der Romantik, Schelling und 

Freud die originär transzendentale Verlebendigung als Wirklichkeit einer je 

konkreten Lebensbestimmung ersetzen will,53 um sie in das Anderswo einer 

Transzendenz zu verlegen, welche solche Wirklichkeit nicht kennt. 

Demzufolge folgt die Phänomenologie niemals einem Unbewussten im 

ontischen Sinne, sondern sie ist aufgerufen zu überprüfen, ob sie die originäre 

Phänomenalisierung in Bereiche verlegt hat, die von ihrer ekstatischen 

Struktur her keine Originarität zulassen, sofern darin eine Abständigkeit die 

Unmittelbarkeit des Erscheinens für sich selbst verhindert. Neben 

 
50 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, 2. Auflage 1787 (Kants Werke Akademie Textausgabe III), 

Berlin, De Gruyter, 1968, S. 409 (B 641), dazu P. Slama, Phénoménologie transcendantale 

et histoire, S. 341. 
51 Vgl. M. Henry, Inkarnation, S. 412. 
52 P. Slama, Phénoménologie transcendantale et histoire, S. 351f. 
53 Vgl. R. Kühn, Affekt und Triebschicksal. Radikal phänomenologische Verortung 

metapsychologischer Grundbegriffe: Nachträglichkeit – Todestrieb – Sublimierung, 

Bukarest, Zeta Books, 2024, S. 107ff. 



KÜHN 271 

Unbewusstem und Transzendenz schließt dies gleichfalls den angenommenen 

Primat von Zeitlichkeit ein, welche insgesamt die Generativität diskursiv 

beherrschen. Diese orientiert die jüngere Phänomenologie, ohne selbst all ihre 

maßgeblichen Entscheidungen ermessen zu haben, wie es einer 

transzendentalen Phänomenologie und ihrer unternommenen Negation 

zugemutet werden kann. Wie László Tengelyi über Richir schrieb, wird „von 

den neuen Phänomenologen das Phänomen als ein Ereignis behandelt, dem 

keine vorgegebenen Möglichkeitsbedingungen Schranken setzen können“.54 

Dies als „unsagbare Faktizität und Kontingenz“ angesichts klassisch 

eidetischer Phänomenologie anzuerkennen, haben wir für den Aufbruch der 

Sinnbildung als sens se faisant plausibilisiert. Aber fällt damit auch die 

radikal phänomenologische Bedingung eines originären Lebens fort? 

 
 

 
54 Richir, Marc, in: T. Bedorf u. K. Röttgers (Hgg.), Die französische Philosophie im 20. 

Jahrhundert. Ein Autorenhandbuch, Darmstadt, Herder, 2009, S. 288-291, hier S. 291. 





 

 

La phénoménologie transcendantale : phénoménologie initiatique 

ou phénoménologie thérapeutique ? 

 

Charles-André Mangeney 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

La thèse sur laquelle nous voudrions revenir est celle dont nous 

emprunterions volontiers la formulation au Michel Henry de Phénoménologie 

matérielle, puisqu’il y écrivait que « toute phénoménologie est en tant que 

telle transcendantale »1. Or une telle thèse – que l’on pourrait qualifier de 

« méta-phénoménologique », puisqu’elle n’est pas une affirmation de la 

phénoménologie sur ses objets, mais une affirmation portant sur la 

phénoménologie elle-même ressaisie comme objet, c’est-à-dire comme 

doctrine – est en réalité très contraignante, puisqu’elle établit un rapport 

analytique, c’est-à-dire d’inclusion nécessaire, de la phénoménologie et du 

transcendantalisme. Ce qui signifie réciproquement, comme Husserl l’a 

formulé lui-même au § 87 des Ideen I, que « faute d’avoir saisi le caractère 

propre de l’attitude transcendantale […] on peut certes employer le mot 

“phénoménologie”, on ne tient pas la chose2 », autrement dit, inclure 

analytiquement le transcendantalisme dans la phénoménologie implique en 

quelque sorte tout aussi analytiquement qu’une phénoménologie qui 

prétendrait pouvoir demeurer ce qu’elle est tout en faisant l’économie du 

transcendantal ne serait en réalité plus phénoménologique du tout : autant 

prétendre user d’un concept de « triangle » duquel on aurait par ailleurs retiré 

la propriété d’avoir trois côtés distincts.  

  Or, ce que l’on nommera à présent la « thèse analytique 

transcendantaliste » eu égard à la nature de la phénoménologie3 vient se 

heurter très brutalement, on le sait, et surtout en contexte francophone, à une 

 
1 M. Henry, Phénoménologie matérielle, Paris, P.U.F., coll. « Épiméthée », 1990, p. 25. 
2 E. Husserl, Idées directrices pour une phénoménologie pure et une philosophie 

phénoménologique, trad. fr. J-F. Lavigne, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 2018, p. 267-268.  
3 Thèse qui est donc la thèse méta-phénoménologique d’inclusion analytique du 

transcendantalisme dans la phénoménologie. 

Ce qui apparaissait déjà si nettement chez 

Kant vaut encore pour Husserl : 

l’impuissance de cette philosophie à rompre 

avec la forme du sens commun. 

 

G. Deleuze, Logique du sens 



MANGENEY 274 

stratégie de réception de la phénoménologie husserlienne consistant à 

soutenir la thèse contradictoire, à savoir une « thèse synthétique » : la 

phénoménologie n’aurait qu’été accidentellement transcendantale puisqu’elle 

aurait, en réalité, effectué un « tournant transcendantal » que J-F Lavigne a 

pu dater très précisément de décembre 19064, et qui consiste en la substitution 

d’un idéalisme transcendantal à la seule « psychologie eidétique 

immanentiste » qui valait jusque là. On retrouvera cette « thèse synthétique » 

chez bien des post-husserliens qui en profiteront généralement pour ajouter 

que le « tournant transcendantal » de la phénoménologie aura été pour elle 

une manière de singulièrement mal tourner : Ricœur a par exemple pu, très 

tôt, y voir un « nouvel idéalisme » exposé radicalement par son auteur dans 

les Méditations cartésiennes et pour lequel « le monde n’est plus seulement 

“pour moi”, mais tire de “moi” toute sa validité ontologique »5, ce qui sera 

encore le cas, à l’heure actuelle, chez Jocelyn Benoist :  

 

La promotion de la phénoménologie qui, au départ, n’était qu’une méthode, 

au rang de science ayant son domaine d’objectivité propre, constitue en fait 

l’enjeu du tournant transcendantal. D’une prise en compte systématique de la 

façon dont les choses apparaissent afin d’élucider leurs concepts à l’idée d’une 

science de l’apparaître, constitué en domaine autonome et clos sur soi : ainsi 

faut-il décrire le devenir du concept de « phénoménologie ».6 

 
4 J-F. Lavigne, Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). Des Recherches 

logiques aux Ideen : la genèse de l’idéalisme transcendantal phénoménologique, Paris, 

P.U.F, coll. « Épiméthée », 2005, p. 549-562.  
5 P. Ricœur, A l’école de la phénoménologie, Paris, Vrin, coll. « Bibliothèque d’histoire de 

la philosophie », 2004, p. 15.  
6 J. Benoist, L’adresse du réel, Paris, Vrin, coll. « Moments philosophiques », 2017, p. 207. 

On s’apercevra aisément de la vivacité actuelle de cette façon d’accueillir l’idéalisme 

transcendantal husserlien en se référant au dernier livre en date de Claude Romano, ouvrage 

pour lequel la phénoménologie husserlienne échoue dans son projet de rendre raison de 

l’« attitude naturelle » en raison même de son transcendantalisme : « La réduction 

transcendantale, affirme Husserl, ne conduit pas à “perdre” le monde, mais à le retrouver 

dans l’épochè en le réinterprétant comme le pur corrélat de sa “constitution transcendantale” 

par le sujet. Mais il s’ensuit alors que le monde perdu et le monde retrouvé ne sont justement 

pas les mêmes. Le monde avec lequel on renoue au terme de la réduction n’est pas celui dont 

on est parti, celui dont nous parlait le réalisme (ou “l’attitude naturelle”) quand il prêtait aux 

choses une existence indépendante de la nôtre. On n’a rétablit un lien direct avec le monde 

qu’au prix de son sacrifice, en le changeant subrepticement en un système d’apparences 

subjectives, c’est-à-dire en identifiant son être et son apparaître ». C. Romano, 

L’appartenance au monde, Paris, Seuil, coll. « L’ordre philosophique », 2025, p. 50-51. On 

pourrait toutefois se demander si cette interprétation de l’idéalisme transcendantal, surtout 

dans la version très caricaturale qu’en dessine l’ouvrage de Claude Romano, ne se heurte pas 

de toute façon à la distinction eidétique posée par Husserl dès les Recherches logiques et sur 

laquelle il ne reviendra jamais vraiment, distinction qui consiste justement à différencier 

radicalement le vécu de perception – dont le propre est que son être se confond avec son 

apparaître – et le perçu lui-même dont nous vivons la perception – dont le propre est, cette 

fois, que son être excède nécessairement son apparaître. Si vraiment le fin mot de la 

phénoménologie consistait à réduire le réel à n’être que son phénomène, le 

transcendantalisme de Husserl l’amènerait à une confusion qu’il a tenté d’éviter toute sa vie, 



MANGENEY 275 

On peut d’ailleurs faire ici une remarque incidente d’histoire de la 

phénoménologie : seuls les phénoménologues qui refusent l’idée de 

« phénoménologie transcendantale » thématisent le « tournant 

transcendantal » de la phénoménologie – ce « tournant » étant toujours, pour 

ainsi dire, un dévoiement –, là où, à l’inverse, les phénoménologues qui 

prônent la transcendantalité de la phénoménologie refusent l’idée même de 

« tournant », comme si, en réalité, la phénoménologie avait toujours été, en 

un certain sens, transcendantale, et ce, même avant de se thématiser 

explicitement comme telle. Ainsi par exemple de Fink qui, dans « La 

philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl face à la critique 

contemporaine », voit le transcendantalisme comme le telos nécessaire des 

Recherches logiques elles-mêmes :  

 

[…] la démarche des Recherches logiques : attitude « objective » vis-à-vis des 

formations logiques et retour « subjectif » aux vécus […] recelait, dans 

l’obscurité de sa fondation méthodologique, un motif qui conduisit à la 

« réduction phénoménologique », par laquelle l’intention philosophique de 

Husserl vient à elle-même.7  

 

En d’autres termes, pour Fink, parler de « transcendantalisme » ou 

« d’idéalisme transcendantal » n’aurait en rien altéré, voir trahi l’esprit de la 

phénoménologie, mais l’aurait simplement clarifié et parachevé.  

Or, cette alternative – dont nous ne sommes en réalité toujours, et 

désespérément, pas sortis – entre « thèse analytique transcendantaliste » et 

« thèse synthétique anti-transcendantaliste » va poser un problème insigne, 

problème au sujet duquel nous souhaiterions essayer aujourd’hui de proposer, 

autant que possible, une solution. Formulons ce problème comme suit :  

D’un côté, les tenanciers de la « thèse synthétique » mise au service 

d’un anti-transcendantalisme ont toujours la même stratégie consistant à jouer 

la phénoménologie contre le transcendantal. L’argument est partout le même, 

et peut s’exprimer selon le syllogisme suivant : 

(1) Par « philosophie transcendantale » on dira généralement qu’on 

entend une « théorie de la constitution au sens large », et par « constitution au 

sens large » on désignera l’activité subjective – même si son sujet n’est pas 

empirique – subreptice et cachée de synthèse, en amont de l’expérience, de 

l’objet de cette expérience, et ceci afin qu’on puisse en faire l’expérience, 

activité cachée à l’« attitude naturelle » et à laquelle on n’accédera que par 

une « réflexion transcendantale », qu’il s’agisse, comme chez Kant, d’une 

 
celle précisément qui consiste à confondre le phénomène et la chose que ce phénomène 

phénoménalise.  
7 E. Fink, « La philosophie phénoménologique d’Edmund Husserl face à la critique 

contemporaine » in De la phénoménologie, tr. fr. D. Franck, Paris, Les Éditions de Minuit, 

coll. « Arguments », 1974, p. 95. 



MANGENEY 276 

déduction transcendantale, ou comme en phénoménologie, par exemple chez 

Husserl et Fink, d’une expérience propre du transcendantal. Le philosophe 

transcendantal investiguera donc non pas comment nous faisons 

cognitivement ce que nous faisons avec le donné (ce que Husserl nommerait 

« genèse active »8), mais bien comment nous faisons cognitivement le donné 

lui-même (la « genèse passive »9), et, là encore, il n’importe aucunement que 

cette « genèse passive » soit seulement morphogénétique comme chez Kant, 

où il s’agit pour l’entendement de donner une forme intellectuelle aux 

données sensibles, ou ontogénétique, comme chez Fink ou Alexander 

Schnell, où la question est celle de la détermination transcendantale de 

l’« origine du monde »10 lui-même. 

(2) Or, dirons ensuite les « anti-transcendantalistes synthétiques », si la 

phénoménologie se fonde, comme le dit le « principe des principes »11, sur la 

donation en chair et en os comme source fondamentale de validité, à savoir 

sur ce que nous pouvons vivre dans une évidence indubitable, alors il faut 

bien concéder que, en réalité, nous ne vivons jamais véritablement les 

synthèses de l’objet de l’expérience, tout simplement parce que toute 

expérience commence par être expérience d’un objet, d’un donné déjà là. Ou 

encore, parce que toute conscience est conscience de quelque chose, il n’y 

aurait pas de sens à aller chercher la conscience en amont du quelque chose 

dont elle est conscience, quelque chose dont elle serait paradoxalement 

conscience de la formation, ou de son devenir-quelque-chose-pour-elle. 

(3) Donc l’exigence phénoménologique exclut par elle-même la 

constitution, et a fortiori le transcendantalisme. 

Un tel syllogisme est exactement enveloppé dans l’argument donné par 

Jocelyn Benoist à l’encontre de la phénoménologie transcendantale :  

 

Tout se passe comme si nous avions d’abord, par quelque jugement ou 

quelque pratique, à rendre l’objet tel que nous puissions lui appliquer une 

norme donnée, cette norme ne pouvons être appliquée qu’à un objet qui, pour 

ainsi dire, lui a été rendu propre. Ce n’est pourtant pas ainsi que les choses se 

 
8 E. Husserl, Méditations cartésiennes. Introduction à la phénoménologie, trad. fr. G. Pfeiffer 

et E. Levinas, Paris, Vrin, coll. « Bibliothèque des textes philosophiques », 1992, p. 231.  
9 Ibid., p. 233.  
10 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 119. Sur la question de la « productivité » de 

l’apparaître chez Fink, dans son aspect « cosmologique » et plus particulièrement 

« ontogonique », nous renvoyons à A. Schnell, Monde et phénoménalisation. La 

phénoménologie spéculative d’Eugen Fink, Dixmont, Mémoires des Annales de 

Phénoménologie, 2024, p.148 et 149 notamment.  
11 E. Husserl, Husserl et la naissance de la phénoménologie (1900-1913). Des Recherches 

logiques aux Ideen : la genèse de l’idéalisme transcendantal phénoménologique, op. cit., 

p. 71. 



MANGENEY 277 

passent […]. Il n’y a rien comme des méta-jugements, ou des jugements a 

priori « constitutifs ».12  

 

Ainsi, si l’un des mots d’ordre de la phénoménologie est donc bien « autant 

d’apparaître, autant d’être »13, et si la constitution transcendantale n’apparaît 

pas (« ce n’est pas ainsi que les choses se passent »), alors le 

transcendantalisme déforme notre rapport vécu aux choses, et n’a donc pas sa 

place en phénoménologie.  

Pourtant, une telle option théorique va venir buter sur une difficulté 

qu’Alexander Schnell a parfaitement formulée :  

 

[…] si la corrélation noético-noématique est comprise en ce sens que les 

phénomènes en tant qu’événements arrivent à la conscience vivante, mais 

qu’en même temps toute formation de sens s’accomplit non seulement de 

façon anonyme, mais encore de façon « asubjective » (ce qui signifie 

nécessairement « indépendamment d’une opération constitutive relevant de la 

conscience transcendantale »), alors le volet « subjectif » de cette corrélation 

se réduit à un procédé passif, à un subir purement réceptif, voire même à un 

voir totalement désintéressé, ce qui reviendrait à un simple empirisme et ce 

qui rendrait compréhensible pourquoi l’un des représentants les plus jeunes de 

cette « nouvelle phénoménologie en France » (Benoist) déclare ouvertement 

défendre une « philosophie réaliste ».14  

 

Le raisonnement d’Alexander Schnell semble être ici le suivant : dès lors que 

l’on identifie, comme le font d’ailleurs conjointement Alexander Schnell et 

Jocelyn Benoist, le transcendantalisme et la thèse que toute expérience 

suppose une « opération constitutive relevant de la conscience 

transcendantale », refuser une telle opérativité constituante impliquera de 

 
12 J. Benoist, L’adresse du réel, op. cit., p. 75. Nous soulignons. Bien avant Jocelyn Benoist, 

cette critique du transcendantalisme au nom du descriptivisme phénoménologique était déjà 

mise en place par Merleau-Ponty lui-même, puisqu’il voyait justement dans ce qu’il nommait 

un « idéalisme de la synthèse » consubstantielle à la philosophie transcendantale une théorie 

qui « déforme […] notre relation vécue avec les choses », déformation contre laquelle la 

phénoménologie devait précisément s’élever. Voir ici M. Merleau-Ponty, Phénoménologie 

de la perception, Paris, Gallimard, coll. « Tel », 1945, p. 376.  
13 Voir par exemple M. Henry, « Quatre principes de la phénoménologie » in 

Phénoménologie de la vie, t. I, De la phénoménologie, Paris, P.U.F, coll. « Épiméthée », 

p. 77. Ce principe ne signifiant pas, comme on le croît parfois, qu’il s’agirait pour la 

phénoménologie de réduire l’être à son apparaître (conformément à une forme d’idéalisme 

subjectif phénoméniste), mais tout au contraire d’établir l’a priori universel de corrélation 

conformément à l’eidos duquel il n’existe pas d’objet qui ne soit susceptible d’apparaître 

d’une certaine façon, et pas d’apparaître, c’est-à-dire de phénomène, qui ne donne un objet 

qui est justement autre que lui. La contrainte que recèle ce premier principe 

phénoménologique est celle d’une descriptibilité de droit des modes de donation de tout 

objet, et rien de plus.  
14 A. Schnell, Le clignotement de l’être, Paris, Hermann, coll. « Le bel aujourd’hui », 2021, 

p. 98. Nous soulignons.  



MANGENEY 278 

refuser l’idée même de transcendantal – ce qu’assume parfaitement Jocelyn 

Benoist, de même d’ailleurs que Claude Romano – mais, et sur ce point le 

raisonnement d’Alexander Schnell semble inattaquable, refuser ainsi toute 

idée du transcendantal au motif qu’il impliquerait une opérativité constituante 

descriptivement introuvable revient à entériner, quoi qu’on affirme ou qu’on 

en dise par ailleurs, un empirisme pur et simple, empirisme lui-même fondé 

sur une réceptivité seulement empirique (puisque non transcendantale) et qui 

sera, dès lors, la réceptivité située d’un être réal et factuel, donc 

fondamentalement contingent.  

Et c’est, selon nous, ce refus du transcendantalisme dans son principe, 

motivé par le refus subséquent de toute forme de constitution, qui permet de 

comprendre cette tendance, omniprésente au sein de la phénoménologie 

contemporaine, à identifier celle-ci avec un retour à l’expérience faite « en 

première personne », en tant que cette « expérience en première personne » 

ne serait rien d’autre que le correspondant subjectif de ce que nous serions 

par ailleurs objectivement, c’est-à-dire, au fond, l’expérience de l’effet que 

cela ferait d’être cet être que nous sommes par différence d’avec les êtres que 

nous ne sommes pas, étant entendu que si nous étions autre chose que cet être 

que nous sommes nous aurions une autre « expérience » que celle que nous 

avons. Et c’est de cette façon qu’on a tendance a donner aujourd’hui à la 

phénoménologie sa « juste place » dans l’économie interdisciplinaire des 

savoirs, comme méthode ayant pour prérogative de renflouer le savoir en 

« phénomènes subjectifs » injustement oubliés par l’analyse positive. C’est 

notamment un point de vue de ce type qu’exprimait déjà Merleau-Ponty dans 

l’article « Le philosophe et la sociologie », puisqu’il y établissait qu’il existe 

toujours, en droit, « un parallélisme entre savoir positif et philosophie, qui 

fait qu’à chaque affirmation de l’un correspond une affirmation de l’autre »15, 

ce qui permet « de ne jamais couper la recherche sociologique de notre 

expérience de sujet sociaux »16. La phénoménologie aurait alors la fonction, 

dans la division du travail scientifique, qui est celle que Garfinkel donnait à 

l’ethnométhodologie, consistant à « apprendre aux sciences sociales à ne pas 

perdre leurs phénomènes »17, fonction dont on trouverait une déclinaison 

générale dans le projet très contemporain d’édification d’une 

« phénoménologie critique »18 et un exemple particulièrement saisissant dans 

 
15 M. Merleau-Ponty, « La philosophe et la sociologie » in Signes, Paris, Gallimard, 

coll. « Folio essais », p. 166. 
16 Ibid., p. 164.  
17 H. Garfinkel, « Le programme de l’ethnométodologie », trad. fr. L. Quéré in M. de Fornel, 

A. Ogien et L. Quéré (éds.), L’ethnométhodologie. Une sociologie radicale, Colloque de 

Cerisy, Paris, La découverte, coll. « Recherches », 2001, p. 37.  
18 Nous renvoyons sur ce point aux remarquables travaux de Mickaëlle Provost sur la 

« phénoménologie critique », et notamment au passage suivant qui, à partir des perspectives 

de Beauvoir et Fanon, entend redéfinir l’idée même de phénoménologie : « Or si ce rapport 



MANGENEY 279 

le projet de réalisation d’une « phénoménologie de la proie » mené par Elsa 

Dorlin dans Se défendre, en tant que celle-ci entend y décrire « l’intimité 

vécue, introspective, vaincue et désespérée […] de cette expérience charnelle 

d’une patience à bout » qui correspond à « ce que cela fait que d’être une 

femme »19 dans une société patriarcale.  

Aussi utiles et importants que puissent être par ailleurs ces comptes 

rendus descriptifs, nous aurions tendance à penser qu’en raison même du 

geste qui les signe – geste consistant à subordonner la texture20 vécue de la 

phénoménalité et de l’expérience à la nature réale du sujet qui la vit – ils ne 

ressortissent pas aux prérogatives de la phénoménologie, puisque celle-ci ne 

consiste précisément pas dans l’ouverture ou la ré-ouvertue de la dimension 

subjective proprement expérientielle de la réalité en tant que cette dimension 

ferait référence ou correspondrait à ce que se trouve être le sujet qui en fait 

l’épreuve21. Comme l’a admirablement écrit Alexander Schnell : « l’épochè 

 
indénouable entre conscience et monde peut nous aider à concevoir la relation expérience-

oppression, il suppose de mettre en crise les concepts husserliens de “monde” et de 

“conscience” en proposant une phénoménologie véritablement critique de la réalité qu’elle 

entend décrire : une réalité traversée par des violences sociales, ancrée ans des contextes 

d’oppression post-esclavagistes, (post)coloniaux et sexistes. Ainsi, le geste réalisé par 

Beauvoir et Fanon dans leur appropriation de la phénoménologie existentielle ne cherche pas 

à questionner les structures universelles de l’expérience vécue qui étaient au cœur de 

l’investigation husserlienne. Il ne s’agit pas non plus de “mettre entre parenthèses” le monde 

social et politique par la réduction phénoménologique qui s’accomplit grâce à l’épochè […] 

afin de revenir aux conditions subjectives transcendantales qui les rendent possibles. Chez 

Beauvoir et Fanon, les contextes politiques affectent en profondeur les dimensions de 

l’expérience vécue, les possibilités de se mouvoir ou de s’orienter, les rapports intersubjectifs, 

la conscience du temps passé ou à venir. Une pluralité de mondes – “monde des hommes” 

ou “des femmes”, ou “Umwelt martiniquais” – sont ainsi visés par une multitude de corps 

et de subjectivités ». L’on voit bien ici que le refus explicite du transcendantalisme conduit 

à une indexation et une subordination de la phénoménalité au type de sujet historico-social, 

et donc empirique, qui en est le lieu. Ce qui revient, en réalité, comme Alexander Schnell le 

disait plus haut, à une forme d’empirisme. Voir M. Provost, L’expérience de l’oppression. 

Une phénoménologie du sexisme et du racisme, Paris, P.U.F. (hors collection), 2023, p. 30. 

Nous soulignons.  
19 E. Dorlin, Se défendre. Une philosophie de la violence, Paris, La découverte, 

coll. « Poche », 2017, p. 195. 
20 Nous reprenons à Levinas la notion de « texture » pour thématiser non pas le contenu réal 

donné à la perception – la chose perçue – mais pour circonscrire le contenu immédiat qui 

caractérise la perception elle-même en tant que nous la vivons : en même temps que nous 

percevons un objet, nous vivons également cette perception de telle manière que cette 

perception en tant que telle a certaines caractéristiques irréductibles à ce qu’elle perçoit. Si, 

pour le dire avec Husserl, la chose est perçue alors que la perception de la chose est vécue, 

la « texture » désignera ici ce que nous vivons de la perception que nous avons. Levinas 

parlera par exemple de la « nature » des « fils » qui cousent « la texture du constituant », 

donc de la perception. Voir E. Levinas, « In Memoriam Alphonse de Waehlens » in Hors 

sujet, Saint-Clément-De-Rivière, Fata Morgana, 1987, p. 148. 
21 En réalité, un tel refus doit d’abord être motivé par le fait que, comme l’a parfaitement vu 

Alexander Schnell dans le texte cité plus haut, la négation du transcendantalisme aboutit 

nécessairement à la promotion de son contradictoire, l’empirisme : affirmer, comme le 

propose par exemple la « phénoménologie critique », qu’il y a autant de « mondes » que de 

types de sujets (« monde des hommes », « monde des femmes », « Umwelt martiniquais », 



MANGENEY 280 

et la réduction ne consistent précisément pas dans l’ouverture d’une sphère 

qui aurait un même type de réalité que la réalité objective – simplement sous 

le signe d’un accès subjectif »22. S’il apparaît donc qu’à refuser le 

transcendantalisme, c’est en réalité la phénoménologie elle-même que nous 

refusons, il nous faut à présent distinguer deux interprétations distinctes du 

motif transcendantal en phénoménologie : ce que nous nommerons, d’un 

côté, le transcendantalisme initiatique, et de l’autre, le transcendantalisme 

thérapeutique.  

Nous appellerons, d’abord, « initiatiques » les phénoménologies qui, 

étant attachées au transcendantalisme, vont tenter de répondre à la question 

transcendantale des conditions de possibilité de l’expérience en organisant 

une tentative de sortie hors de l’« attitude naturelle » déterminée comme la 

forme humaine d’une expérience dès lors caractérisée par sa relativité, sa 

finitude et donc sa réceptivité – ce que le §8 de l’« Esthétique 

transcendantale » nommait « intuitus derivatus »23 – de telle façon qu’il 

devienne possible d’accéder, par une nouvelle expérience, à la manière dont 

l’« attitude naturelle » est elle-même engendrée ou constituée 

phénoménologiquement par une « subjectivité » qui n’a plus rien de fini, de 

relatif, d’humain, de réceptif – donc par ce que la même « Esthétique 

transcendantale » nommait « intuitus originarius ».  

Nous repartirons ici de Fink, qui semble en être le meilleur représentant, 

pour faire le portrait robot de cette phénoménologie transcendantale 

initiatique :  

La première thèse soutenue par Fink est celle qui consiste à affirmer la 

texture anthropologiquement et empiriquement déterminée de l’expérience 

correspondant à l’« attitude naturelle », réduisant celle-ci à n’avoir d’autre 

statut que celui de l’intuitus derivatus kantien. Aussi peut-il écrire, dans 

l’ensemble des textes qui entourent la rédaction de la Sixième Méditation 

cartésienne :  

 

 
etc.) revient en effet à soutenir une dérivation de la connaissance ou de la perception à partir 

du connu ou du perçu, c’est-à-dire à partir de l’empirique lui-même. Si c’est toujours « en-

tant-que-X » que je connais, vois ou perçois, alors même que ce X désigne ce que je me 

trouve être, cela signifie que ma connaissance du monde procède du monde que je connais. 

C’est donc bien l’empirisme comme thèse génétique qui se trouve réactualisé ici, celui-ci 

n’étant rien d’autre que « cette thèse génétique qui identifie dans l’expérience la source 

véritable de toutes nos représentations » (A. Grandjean, Métaphysiques de l’expérience. 

Empirisme et philosophie transcendantale selon Kant, Paris, Vrin, coll. « Histoire de la 

philosophie », 2022, p. 11). C’est donc la notion même d’« a priori universel de corrélation » 

qui se trouve congédiée.  
22 A. Schnell, Qu’est-ce que la phénoménologie transcendantale ? Fondements d’un 

idéalisme spéculatif phénoménologique, Grenoble, Millon, coll. « Krisis », 2020, p. 165. 
23 E. Kant, Critique de la raison pure, trad. fr. A. Renaut, Paris, G.F., 2006, p. 141.  



MANGENEY 281 

Je me comprends toujours en tant qu’homme à partir de la donnée 

d’expérience qui m’est à chaque fois propre ; je considère donc mon 

expérience actuelle comme déjà insérée dans l’ensemble de l’existence. 

L’humanité de mon moi est l’ensemble de l’horizon aperceptif à l’intérieur 

duquel j’accomplis en général des expériences de moi-même.24 

 

C’est la raison pour laquelle, distinguant trois egos ou sujets, il définira celui 

de l’« attitude naturelle » comme « l’ego engagé dans le monde (je, l’homme 

comme principe unificateur ayant validité, et ma vie d’expérience intra-

mondaine »25. Autrement dit, au quotidien, je vivrais l’expérience que je fais 

du monde comme étant intrinsèquement humaine et déterminée par mon 

humanité, à savoir par ce que je suis et me sais être réellement. Preuve, 

d’ailleurs, aussi bien du fait que pour Fink notre humanité infuse dans 

l’expérience naturelle, que du fait qu’il réinvestit en réalité l’opposition 

kantienne des intuiti, l’« attitude naturelle » ne se vivrait, selon lui, que 

comme réceptive et impuissante, donc humaine et finie : « le moment de la 

réceptivité […] constitue l’essence intime de l’expérience humaine »26.  

D’où, par conséquent, le fait que la réduction phénoménologique aura 

pour prérogative de faire « éclater » notre « emprisonnement » à l’égard de 

l’humanité (expression de Fink) de notre expérience naturelle, pour nous 

permettre d’accéder, par une expérience nouvelle, à la vie transcendantale 

absolue où « se construisent non seulement le monde en tant qu’ensemble des 

objets donnés dans l’expérience humaine, mais aussi “l’humanité” de cette 

expérience elle-même (donc par exemple “son impuissance”, etc.) »27. Et il 

écrira encore : 

 

Le passage de l’interprétation intentionnelle provisoire des actes de la 

subjectivité à la clarification de l’intentionnalité ne s’accomplit pas seulement 

sous la forme d’une différenciation et d’un dévoilement de leurs implications 

intimes, mais avant tout celle d’une légitimation du caractère productif de 

l’intentionnalité transcendantale. Ce qui accentue l’opposition à 

l’intentionnalité donnée intra-mondaine. L’intention psychique est 

essentiellement réceptive, elle s’accomplit dans l’évidence d’un accès à un 

étant en soi indépendant d’elle. La réduction nous reconduit, nous l’avons déjà 

dit, à une vie intentionnelle pour laquelle l’auto-interprétation de la vie intra-

mondaine comme vie réceptive est un « corrélat de validité ». Seule 

l’interprétation constitutive de cette vie l’identifie comme création28. 

 

 
24 E. Fink, Autres rédactions des Méditations cartésiennes, trad. fr. F. Dastur et A. Montavont, 

Grenoble, Millon, coll. « Krisis », p. 258.  
25 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 142.  
26 Ibid., p. 160. Nous soulignons. 
27 E. Fink, Autres rédactions des Méditations cartésiennes, op. cit., p. 90. Nous soulignons. 
28 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 163. Nous soulignons. 



MANGENEY 282 

Accomplir la réduction, c’est donc sortir de l’« attitude naturelle » et par suite 

de l’intuitus derivatus dans lequel nous vivions naïvement, pour découvrir, 

dans l’« attitude transcendantale », de quelle façon cette expérience naturelle 

est en fait engendrée par une subjectivité transcendantale absolue qui n’est 

autre que l’intuitus originarius.  

Et c’est cette façon de thématiser le passage de l’« attitude naturelle » à 

l’« attitude transcendantale » qui justifiera, par suite, l’usage du concept 

d’initiation que nous mobilisons pour qualifier cette définition de la 

phénoménologie : par la réduction, le phénoménologue est initié à une toute 

autre expérience du monde que celle qu’il faisait ordinairement, puisqu’il 

s’agit de l’expérience de la création transcendantale du monde qu’il ne faisait, 

jusque là, que recevoir en tant que sujet humain et empirique. La 

phénoménologie n’est au fond rien d’autre que ce par quoi nous dépassons 

notre propre condition, elle est « l’effort le plus extrême d’auto-dépassement 

théorétique de l’homme »29. Et c’est pourquoi Fink insiste beaucoup sur 

l’expérience initiatique, c’est-à-dire sur l’expérience dont le propre est de 

changer à jamais le sujet qui l’a faite, qu’est la réduction phénoménologique : 

 

Or lorsque la réflexion philosophique parvient au dégagement du soi le plus 

profond et oublié, qui ne peut nullement s’identifier au moi connu de 

l’« homme », cette méditation sur soi peut alors avoir pour résultat un tournant 

de notre vie qui la transforme de fond en comble.30  

 

L’on ajoutera, enfin, que la fameuse thèse finkéenne de l’immotivation 

radicale de l’épochè phénoménologique découle directement de sa 

conception initiatique de la phénoménologie : c’est justement parce que 

l’« attitude transcendantale », qui est celle du « spectateur 

phénoménologisant » de la Sixième méditation, offre une expérience 

radicalement incommensurable avec celle qui correspond à l’« attitude 

naturelle » – « être prisonnier du monde, être coupé de la dimension 

“transcendantale”, cela appartient à l’essence de l’attitude naturelle »31 – que 

le passage de l’« attitude naturelle » à l’« attitude transcendantale » relève 

d’un miracle inexplicable dont l’inexplicabilité même constitue justement le 

certificat d’élection du philosophe. Pour lui en effet, « la réduction 

phénoménologique n’est en rien une possibilité de notre être-là humain »32. 

Et on le sait, Fink donne ici une belle ré-interprétation phénoménologique du 

mythe platonicien de la caverne, en tant que ce mythe pose pour la première 

fois la thèse d’après laquelle l’activité philosophique n’est possible qu’à se 

 
29 Ibid., p. 154. 
30 E. Fink, Autres rédactions des Méditations cartésiennes, op. cit., p. 42. Nous soulignons. 
31 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 131. 
32 Ibid., p. 129. 



MANGENEY 283 

présupposer elle-même : puisque rien dans la caverne ne rend nécessaire la 

sortie hors de celle-ci, cette sortie n’est en fait rendue possible que sous 

l’impulsion pédagogique de philosophes antécédents, ce qui présuppose 

naturellement leur existence et rend impensable la genèse du premier 

philosophe33. Or, c’est avec ce mythe platonicien que se noue pour la première 

fois – à notre connaissance – la connexion de l’activité philosophique et du 

réquisit initiatique, puisqu’il y va justement de l’essence de l’« initiation » 

que de toujours supposer que le néophyte soit introduit par d’autres initiés à 

des activités ou expériences qui, en raison de leurs différences de nature avec 

la trame quotidienne et ordinaire de sa vie, lui demeureraient, sans eux, 

inaccessibles par principe.  

Or, ce que nous voudrions suggérer, pour finir, est qu’il semble possible 

de comprendre autrement le motif transcendantal et sa fonction en 

phénoménologie, de telle manière que nos options ne se limitent guère à 

devoir choisir entre un empirisme qui refuse le transcendantalisme, et un 

transcendantalisme de l’initiation qui identifie l’« attitude naturelle » à ce 

même empirisme qu’il refuse pour présenter le transcendantal comme sa 

congédiation et son dépassement34. 

Le nerf du basculement que nous proposons réside dans la conception 

qu’il est possible de se faire de l’« attitude naturelle ». En effet, le litige avec 

le transcendantalisme initiatique porte sur le point suivant : est-il si certain 

que l’« attitude naturelle » soit le lieu d’un recouvrement de la vie 

transcendantale « par son auto-aperception en tant qu’homme »35 nécessitant 

justement que l’on s’en délivre pour accéder à l’absolu ? La thèse portée par 

l’« attitude naturelle » est celle, on le sait, de la « croyance au monde » 

(Husserl) ou de la « foi perceptive » (Merleau-Ponty). Et son contenu est aussi 

simple que renversant, comme le dit Merleau-Ponty dans les premières lignes 

 
33 Platon l’écrivait lui-même dans le mythe de la caverne : « Et de plus, si on le [l’habitant de 

la caverne non encore initié] forçait à regarder en face la lumière elle-même, n’aurait-il pas 

mal aux yeux et ne la fuirait-il pas en se retournant vers ces choses qu’il en mesure de 

distinguer ? […] Si par ailleurs, dis-je, on le tirait de là par la force, en le faisant remonter 

la pente raide et si on ne le lâchait pas avant de l’avoir sorti dehors à la lumière du soleil, 

n’en souffrirait-il pas et ne s’indignerait-il pas d’être tiré de la sorte ? » (Platon, La 

république, trad. fr. G. Leroux, Paris, G.F., 2004, p. 360, 515e-516a. Nous soulignons). Il 

faut donc que l’on force le néophyte à gravir la caverne pour en sortir, de telle façon que sans 

cette coercition extérieure qui le contraindrait, la sortie se révélerait inconcevable : il faut 

donc qu’il y ait toujours déjà des initiés pour initier ceux qui ne le sont pas, de telle façon 

que la genèse du premier initié demeure aporétique. 
34 Le présupposé commun à ces deux approches, on le voit, consiste à croire que l’on 

commence toujours dans l’empirique – au sens où l’on commencerait dans une expérience 

qui ne serait expérience de l’empirique que parce qu’elle serait elle-même une expérience 

empirique, expérience dont la texture serait de même facture que celle de l’expérimenté –, 

ou bien pour y cantonner l’expérience (empirisme ou « phénoménologie critique »), ou bien 

précisément pour en sortir grâce au transcendantal (« transcendantalisme initiatique »).  
35 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 154. 



MANGENEY 284 

du Visible et l’invisible : « nous voyons les choses mêmes, le monde est cela 

que nous voyons »36. Or, soutenir que, tous et toutes autant que nous sommes, 

lorsque nous vivons, c’est aux choses mêmes que nous prétendons avoir 

affaire, c’est également dire qu’à même la moindre donation du donné le plus 

ordinaire et le plus quelconque est incluse l’indépendance de principe de ce 

donné à l’égard de la donation qui le donne. Voir « naturellement » le monde, 

c’est voir ce qui est vu de telle façon que ce voir porte en lui, dans sa texture 

même, la certitude aussi invincible qu’exorbitante de l’indifférence du vu à 

l’égard de ce voir qui, pour cette raison seulement, peut prétendre le voir tel 

qu’il est.  

Husserl a parfaitement capturé ce que l’on pourrait nommer la 

« prétention absolutoire » immanente à l’« attitude naturelle » : elle est cette 

conviction que « le monde est ce qu’il est, en soi et pour soi, que nous vivions 

ou que nous mourions, que nous le connaissions ou non »37 de telle façon que, 

comme le disait magnifiquement Derrida, « ma présence n’est là que pour 

révéler ce que seraient les choses en mon absence »38, tant et si bien qu’il 

faudrait en conclure que nous vivons toujours notre vie « naturelle » depuis 

le point de vue de notre mort39, en tant que morts, et que cette mort est le sens 

même de notre vie perceptive40. 

 
36 M. Merleau-Ponty, Le visible et l’invisible, suivi de Notes de travail, Paris, Gallimard, 

coll. « Tel », 1979, p. 17. 
37 E. Husserl, Philosophie première, t. 1, Histoire critique des idées, trad.fr. A. Kelkel, Paris, 

P.U.F., coll. « Épiméthée », 1970, p. 308. 
38 J. Derrida, L’animal que donc je suis, Paris, Galilée, 2006, p. 219 
39 « Pour avoir un rapport au soleil tel qu’il est, il faut que, d’une certaine manière, j’aie un 

rapport au soleil tel qu’il est en mon absence et c’est en effet comme cela que se constitue 

l’objectivité, à partir de la mort. Avoir rapport à la chose, à supposer que cela soit possible, 

telle qu’elle est en elle-même, c’est l’appréhender telle qu’elle est, telle qu’elle serait même 

si je n’étais pas là. Je peux mourir, ou simplement sortir de la pièce, je sais que cela sera ce 

que c’est et restera ce que c’est. C’est pourquoi la mort est aussi une ligne de démarcation si 

importante, c’est à partir de la mortalité et de la possibilité d’être mort que l’on peut laisser 

être les choses telles qu’elles sont [...] », ibid. 
40 Une telle façon de concevoir l’« attitude naturelle » tend nécessairement à relativiser 

résolument la thèse d’une « identité originaire de la conscience et de la vie » qui définit, on 

le sait, le projet barbarassien d’une « phénoménologie de la vie », phénoménologie pour 

laquelle la prestation transcendantale du vécu doit s’enraciner dans la vie du vivant qui 

l’éprouve. L’homonymie de la vie serait donc, dans la perspective de Renaud Barbaras, une 

homonymie heureuse : « En français, ce verbe [le verbe « vivre »] est utilisé en un double 

sens : vivre, c’est être en vie (leben) mais c’est aussi éprouver, faire l’expérience de quelque 

chose (erleben). […] Le sujet de la corrélation a ceci de propre qu’il vit : il est à la fois un 

vivant, et il fait partie en cela du monde, et un sujet qui vit le monde, c’est-à-dire pour lequel 

il y a ce monde ». Ce qui signifie donc que non seulement la perception est bien vécue 

(erleben), mais qu’elle se vit toujours comme celle d’un vivant (leben), de telle façon que 

c’est toujours en tant que vivants que nous percevons quoi que ce soit : « [le sujet] ne se 

rapporte à quoi que ce soit comme vivant, c’est-à-dire activement, qu’en le vivant [...] ». Voir 

R. Barbaras, Introduction à une phénoménologie de la vie, Paris, Vrin, coll. « Problèmes & 

Controverses », 2008, respectivement p. 21, et p. 19-20. Or, ce que nous apprend la texture 

de l’expérience qui correspond à l’« attitude naturelle » semble être justement tout le 

contraire, à savoir qu’il n’y a d’erleben qu’à la condition que cet erleben n’ait plus rien d’un 



MANGENEY 285 

Mais cela signifie également, par voie de conséquence, que, si l’« attitude 

naturelle » suppose bien à chaque instant un accès au réel tel que celui-ci se 

manifeste comme étant indépendant de l’accès par le truchement duquel nous 

y accédons, il est également nécessaire de penser cet accès de telle façon qu’il 

n’enveloppe plus aucune détermination relative au type d’être qui en est le 

lieu : si nous voyons et percevons les choses telles qu’elles sont, donc les 

choses en soi (« en soi » signifiant ici « sans nous »), c’est bien que nous ne 

vivons pas, dans l’« attitude naturelle », nos perceptions comme étant 

relatives au type de réalité que nous sommes. Rien de ce que nous sommes 

n’infuse dans l’expérience du réel que nous avons. Ce que Wittgenstein avait 

parfaitement vu : « Et rien dans le champ visuel ne permet de conclure qu’il 

est vu par un œil »41. L’on pourrait même ajouter que c’est précisément parce 

que rien dans le champ visuel ne se rapporte à l’œil qui en est la source que 

ce champ visuel peut précisément prétendre saisir le réel tel qu’il est, et non 

pas seulement relativement à ce que cet œil humain ou vivant, avec ces cônes 

et bâtonnets, son spectre limité de couleurs, nous permet de voir. On est donc, 

conformément à ces prémisses, autorisé à renverser la proposition de Fink : 

bien loin que « croire au monde et croire à soi comme homme sont une seule 

et même croyance »42, il faut dire bien plutôt qu’on ne peut croire au monde 

que parce qu’on ne croit jamais à soi comme homme.  

Cela signifie donc que l’absolu est au principe, qu’il est là dès le départ, 

et non pas au terme d’une forme d’initiation. L’absolu est la matière même de 

notre quotidienneté. D’où une double rotation à l’égard du schéma initiatique 

de la phénoménologie transcendantale :  

(1) Ce qui, dès lors, sera profondément étonnant ou miraculeux, ce ne 

sera plus, justement, le fait que nous soyons capable de nous hisser au-dessus 

de notre humanité en parvenant à nous extraire de l’« attitude naturelle » en 

direction d’un absolu prenant la forme d’une subjectivité créatrice, mais ce 

sera l’« attitude naturelle » elle-même et son accès immédiat à l’absolu. Il 

s’ensuit que la question proprement transcendantale à laquelle la 

 
leben. Et ce serait également la raison pour laquelle la sous-détermination phénoménologique 

du concept de vie que critique Renaud Barbaras ne serait peut-être pas tant le fait d’une 

négligence de la phénoménologie historique, que celui d’une thèse positive : non seulement 

la « vie » transcendantale n’a rien à voir avec la vie « vitale », mais, bien plus, elle suppose 

sa négation radicale sur le plan phénoménologique. En ce qui concerne la possibilité d’un 

renversement de la « phénoménologie de la vie » en une « phénoménologie de la mort », 

nous nous permettons de renvoyer à notre article co-écrit avec Jean Leclercq « La 

phénoménologie, l’érôs et la seconde mort de Dieu » dans C.-A. Mangeney et J. Leclercq, 

La phénoménologie contemporaine et la question du désir. Le phénomène entre érôs et 

thanatos, Louvain-La-Neuve, Presses Universitaires de Louvain, coll. « Empreintes 

philosophiques », 2025, p. 36-37.  
41 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, trad. fr. G.-G. Granger, Paris, Gallimard, 

coll. « Tel », 1993, p. 94. 
42 E. Fink, De la phénoménologie, op. cit., p. 134. 



MANGENEY 286 

phénoménologie s’efforcera de trouver une réponse n’est plus : « comment 

est-il possible que nous puissions sortir de l’“attitude naturelle” pour accéder 

à l’absolu ? », mais bien « comment est-il possible que l’“attitude naturelle” 

puisse prétendre accéder d’emblée à l’absolu lui-même ? ». 

(2) Par suite, l’« attitude transcendantale » ne sera plus thématisée 

comme l’accès à autre chose que l’expérience naturelle, elle ne sera pas 

critique de l’« attitude naturelle », mais, tout au contraire, elle se constituera 

comme la critique systématique de la critique de l’« attitude naturelle ». Il ne 

s’agira donc plus de critiquer les insuffisances de l’« attitude naturelle » (son 

empirisme, par exemple), mais de critiquer les insuffisances des théories qui 

la présentent précisément comme insuffisante. En d’autres termes, la fonction 

transcendantale de la phénoménologie sera de protéger la « prétention 

absolutoire » de l’« attitude naturelle » contre ce que Husserl a nommé la 

« réflexion naturelle »43 et dont le propre est justement d’attaquer, au nom de 

son hubris constitutive, la « foi perceptive ». Merleau-Ponty décrit très bien 

sa façon de procéder : 

 

Car enfin, autant il est sûr que je vois ma table, que ma vision se termine en 

elle, qu’elle fixe et arrête mon regard de sa densité insurmontable […] autant 

cette conviction est combattue, dès que j’y fait attention, par le fait même qu’il 

s’agit là d’une vision mienne44. 

 

En d’autres termes, dès lors que nous y réfléchissons, cette certitude 

expérientielle est théoriquement combattue par le savoir que nous avons de 

ses conditions d’effectuation, car nous savons bien, en réalité, que nous ne 

sommes que des hommes, de telle façon que nous devons bien en conclure 

que cela ne peut être « les choses mêmes » (sans « nous ») que nous voyons. 

Et c’est en ce point précis que l’idée de phénoménologie transcendantale au 

sens d’une théorie transcendantale de l’« attitude naturelle » se justifie 

pleinement, puisque le propre du geste transcendantal, et ce, déjà chez Kant, 

est de déterminer les conditions de possibilité d’une expérience en tant que 

cette expérience donne infiniment plus que ce qu’elle devrait être à même de 

donner étant donné ce que nous connaissons de ses conditions 

d’effectuation45. 

 
43 Voir E. Husserl, L’idée de phénoménologie. Cinq leçons, trad.fr. A. Lowit, Paris, P.U.F., 

coll. « Épiméthée », 1970, p. 43, ainsi que E. Husserl, Méditations cartésiennes, op. cit., 

p. 65 et suivantes (§15). 
44 M. Merleau-Ponty, Le visible et l’invisible, op. cit., p. 19.  
45 Ce qui revient à dire que la connaissance de l’empirique n’est pas empiriquement possible, 

ou, comme le dit Antoine Grandjean : « Il va s’agir pour Kant de montrer que l’expérience 

(au sens plein) doit receler une dimension d’apriorité, précisément parce que sa dimension 

purement expérientielle ne saurait rendre raison d’elle : la connaissance empirique ne saurait 

procéder intégralement de l’empirique dans la connaissance ». Voir A. Grandjean, 

Métaphysiques de l’expérience, op. cit., p. 68. Pour ce qui est de cette redéfinition minimale 



MANGENEY 287 

Par transcendantalisme thérapeutique nous entendrons donc donc cette 

phénoménologie qui, luttant contre toutes les théories réflexives nous 

démontrant justement que l’« attitude naturelle » nous éloigne de l’absolu et 

nous enjoignant de renouer avec lui par initiation transcendantale, nous 

permet de comprendre au contraire que l’« attitude naturelle » ne manque de 

rien et n’a donc aucunement besoin d’être transcendée, l’« attitude 

transcendantale » n’ayant dès lors plus d’autre fonction que de nous initier à 

l’inanité de toute forme d’initiation en établissant le bien fondé de la 

prétention absolutoire de l’« attitude naturelle ». Ou comme le disait 

admirablement Grégori Jean : « l’enseignement fondamental de la 

phénoménologie […] pourrait se résumer par cette simple formule : il n’y a 

pas d’ailleurs »46. Le transcendantalisme ne fait donc rien d’autre que de 

verrouiller le non-sens de tout « ailleurs ». 

De sorte que ce transcendantalisme-ci pourrait faire sien la déclaration 

suivante de Wittgenstein :  

 

On ne peut défendre le sens commun [l’attitude naturelle] contre les attaques 

des philosophes qu’en résolvant leurs énigmes, c’est-à-dire en les soignant de 

la tentation d’attaquer le sens commun […].47 

 

La phénoménologie transcendantale serait donc thérapeutique au sens 

wittgensteinien du terme, en ce sens qu’elle aurait pour fonction de soigner 

nos tentations d’attaquer l’« attitude naturelle », aussi bien celles provenant 

de la « réflexion naturelle » visant à la relativiser, que celles qui, se fondant 

sur cette prétendue relativisation, en tireraient la conclusion qu’une initiation 

à autre chose que ce qu’elle propose serait nécessaire. S’il y a donc une seule 

chose dont il serait bon de « sortir », ce n’est pas de l’« attitude naturelle », 

mais justement de l’idée qu’il serait bon de sortir de l’« attitude naturelle ».48 

 
du transcendantal, nous nous permettons de renvoyer à C.-A. Mangeney, Vers une 

phénoménologie de l’action, Paris, P.U.F., coll. « Philosophie française contemporaine », 

2025, p. 368-393.  
46 G. Jean, « Phénoménologie verticale » in G. Jean, C. Pavan et R. Terzi (éds.), Idées de la 

phénoménologie, Alter (hors-série), 2023, p. 160. 
47 L. Wittgenstein, Le cahier bleu et le cahier brun, trad. fr. M. Goldberg et J. Sackur, Paris, 

Gallimard, coll. « Tel », 1996, p. 113. 
48 En un certain sens, par conséquent, le verdict rendu par Deleuze à l’égard de la philosophie 

transcendantale et de la phénoménologie est le bon, puisque ce verdict établissait 

« l’impuissance de cette philosophie à rompre avec le sens commun ». Il faut simplement 

ajouter deux précisions. D’une part, il ne s’agit pas réellement d’une impuissance, donc d’un 

échec, puisque la philosophie transcendantale ne se donne pas nécessairement pour objectif 

d’être initiatique – si rompre avec le sens commun n’est pas ce qu’elle veut, ne pas le faire 

ne veut pas dire échouer à y parvenir. D’autre part, il semble tout à fait problématique 

d’affirmer que la philosophie transcendantale « se contente d’élever au transcendantal un 

exercice seulement empirique dans une image de la pensée présentée comme “originaire” », 

et ceci parce que Husserl « infère un “Voir” originaire et transcendantal à partir de la “vision” 

perceptive ». Car justement, la perception correspondant à l’« attitude naturelle » n’est 



MANGENEY 288 

En ce sens, et pour finir, au lieu du modèle initiatique platonicien opposant 

l’« attitude naturelle » et l’« attitude transcendantale », ou encore la caverne 

à sa sortie, nous proposons ici un modèle pascalien qui serait cette fois 

ternaire, construit sur le modèle de la distinction du « peuple », des « demi-

habiles » et des « habiles49 ». L’« attitude naturelle » et l’« attitude 

transcendantale », donc le « peuple » et les « habiles » chez Pascal, on le sait, 

font exactement la même chose, à ceci près que les « habiles » savent 

pourquoi ils le font, et le font pour ainsi dire en « connaissance 

transcendantale de cause »50, toute l’habileté des « habiles » résidant 

précisément dans le fait d’avoir compris que cela n’a aucun sens de chercher 

à faire autre chose que ce que fait le peuple, celui-ci correspondant ici, 

analogiquement, à l’« attitude naturelle ». De la même façon que les 

« habiles » ont simplement compris la légitimité du comportement populaire, 

l’« attitude transcendantale » n’ajoute rien d’autre à l’« attitude naturelle » 

sinon l’élucidation transcendantale de ses conditions de possibilité, c’est-à-

dire sa fondation, et donc son inexpugnabilité.  

 

 

 
jamais empirique, sans quoi elle ne pourrait justement pas prétendre à l’absolu comme elle 

le fait effectivement. Si donc la phénoménologie transcendantale se contente du « sens 

commun », elle ne se contente nullement de l’empirisme, et ceci parce que notre moindre 

perception est déjà métaphysique – elle prétend accéder au réel sans nous, donc aux choses 

en soi. La phénoménologie transcendantale est donc une théorie de l’ordinaire métaphysique.  
49 Voir ici B. Pascal, Pensées, Paris, Gallimard, 1977, p. 97 (Lafuma 83). 
50 G. Jean, « Le mondain, le transcendantal, l’absolu – et le reste », in Bulletin d’analyse 

phénoménologique, I/3, décembre 2005, p. 51. 



 

 

Le tempo des neutrinos 

 
AURÉLIEN ALAVI 

 

 

 

We are bits of stellar matter that got cold by accident, bits 

of a star gone wrong. 

Sir Arthur S. Eddington1 

 

Il arrive, certaines nuits d’une transparence presque douloureuse, que le 

regard se laisse happer par une étoile solitaire, basse sur l’horizon. Ce regard, 

que Pétrarque chanta et que Richir médita, peut-être sous le même ciel du 

Vaucluse, ne cherche aucun repère astronomique. Il s’abandonne à la 

vacillation silencieuse de la lumière. L’étoile tremble, non qu’elle défaille, 

mais parce que l’atmosphère la diffracte, la disperse, l’émiette. Elle clignote. 

Et dans ce clignotement quelque chose vacille avec elle. Perçoit-on encore 

une source réelle ou l’émanation différée d’un astre déjà mort dont la lumière 

chemine dans le vide depuis des éons ? Voit-on un soleil ou seulement un 

éclat sans assise, suspendu entre apparition et disparition2 ? 

 Pour nous, poussières d’étoiles que ces dernières ont faites « de si 

sensible terre »3, cette vacillation dépasse l’illusion optique. Elle nous fait 

pressentir, sinon nous remémorer, la phénoménalisation elle-même dans sa 

nudité. L’astre tremblant ne donne pas un objet à voir. Il laisse paraître le 

bougé de l’apparaître, ce frémissement où quelque chose, lambeau de sens et 

d’affectivité, s’esquisse pour aussitôt s’effacer. Il symbolise ainsi ce régime 

de phénoménalité que Richir nomme les « rien que phénomènes » : nuées de 

concrétudes instables, hors espace et hors temps, oscillant d’une concrétion 

informe vers l’illusion d’un apparaissant. Que ce mouvement s’interrompt, et 

les voilà devenus signes ou simples figurations4. Mais dans leur teneur nue 

 
1 New York Times Magazine, 9 Octobre 1932. 
2 Si l’on ignorait, faute d’appareils et de cadres théoriques aptes à établir sa nature, que cette 

tache brillante est un corps céleste, le regard demeurerait pris dans une hésitation perpétuelle 

entre la présence effective d’un objet lumineux et la phénoménalité d’une lueur dépourvue 

de substrat. 
3 « Quando la sera scaccia il chiaro giorno, et le tenebre nostre altrui fanno alba, miro pensoso 

le crudeli stelle, che m’ànno facto di sensibil terra […] », Francesco Petrarca, Canzoniere, 

sestina 22, nous soulignons. 
4 Signe, c’est-à-dire manifestation d’un étant, phénomène de « quelque chose ». L’apparence 

cesse de scintiller sitôt qu’elle se fixe, se travestissant alors en l’apparition d’un apparaissant, 

et s’abîmant dans cette téléologie. On reconnaîtra donc, avec Richir, que le phénomène « ne 

fait que battre en éclipses, clignoter entre son apparition fugitive comme anonymat 

phénoménologique transcendantal, par rapport auquel la réduction met à l’écart, et sa 



ALAVI 290 

ils ne cessent de vibrer comme une lumière sans origine, toujours menacée 

d’être absorbée par l’objectité qu’elle appelle. 

Le neutrino appartient à ce même ordre d’ambiguïté. Ce n’est pas une 

pierre signalétique dans l’espace-temps. Il se manifeste comme une excitation 

quantique discrète, d’une discrétion extrême. Des milliards d’entre eux nous 

traversent chaque seconde et pourtant, sauf dans de très rares circonstances, 

aucun ne laisse la moindre trace. Leur masse est infinitésimale, bien inférieure 

à celle de l’électron5, et leur couplage aux forces usuelles si ténu qu’ils 

franchissent des épaisseurs de matière ordinaire comparables à des échelles 

astronomiques avant qu’une interaction survienne6. Ce sont les passants 

muets de l’univers, des êtres sans inscription apparente, irréductibles à des 

corps mobiles ou à des supports perceptibles.     

 C’est cependant leur instabilité interne qui les rend vraiment singuliers. 

Le neutrino7 n’est pas ce qu’il est, ou ne l’est jamais tout à fait. Sans cesse il 

 
disparition dans l’abstraction psychologique, c’est cela justement qui rend le phénomène 

insaisissable, sinon sous la figure illusoire et pervertie de l’identité psychologico-logico-

eidétique. […] Un phénomène ne se phénoménalise qu’en clignotant, ou en flottant (en 

allemand on dirait schwebend), ou en vibrant (schwingend) entre l’apparition et la disparition. 

Si l’apparition se stabilisait, ce serait comme apparaitre, se montrer au sens de Heidegger, et 

cette monstration se confondant avec une manifestation, la manifestation de quelque chose 

d’autre que le phénomène, l’apparition y disparaîtrait en étant occultée par cet autre. Le 

phénomène n’est donc rien que lui-même, ou plutôt, dans la mesure où, on l’a vu, il est 

inidentifiable, il est rien que phénomène […] » in « Qu’est-ce qu’un phénomène », Les 

Etudes Philosophiques – n°4 : Le Phénoménal et sa tradition, Paris, P.U.F., 1998, p. 449. 

Pour une description approfondie de la trans(pos)ition du « rien que phénomène » au 

phénomène de quelque chose, et du clignotement comme « schème » de la 

phénoménalisation, on consultera notamment Phénoménologie en esquisses. Nouvelles 

fondations, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2000, p. 480, et L’expérience du penser. 

Phénoménologie, philosophie, mythologie, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1996, p. 8. 
5 Un dix-millionième de celle de l’électron (𝑚𝜈/𝑚𝑒 ∼ 10−7), pour être précis. Certes, nous 

ignorons leurs masses absolues exactes, mais les différences de carrés de masse qui 

gouvernent leurs oscillations sont très faibles – environ 10-5 à 10-3 eV2. 
6 Les neutrinos n’interagissent que par l’interaction faible, leurs sections efficaces étant donc 

extrêmement réduites et croissant avec l’énergie. À titre d’ordre de grandeur, on trouve 

σ≈1044 cm2 pour des neutrinos de quelques MeV, et σ≈10-38 cm2 à l’échelle du GeV. 

Autrement dit, à ces énergies typiques la probabilité d’interaction est si faible qu’un neutrino 

traverserait sans encombre une épaisseur de plomb équivalente à plusieurs dizaines d’années-

lumière avant d’avoir une chance moyenne d’interagir. Pour des énergies beaucoup plus 

élevées, où σ augmente, la longueur de libre parcours diminue certes, mais n’en reste pas 

moins considérable au regard des dimensions d’un laboratoire. 
7 Il convient enfin de préciser deux choses. 1) D’une part, tout ce que nous disons du neutrino 

concerne son état quantique, que l’on peut légitimement considérer comme sa teneur d’être, 

pour ainsi dire son essence. C’est cet état global qui ne présente jamais d’identité stable. Né 

dans une saveur donnée, le neutrino oscille constamment entre configurations de saveur, 

comme si aucune détermination unique ne pouvait le retenir. Avant toute mesure il demeure 

en superposition, ni entièrement ceci ni entièrement cela, mais assemblage de composantes 

dont les poids évoluent selon la dynamique imposée par l’hamiltonien. Ce n’est donc pas la 

particule-point dans l’espace-temps qui vacille mais l’état global, logé dans l’espace de 

Hilbert qui porte sa dynamique, qui change d’aspect. En ce sens, son état quantique est 

analogue au « rien que phénomène » ou à la « lumière sans source ». 2) D’autre part, affirmer 

que l’état est la vraie teneur d’être du neutrino reste une position interprétative du formalisme 



ALAVI 291 

oscille entre plusieurs états, et ne se fixe qu’au moment rare où un détecteur 

interrompt son devenir. Tant qu’il voyage, il demeure un halo de potentialités, 

suspendu hors du temps, entre substance et souffle sans corps. Ce n’est pas 

son éclat qui tremble, mais son être même, sa consistance ontologique. À la 

manière du scintillement résiduel d’une étoile éteinte, le neutrino incarne une 

présence sans support existant, tout entière dans le passage. 

 L’homologie devient alors pensable entre la phénoménalité du rien que 

phénomène, ce vacillement qui précède toute saisie intentionnelle, et 

l’indétermination propre de l’état quantique du neutrino. L’un et l’autre 

échappent à la clôture de l’identité et du sens. Ils n’ont ni lieu assignable ni 

être stable. Ils n’existent que dans l’acte de transiter, de s’altérer, de clignoter 

sans jamais s’établir. 

  

I. Principes de méthode et homologie structurelle 

 

Cette première homologie oriente une méthode et permet d’énoncer ce qui, 

en profondeur, fonde la démarche ici entreprise.   

 Nous défendons d’abord le principe d’une correspondance structurelle 

entre les cohésions phantastiques et affectives de l’expérience humaine et les 

configurations de la matière et du rayonnement à l’échelle quantique. Veillons 

à ne pas réduire cela à une simple métaphore suggestive. Il s’agit d’une 

véritable analogia proportionalitatis, d’une homologie formelle entre 

structures dynamiques exprimées par des langages différents8. À cette parenté 

structurelle s’ajoute une identité fonctionnelle des éléments en jeu. Les 

concrétudes de l’expérience phénoménologique remplissent, au sein de ces 

cohésions, le même rôle que les états quantiques dans les systèmes physiques. 

Leurs fonctions dynamiques, leurs modes d’émergence et leurs relations 

d’interférence relèvent, à cet égard, du même ordre.   

 Nous irons plus loin et soutiendrons une thèse métaphysique forte. Les 

structures dynamiques profondes du vivre, notamment celles qui s’exhalent 

dans l’art ou dans la genèse du sens, ne surgissent pas du néant. C’est là, du 

reste, un point de convergence entre Richir et la physique contemporaine qui 

 
quantique, parfaitement défendable pour les tenants d’Everett et des approches ψ-ontiques 

mais contestée par d’autres lectures (ψ-épistémiques ou Qbism), qui n’y verraient qu’un outil 

prédictif, sans portée ontologique et limitant son rôle à traduire notre connaissance ou nos 

paris expérimentaux. Nous préciserons ces enjeux plus loin. 
8 Sur ce principe, nous nous permettons de renvoyer à notre contribution aux actes du 

Colloque de Cerisy, consacrée à Richir : « Richir, Feynman et les autres. Une conjecture 

urbinienne pour que le physicien s’accorde avec le phénoménologue », La pensée de Marc 

Richir. Une phénoménologie du réel, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », novembre 2025, 

p. 211-225. 



ALAVI 292 

s’accordent autour de la vénérable sentence de Parménide, ex nihilo nihil fit9. 

Tirant les conséquences de cet anti-créationnisme, nous postulons que ces 

structures sont des déformations cohérentes, humanisées, d’un régime 

ontologique plus fondamental dont les systèmes quantiques offrent des 

exemplifications. Il est vrai que nous n’y prenons guère part car ce régime 

s’estompe dans la vie ordinaire, victime d’un processus nommé décohérence 

qui voile ses manifestations. Par le contact continu avec l’environnement, les 

corrélations de phase qui fondent des interférences se dégradent, ce qui 

stabilise des apparences classiques et masque les structures subtiles que nous 

cherchons à mettre au jour 10. Pourtant le voile peut se rompre et il n’abolit 

pas ce qu’il recouvre ; quelque chose, serait-ce leur souvenir, « palpite 

encore » par en-dessous, une empreinte ténue de ces structures qui persistent 

malgré tout. La décohérence ne signifie pas leur destruction pure et simple, 

elle en altère la visibilité et la puissance d’action. Il est donc licite de postuler 

 
9 C’est à un principe que le premier s’est toujours tenu, principe formulé ainsi : « Le 

créationnisme à partir de rien est exclu de la phénoménologie », Variations sur le sublime et 

le soi, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2010, p. 15. Il n’y a au mieux qu’un simulacre de 

creatio ex nihilo, simulacre que Richir attribue à la figure critique du « Malin Génie », ce 

rusé trompeur qui substitue à la matière et à la texture concrète (sachlich) du phénomène un 

« pseudo-être ». Pour contrer ses jeux de dupe, et fidèle en cela à l’intuition de Fink, il 

s’efforce de réinvestir la question de proprement phénoménologique de l’origine du monde 

(naturel mais aussi intentionnel et doxique), et l’aborder par un approfondissement de 

l’entreprise génétique husserlienne. Toutes les données, hylétiques, kinesthésiques ou 

noétiques, que retient la mise entre parenthèses doivent elles aussi être reconduites à leur 

base préintentionnelle – s’il est vrai qu’elles procèdent d’une transposition des concrescences 

et des concrétudes (phantasiai-affections et kinesthèses schématiques) relevant des rien que 

phénomènes.  

La physique contemporaine se montre, sur ce point, tout aussi réticente au créationnisme 

absolu. Dans son langage les lois de conservation de l’énergie, du moment et des charges, 

ainsi que les descriptions continues des transformations, gouvernent l’apparition des 

phénomènes observables. Lorsqu’un photon paraît, il ne jaillit pas ex nihilo mais résulte 

d’une conversion et d’une redistribution d’énergie ou d’excitations d’un champ. Des 

processus tels que la production de paires dans un champ électromagnétique intense, le 

rayonnement de Hawking à la périphérie d’un trou noir ou certains effets de type Casimir 

dynamique peuvent donner l’illusion d’une création à partir de rien, mais une lecture attentive 

montre que leur nouveauté repose toujours sur un transfert d’énergie, un couplage à un champ 

ou une géométrie d’espace-temps déjà structurée. Ce qui apparaît se présente comme une 

transformation au sein d’un fond préexistant. Il existe, bien sûr, des zones conceptuellement 

délicates, la mécanique quantique relativiste et la cosmologie en offrent plusieurs exemples, 

où la question d’une origine absolue reste ouverte. Sur le plan empirique et opératoire, 

néanmoins, la physique moderne raisonne selon une continuité causale et transformationnelle 

qui fonde, heuristiquement, l’axiome ex nihilo nihil fit dans le discours scientifique. 
10 La décohérence est le processus par lequel les corrélations de phase d’une superposition 

s’amenuisent quand le système s’entrelace (au sens d’une intrication quantique) avec une 

quantité considérable de degrés de liberté (soit les grandeurs de nombreux systèmes 

physiques). Dans la description réduite du système cela se manifeste par l’effacement des 

termes hors diagonale de la matrice densité et par l’émergence de bases préférentielles 

stables, ce qui rend les franges d’interférence inobservables ; tout se passe comme si le 

système considéré se comportait dès lors comme un objet classique. Le mécanisme explique 

la « classicalité » apparente du monde macroscopique tout en laissant subsister, de jure et à 

un niveau hors attestation, des superpositions.  



ALAVI 293 

que nos formes les plus archaïques d’expérience sont peut-être des 

survivances transposées de ces structures, rendues essentiellement 

inopérantes par la décohérence, mais susceptibles d’être « réactivées » lors 

d’expériences liminaires11. Le « moment » du sublime chez l’enfant et ses 

répliques chez l’artiste, le mathématicien ou le révolutionnaire pourraient 

marquer la résurgence, sous une forme transfigurée, de ces dynamiques 

premières – qui n’agissent plus sur des « états » strictement physiques mais 

sur des phantasiai-affections. Ce que Richir nomme le « fantôme de la 

transcendance absolue », figure spectrale de l’affectivité et antérieure à tout 

schématisme, se trouverait ainsi, mutatis mutandis, réincarné dans les gestes 

mêmes de la genèse de l’expérience, précisément dans l’« instant » où le 

sublime se révèle et se dissout à la fois12. 

 Cette mise en correspondance permet aussi de corriger une certaine 

présomption d’ineffabilité imputée au discours richirien. À vouloir trop 

protéger l’irréductibilité de ses structures, Richir les confine quelquefois du 

côté d’un mystère muet, « concevables mais incompréhensibles » à la 

manière de l’infini cartésien. Le schématisme, pour ne citer que lui, passe 

alors pour « irréprésentable », « sans figure », « sans topologie possible ». Il 

faut pourtant reconnaître qu’un formalisme existe qui rend compte, avec 

rigueur, d’une cohésion mobile partageant tous ses traits essentiels : une 

évolutivité interne, une simultanéité active, une irréversibilité antérieure à 

toute succession, et des interférences qui conditionnent l’attestation. Le 

langage mathématique du quantique n’emploie pas les mêmes mots – il parle 

d’états, de superposition, de phases, d’évolution unitaire – mais il donne 

forme à une dynamique que la phénoménologie isolée peine parfois à articuler 

sans glisser vers l’aporie. La physique peut donc, en retour, proposer une 

mathématisation de ce que la phénoménologie approche à tâtons. 

 L’échange n’est toutefois pas univoque. Le formalisme quantique, aussi 

précis soit-il, demeure ontologiquement sous-déterminé. Les équations 

décrivent des corrélations et des amplitudes sans prescrire une interprétation 

unique. De Bohm à Everett, des réalismes structuraux aux approches 

dispositionalistes, plusieurs lectures métaphysiques coexistent, et le choix 

 
11 La phénoménologie richirienne corrobore cette perspective. Si l’on refuse que les 

concrétudes surgissent du néant, on doit aussi refuser que les schématismes qui les 

soutiennent soient eux-mêmes sans origine. Si les phantasiai-affections résultent de 

réactivations sublimées de signaux somatiques latents, puisés à ce que Richir nomme « l’autre 

source des phantasiai » – ce conglomérat inchoatif et indifférencié de « ce qui n’est même 

pas encore Wesen sauvages » – alors les cohésions schématiques qui les rendent possibles 

doivent être comprises comme des reprises transposées de structures dynamiques plus 

fondamentales, demeurées latentes et imperceptibles à l’état brut, précisément à cause de la 

décohérence. Voir « Quatre essais sur l’origine transcendantale des phénomènes », Annales 

de phénoménologie, n°14, 2015, p. 152-157. 
12 Art. cit., p. 155. 



ALAVI 294 

entre elles exige une direction conceptuelle extérieure au formalisme. C’est 

là que la phénoménologie, et singulièrement celle de Richir, peut jouer un 

rôle critériologique en aidant à discerner quelles interprétations rendent le 

mieux justice à ce qui, dans notre expérience la plus profonde, résonne avec 

les structures mises en jeu. La correspondance structurelle offre ainsi un 

double avantage en fournissant un instrument pour formaliser 

l’irreprésentable et un ancrage pour penser l’ontologie du formel. 

 C’est précisément dans l’instabilité oscillante du neutrino, dans le 

suspens de son état entre plusieurs saveurs, que ce principe de correspondance 

devient sensible. 

 

 

II. Oscillation et trouble identitaire : le neutrino dans tous ses états 

 

Quand un neutrino naît au cœur du Soleil, il se présente sous la forme dite 

« électronique ». On appelle saveur cette modalité quantique de l’identité, qui 

se définit par la particule chargée avec laquelle le neutrino peut interagir lors 

d’une collision. Mais à peine ce souffle solaire s’éloigne-t-il du plasma que 

la saveur commence à se déliter. Sans croiser la moindre matière, ils seront 

nombreux à se voir détectés sur Terre sous une autre forme différente, 

« muonique ». Sitôt que nous modifions les paramètres de la mesure, les 

probabilités varient et la composante mesurable peut envelopper une part 

« tauique » 13, sinon retrouver sa saveur première. D’aucuns pourraient être 

tentés de dire que le neutrino « change » de nature, qu’il cesse d’être 

électronique pour devenir muonique puis tauique. D’autres soutiendront au 

contraire qu’il demeure le même en soi, et que seule la probabilité d’observer 

telle ou telle saveur varie à mesure. Ces deux lectures, l’une naïvement 

réaliste et l’autre strictement positiviste, se limitent aux effets de surface. 

Elles ne saisissent pas ce que l’oscillation révèle de plus profond, à savoir une 

unité qui n’a pas d’identité fixe, un mode d’être fondé sur la non-coïncidence 

constitutive.         

 Le neutrino n’est pas une substance stable à laquelle viendraient se 

greffer des attributs. Il n’est jamais pleinement « ce qu’il est », sauf à l’instant 

fugace d’une mesure lorsque l’interaction le fige dans une apparence 

 
13 Le matériau solaire agit comme un milieu réfringent. Par diffusion cohérente sur les 

électrons il modifie les phases des composantes de l’état et, à certaines densités, déclenche 

une résonance (l’effet MSW) qui privilégie et amplifie certaines conversions de saveur – 

comme si la salle de concert faisait vibrer une voix et en changeait le timbre. Par ailleurs, une 

composante « tau » peut tout à fait habiter l’état quantique sans se laisser repérer : révéler un 

lepton τ exige une énergie de l’ordre de 1,78 GeV, bien au-delà des quelques MeV portés par 

les neutrinos solaires, de sorte que ce « visage tau » reste souvent présent mais inaudible. 

Ainsi, certaines facettes de l’être du neutrino demeurent dans l’ombre et ne se manifestent 

qu’à travers leurs effets. 



ALAVI 295 

déterminée. En deçà de cette saisie ponctuelle il habite un entrelacs de 

possibles, un espace de tensions où chaque saveur, toujours virtuelle, guette 

son moment et veille dans l’ombre de ses alternatives. Ce trouble quantique 

de l’identité fait du neutrino un cas-limite : il est ceci et cela et simultanément 

rien de tout cela. Dans la langue phénoménologique, il incarne une présence 

qui ne coïncide jamais avec elle-même.     

 Penser un tel être exige un déplacement radical. Le neutrino ne se laisse 

ni assigner ni fixer dans l’espace-temps, il persiste dans un devenir où l’unité 

ne se déduit plus d’une essence, mais d’un équilibre mouvant de tensions. Il 

réclame, en ce sens, une disposition analogue à celle que nécessite la pensée 

du phénomène comme rien que phénomène. Se résoudre, dirait Richir, « à 

penser hors du régime de l’identité et de l’identification – tâche à laquelle, 

déjà, nous ont initiés Platon dans le Parménide et Kant dans la troisième 

Critique14 » avec leur pensée du clignotement et du libre jeu schématique, 

respectivement. 

Qui veut saisir la non-identité du neutrino doit d’abord exhumer ce 

qu’est un état quantique. Il s’agit d’un vecteur dans un espace de Hilbert, ou, 

pour le dire autrement, d’une « onde » abstraite qui évolue dans un réseau de 

potentialités. Chaque direction de cet espace représente une possibilité 

d’existence. De tout évidence, l’état n’habite pas l’espace ordinaire, mais se 

déploie dans un tissu dynamique de virtualités qui se modulent sans cesse.

 Les saveurs électronique, muonique et tauique apparaissent alors dans 

ce tissu comme des formes émergentes. Elles résultent de la combinaison 

d’ondes plus fondamentales : trois états dits « de masse », chacun vibrant 

selon sa propre pulsation liée à sa masse. Lorsque la masse effective d’une 

composante est plus élevée, sa phase interne s’accumule plus rapidement. 

Toute onde quantique en effet porte en elle un angle silencieux, une phase qui 

mesure son avancée périodique et c’est cette progression muette qui scande 

sa présence15.         

 Ce ne sont cependant pas les phases isolées qui décident du jeu mais 

leurs différences16. Ces écarts dessinent la dynamique réelle en déterminant 

 
14 M. Richir, Phénoménologie et institution symbolique. Phénomènes, temps et êtres II, 

Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1988, p. 11. 
15 Chacun de ces états de masse porte une pulsation de phase 𝐸𝑖/ℏ, que l’on peut appeler par 

commodité fréquence. Pour des neutrinos ultra-relativistes, l’énergie se décompose 

approximativement comme 𝐸𝑖 ≃ 𝐸 +
𝑚𝑖

2

2𝐸
, et les différences pertinentes pour les oscillations 

font intervenir essentiellement les différences de carrés de masses Δ𝑚𝑖𝑗
2  divisées par 

l’énergie. 
16 La phase d’un état quantique encode sa « vitesse » d’évolution temporelle dans l’espace 

de Hilbert. Ce n’est pourtant qu’en comparaison avec celle d’une autre composante que la 

phase acquiert un effet physique. Les différences de phase entre plusieurs composantes 

superposées engendrent des interférences et structurent ainsi le rythme réel du système. En 

d’autres termes, la phase agit à la fois comme vitesse ou pulsation muette d’une onde isolée 



ALAVI 296 

la manière dont les composantes « battent » les unes contre les autres – tantôt 

en accord, tantôt en neutralisation partielle. L’état global du neutrino devient 

ainsi un lieu d’interférence continue, un champ de modulation interne où se 

composent, selon des rapports variables, les contributions de chacun des états 

de masse.         

 La saveur mesurée à un instant donné n’est donc pas une propriété 

préexistante libérée une fois pour toutes. Elle naît d’un agencement provisoire 

des phases entre états de masse, d’une synchronisation passagère ou d’un 

désaccord. Lorsque certaines composantes interfèrent de manière 

constructive dans la direction correspondant à une projection de saveur, celle-

ci domine momentanément. À mesure que les phases relatives évoluent, le 

réseau d’interférences se recompose et la saveur dominante change. L’état 

devient successivement plus électronique, puis davantage muonique, puis 

tauique, et électronique à nouveau, sans qu’aucune ne s’impose 

définitivement. Somme toute, les oscillations de phase induisent directement 

celles de saveur, et l’évolution temporelle du profil d’interférence fait naître 

la périodicité observable17. Bien loin d’être un défilé de particules successives 

dans le temps, l’oscillation désigne précisément ce balancement intérieur des 

rapports de phase. La variation des saveurs visibles, du Soleil à la Terre, 

n’étant que la projection phénoménale de ce rythme invisible.  

Cette structure de tensions et cette dynamique de coexistence évoquent 

jusque dans leur logique la rythmique des phantasiai-affections chez 

Richir : concrétions instables, toujours proches de se figer en figures sensibles 

et cependant maintenues dans leur virtualité. Tant que durent leurs rapports 

mutuels dans la mélodie ou le poème, l’aventure de leurs accords 

(condensations) et de leurs désaccords (dissipations) fait surgir ici ou là un 

conglomérat phantastico-affectif plus ou moins saillant sans qu’il s’effondre 

pour autant en simple affect ou en image18. Si une telle fixation advient – 

 
(si l’état est une telle « onde ») et comme rapport relationnel dynamique (dès qu’elle se 

compare à celle des autres). 
17 Ce qui « oscille » réellement est donc le système de phases relatives entre les états de 

masse. Ces variations gouvernent la manière dont la dominance relative des saveurs évolue 

dans le temps, et elles déterminent le phénomène d’oscillation (va et vient périodique) 

observé. Les états de saveur ne sont jamais que des configurations momentanées où certaines 

composantes de masse, par leur interférence constructive, dominent provisoirement. Le 

neutrino apparaît ainsi tour à tour davantage électronique, muonique ou tauique, non parce 

qu’il changerait d’essence, mais parce qu’il traverse un cycle d’interférences réglé par la 

mécanique des phases.  
18 Richir n’avait certes pas envisagé de telles homologies entre les rapports réversibles des 

phantasiai et les interférences quantiques, non plus qu’entre le caractère constructif ou 

destructif de certaines d’entre elles, et la rythmique des condensations/dissipations. De la 

première, il sera question plus loin dans cet article. Concernant la seconde, bornons-nous à 

souligner qu’il est fécond de penser les moments d’accrétion (micro-systole) et de décrétions 

(micro-diastoles) comme résultant de rapports entre composantes, et non d’une intensité 

isolée des concrétudes. Cette manière de faire évite tout physicalisme auquel Richir lui-même 



ALAVI 297 

brisant l’unité poétique ou mélodique – ce n’est pas le rythme interne qui en 

est la cause, mais une « interférence » venue d’ailleurs, distraction de l’artiste 

ou du public, excès d’affectivité ou défaut technique. De même, l’observation 

d’un neutrino interrompt, ou semble interrompre à notre échelle, la course 

oscillante de son état et l’arrime provisoirement à une saveur donnée19. 

 

III. Des saveurs aussi chez Parménide 

 

C’est lui l’axe invisible autour duquel tout vibre,  

Et l’oscillation dans l’immobilité ;  

Oscillation sombre au cercle illimité,  

Qui va, prodigieuse, une, inouïe, étrange,  

Des oreilles de l’âne aux ailes de l’archange.  

L’être sans cesse en lui se forme et se dissout ;  

Il est la parallèle éternelle de tout20.  

 

Mais pour entendre la portée ontologique de ce « phénomène », l’oscillation 

des saveurs du neutrino, leur métamorphose réciproque à l’intérieur d’une 

même unité dynamique, il faut encore opérer un déplacement du regard. Tant 

il est vrai qu’il ne s’agit pas seulement d’une succession d’identités, mais 

d’apparences qui surgissent et s’effacent l’une dans l’autre, de phases qui se 

désalignent et tissent un flux continu d’antithèses. Lesdites « saveurs » ne 

sont que des figures provisoires, nées d’un battement incessant entre trois 

pôles toujours en désaccord. Le neutrino clignote. Il vacille – comme l’Un 

 
semble parfois céder, notamment dans De la négativité en phénoménologie, où les affections 

privilégiées semblent marquer la phase de langage d’une empreinte quasi-signalétique 

(op. cit., Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014, p. 107). Se concentrer sur les structures 

d’ensemble nous met à l’abri de cet écueil. À l’instar de la physique quantique, où le rapport 

de phase décide de la dominance ou de l’affaissement d’une saveur, c’est la relation interne 

qui porte la dynamique du phénomène de langage et fait ressortir le relief de certaines de ses 

« parties concrètes ». Notons cependant que le Richir tardif s’est tenu fort près de cette 

intuition lorsqu’il a affirmé que l’intensité plus ou moins grande des affections devait être la 

résultante des mouvements, eux-mêmes plus ou moins vifs, induits par les revirements de 

l’instant cartésien entre ses deux pôles (« Quatre essais… », art. cit., p. 163-164). Bref, c’est 

la structure dynamique qui engendre ce qui, dans d’autres textes, pouvait passer pour une 

propriété interne à l’affection de phantasia, dès lors quasiment confondue avec un signal, 

individué, mesurable. Il suffira de prolonger cette intuition pour l’appliquer à la situation où 

des affections revirent ensemble dans une même phase, que celle-ci soit de langage ou hors 

langage, et pour penser accrétions et décrétions comme conséquences de ces revirements 

conjoints. 
19 L’interaction détectrice met fin localement à la combinaison linéaire en projetant l’état sur 

une base de saveur, ce qui, à notre échelle, a l’effet apparent de couper court à l’oscillation 

et de fixer une saveur. 
20 Victor Hugo. La citation appartient à la seconde section, « L’Océan d’en haut », du poème 

inachevé Dieu, publié à titre posthume en 1891. 



ALAVI 298 

dans l’hypothèse désavouée21 du Parménide que Richir évoquait tantôt. 

 Rappelons la seconde hypothèse du Parménide22. Si l’Un est, alors tout 

peut lui être prédicat, unité et multiplicité, mouvement et repos, temporalité 

et atemporalité, et cela simultanément. Il est à la fois plus vieux et plus jeune 

que lui-même, identique à soi et différent de soi. Tout est vrai de l’Un, sitôt 

qu’il est. L’aporie s’impose, dont on ne s’extirpe qu’en insufflant dans la 

simultanéité une « métabolè », un mouvement paradoxal entre les 

antithèses23.  Soit l’unité et la multiplicité24. Lorsqu’il surgit comme Un dans 

l’être, l’Un est déjà en voie de pluralisation, et se fragmente en une infinité 

de parties. Lorsqu’il apparaît comme multiple, il tend à se totaliser et à 

reparaître comme Un unifiant pour se perdre de nouveau dans cette 

unification. Ces « mouvements » ne sont possibles et compossibles que si 

l’Un ne se fige jamais dans l’unité ni dans la multiplicité, mais oscille, revire 

sans trêve de l’une à l’autre. Les deux mouvements n’en forment alors qu’un 

seul, au gré duquel l’Un, incessamment bascule de la mobilité vers un pôle à 

la mobilité vers l’autre. Et dans ce va-et-vient apparemment impossible, où il 

reparaît par revirements ininterrompus, il demeure toujours ailleurs que là où 

il semble se donner25. Il s’ensuit que la métabolè se poursuit indéfiniment – 

 
21 Il est désormais courant, au moins depuis l’exégèse de Francis M. Cornford, de minimiser 

l’originalité de la « troisième » hypothèse et de n’y reconnaître qu’une excroissance de la 

seconde, ou la variante d’un même mouvement dialectique. Selon cette lecture, le Parménide 

proposerait une architectonique de huit hypothèses dont quatre sont réfutées et quatre 

validées par la réfutation des opposées. Cette interprétation, largement dominante en France, 

rompt avec l’exégèse traditionnelle, néoplatonicienne – rupture que Luc Brisson signale avec 

quelque « nostalgie » dans son édition. La lecture de Richir, nourrie des travaux de Joseph 

Trouillard et de Joseph Combès, refuse cette réduction critique. 
22 Le lecteur intéressé par l’approche richirienne se reportera à L’Expérience du penser, op. 

cit., p. 59-75. L’auteur y propose un commentaire serré des seconde et troisième hypothèses 

en partant du postulat que la troisième laisse, dans l’architectonique platonicienne, la trace « 

de l’architectonique phénoménologique des rapports entre le langage et la langue » (p. 72), 

le clignotement de l’Un singeant celui des concrétudes de langage (les phantasiai-affections 

et les Wesens formels) dans les signes de la langue philosophique. Plus précisément, Richir 

voit dans l’Un le témoin d’une implosion de la masse du langage. L’Un de la première 

hypothèse n’est alors rien d’autre que ce langage dont l’implosion absorberait, en les 

confondant, des coordonnées conceptuelles telles que « repos » et « mouvement », « égal » 

et « inégal », « dans le temps » et « hors temps » – concepts auxquels la tradition 

(l’architectonique platonicienne) avait cru pouvoir rattacher provisoirement l’Un. C’est 

pourquoi, ici, le revirement du clignotement demeure « purement formel » et ne saurait 

investir la langue de concrétudes phénoménologiques. Seule la grande œuvre artistique, qui 

applique au langage une architectonique adéquate (et dont il existe plusieurs formes 

possibles, une fois délivré du fantasme logico-eidétique), paraît pouvoir prévenir une telle 

implosion. 
23 Cf. Parménide, 156 d-e. L’Un est dit changer (μεταβάλλειv) « pour l’un ou l’autre état » 

(156 e), changement qu’il faut donc entendre à la façon d’un revirement brusque, subit et 

inopiné, au « moment » même où la pensée croit avoir saisi l’Un tel qu’il est censé être en 

lui-même. 
24 Le neuvième couple catégoriel distingué en 144 b, avant le défilé des hypothèses. 
25 « L’Un est entre-aperçu entre les deux pôles, insaisissable par eux, car toujours « ailleurs » 

que là où il parait être dans son surgissement, battant ou clignotant en réalité inlassablement 



ALAVI 299 

car l’Un est tout entier engagé dans ces brusques retournements – et qu’aucun 

pôle n’est jamais atteint, fût-ce pour l’instant d’après s’effacer derrière son 

antithèse ; le revirement est instantané, il ne s’étire pas dans la durée26. Jamais 

donc, même pour un « instant » qui n’existe pas encore à ce registre, L’Un 

n’épouse un pôle à l’exclusion de l’autre. Son mouvement virevoltant est du 

même coup un enjambement continu : il n’a pas le temps d’atteindre un pôle 

que déjà il repart, et ce « déjà » garantit la compénétration des deux pôles. Il 

y a chevauchement plutôt que simultanéité simple, clignotement plutôt que 

persistance, double mouvement instantané plutôt que durée partagée. Les 

termes qui apparaissent et disparaissent dans ce clignotement ne se 

conçoivent ainsi que par empiètement, comme s’ils se faisaient mutuellement 

écran, chacun imprimant à l’autre ses traits sans parvenir à l’absorber. 

 Appliquons cette figure à l’être et au néant. Jamais l’Un ne se confond 

avec le néant et jamais il ne se stabilise pleinement dans l’être, pas même un 

instant. Mais du fait de la nature incessante et instantanée – hors du 

temps – du revirement dans le clignotement, le néant reçoit alors une sorte 

d’ontologisation et l’être s’en trouve partiellement effacé. En oscillant entre 

ces pôles jamais atteints, l’Un fait surgir l’apparence du néant et le simulacre 

de l’être27, tout comme il engendre un mouvement teinté de repos, une 

 
(dans son devenir in-fini) entre les deux pôles. Dans nos termes, cela signifie que quelque 

chose de l’Un se phénoménalise désormais dans le clignotement, comme le phénomène de 

l’Un (…) », L’expérience du penser, op. cit., p. 71-72. 
26 « C’est d’ailleurs peut-être comme cela qu’il faudrait traduire l’exaiphnès : 

« brusquement » – c’est-à- dire inopinément, imprévisiblement. Cela se retourne, mais sans 

jamais arriver à un pôle de déterminité, sans jamais se fixer dans de la déterminité – sans quoi 

ce ne serait plus de l’instantané, mais un instant temporel », Marc Richir, L’écart et le rien. 

Conversations avec Sacha Carlson, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2014, p. 157. 
27 Cet exemple ne ressort pas d’une spéculation métaphysique. Ce sont là, chez Richir, les 

deux pôles du « tremblement » caractéristique de l’instant cartésien – non plus comme pôle 

du clignotement (avec l’instantané), mais comme simulacre (d’une création ex nihilo, ou de 

l’origine du langage) en clignotement, entre les deux rives de l’illusion pure : « en tant qu’il 

n’en vient jamais à se perdre dans le néant auquel il n’adhère pas, nous dirons que son 

mouvement vers le néant constitue, en lui, l’apparence du néant. Et en tant qu’il n’en vient 

jamais à se stabiliser dans l’être (ce qui ferait de lui un instant temporel) auquel il n’adhère 

pas non plus, nous dirons que son mouvement vers l’être constitue, en lui, le simulacre de 

l’être. Dans la mesure où ces deux mouvements sont indissociables, qu’ils en constituent, 

hors temps et hors espace, le tremblement ou le clignotement, où donc aucun des pôles (néant, 

être) n’est jamais atteint, nous dirons que la figure phénoménologique paradoxale de l’instant 

cartésien est de trembler (clignoter) entre évanouissement et surgissement (ou, pour 

reprendre un terme de Leibniz, fulguration), c’est-à-dire apparence du néant et simulacre de 

l’être. […] l’apparence du néant serait pure illusion confondue ou engloutie par le néant si 

elle n’était secrètement habitée, du fait du clignotement, par le simulacre de l’être, seul propre 

à ne pas la laisser adhérer au néant ; et le simulacre de l’être serait être pur et simple (« 

étant ») s’il n’était secrètement habité, du fait du même clignotement, par l’apparence du 

néant, seul propre à ne pas le laisser adhérer à l’être, à faire paraître l’être sans être lui-même 

confondu avec lui (semblant d’être). C’est dire que les « deux » mouvements que nous 

distinguons dans le clignotement n’en constituent qu’un seul, celui même de l’instant 

cartésien, qui revire, dans l’instantané, de l’apparence du néant au simulacre de l’être et 



ALAVI 300 

pluralité où l’unité déjà se devine… et vice-versa. Instables par eux-mêmes, 

les pôles ne « tiennent » que parce qu’ils s’entre-habitent, chacun pesant sur 

l’autre et résonnant en lui jusqu’à déclencher le basculement28.   

 

De tout cela, l’oscillation des neutrinos offre une homologie frappante. 

Il s’agit encore d’une circulation périodique, sans point d’arrêt, entre des 

termes antithétiques, qui ébranlent le principe d’identité et introduisent du 

bougé, de la non-coïncidence dans leur propre « support ». L’état global du 

neutrino transite en effet au sein d’un μεταξὺ platonicien, milieu où se mêlent 

les caractères des trois limites qui le cernent. Là, dans cet entre-deux », l’unité 

se maintient grâce à sa non-identité même. Tirons-en les conséquences qui 

s’imposent.         

 D’abord, il est bien question d’un va et vient infini entre des pôles 

jamais stabilisés29, à l’image de cet Un qui naît et périt comme Un-être et 

comme multiple, qui se sépare de lui-même et se rejoint sans jamais se donner 

définitivement dans l’un de ses états. « Sur le point » d’épouser un pôle, il 

revire déjà dans le mouvement vers l’autre, qui lui-même revire, et ainsi de 

suite sans terme30. Nous pouvons alors parler d’un revirement quantique, 

tremblement interne mais incessant, où l’identité dite électronique n’est qu’un 

« moment » provisoire aussitôt mis en crise par l’émergence muonique qui 

sera elle-même renversée… Et rien n’impose que ce jeu s’arrête. La non-

coïncidence des phases de ses composantes empêche toute fixation31. 

 Par suite, la perpétuité de l’oscillation interdit l’accomplissement 

exclusif d’une saveur. Seule la mesure interrompt ce suspens en dissipant la 

trame qui permet l’oscillation, cette nappe d’interférences mouvantes et leur 

 
réciproquement : l’un dans l’autre et l’un hors de l’autre, sans qu’ils ne soient jamais 

identiques. », in « Quatre essais… », art. cit., p. 159-160. 
28 Ibid., p. 138. 
29 Techniquement, nous l’avons dit, ce va-et-vient naît du jeu continu des rapports de phase 

entre états propres de masse qui tissent un réseau d’interférences et modulent la dominance 

relative des saveurs. L’une devient temporairement prépondérante puis cède à la suivante, 

sans qu’aucune ne soit exclue définitivement. 
30 Certes l’état de saveur peut être « atteint » au sens où il finit par dominer dans l’espace des 

états, et cela suffit déjà à distinguer la situation de celle du revirement platonicien où les pôles 

ne sont jamais atteints, comme nous le montrerons dans la partie suivante. Mais deux 

remarques s’imposent. D’une part une nouvelle dominance prend bientôt le relais si 

l’évolution unitaire se poursuit, si bien qu’aucune saveur ne s’installe définitivement. D’autre 

part l’état global du neutrino ne coïncide jamais pleinement avec l’un de ces états de saveur, 

la faute aux interférences qui empêchent toute coïncidence parfaite (toutes « épousailles », 

pour ainsi dire), ce qui explique que l’on parle avec raison de dominance plutôt que d’identité. 
31 Nous pouvons dire de l’état du neutrino ce que Richir réserve ailleurs au phénomène 

esthétique : il « ne ‘‘vit’’, c’est-à-dire ne se phénoménalise, qu’en ‘‘battant’’ de l’un de ces 

pôles anéantissants à l’autre, dans une mobilité intrinsèque qui ne peut précisément pas se 

fixer, et que nous nommons clignotement » in « Phénoménologie et poésie », Serta – Revista 

Iberoromanica, 4, 1999, p. 412. 



ALAVI 301 

évolution unitaire32. On reconnaît là le « battement en éclipse » décrit par 

Platon, l’Un n’étant ni entièrement en repos ni entièrement en mouvement33, 

et oscillant en ombre et lumière dans une alternance où chaque pôle marque 

l’autre par une domination éphémère34. Dans le cas des neutrinos, ce sont les 

états de masse qui, en se déphasant, produisent une alternance de dominances 

sans qu’aucune ne s’installe « à l’exclusion des autres ». Si la saveur 

électronique s’affirme un instant, ses pendants muonique et tauique, loin de 

s’annihiler, demeurent en retrait, à l’affût, interférant subtilement, et 

préparant leur retour à la prééminence. L’état, d’une mesure à l’autre, vit de 

ce rythme étrange de basculement, de ce clignotement permanent entre des 

promesses de saveurs. 

Ce que Platon n’osait qu’ébaucher dialectiquement, le neutrino 

l’accomplit physiquement. Il donne à voir, ou plutôt à penser, une unité 

perpétuellement en tension, jamais fixe et toujours « clignotante », entre des 

pôles antithétiques. 

 

IV. Le revirement comme matrice de l’hyperbole et du schématisme 

 

Il n’y aurait pas de phénomène s’il n’y avait pas du 

clignotement. Tout simplement. D’ailleurs la 

phénoménalisation, c’est ça : c’est l’entrée en clignotement35. 

 

Il faut marquer une disjonction. L’homologie ménage ici une tension 

irréductible et se fracture si l’on cherche à l’aplanir trop vite.  

 L’oscillation quantique et le revirement platonicien relèvent tous deux 

d’un mouvement d’alternance susceptible de durer tant qu’aucune cause 

extérieure n’en suspend le cours, mais entre ces deux processus s’étend une 

 
32 De même que le revirement dans le clignotement est ce qui met en mouvement (en 

« bougé ») la structure schématique, son moteur pour ainsi dire : « Mais ce rien, nous l’avons 

vu, est dynamique, il est tremblement ou vibration, clignotement entre deux pôles jamais 

atteints (si l’un ou l’autre était atteint, toute la structure se figerait). », in « Quatre essais… », 

art. cit., p. 157. 
33 « […] en sorte que la conjonction de l’« à la fois » (« et... et ») de la seconde hypothèse se 

reconvertit en un « ni... ni » proche de la première hypothèse mais non-identique à lui : il ne 

s’agit plus, en effet, d’un « ni... ni » absolu, mais d’un « ni... ni » qui signifie que l’Un est 

entre-aperçu entre les deux pôles, insaisissables par eux, car toujours « ailleurs » … », 

L’expérience du penser, op. cit., p. 71-72. 
34 L’homologie platonicienne peut sembler audacieuse. Chez Platon aucun pôle n’a le loisir 

de « dominer » véritablement, car le revirement échappe à la durée. C’est plutôt la trame de 

repères conceptuels que la pensée instille pour encadrer ce mouvement pur, la manière dont 

nous choisissons un point de départ et un point d’arrivée (tel ou tel concept), qui crée 

l’illusion d’une domination. Autrement dit, ce que nous prenons pour une prééminence n’est 

pas donné en soi, elle reste relative à notre perspective. Il faudra reconnaître plus loin que la 

temporalité de l’oscillation physique n’est pas celle de l’exaiphnès platonicien.  
35 Déclaration de Marc Richir dans une conversation privée avec Pablo Posada Varela, datant 

du 11 juin 2011. Nous citerons à nouveau cette même conversation plus loin. 



ALAVI 302 

distance décisive. Les deux paraissent sans fin et pourtant ce sans fin ne 

signifie pas la même chose. L’oscillation se déploie dans un régime temporel 

extensible, mesurable, ouvert aux rythmes et aux amplitudes36. Le revirement 

appartient à un autre ordre – celui de l’exaiphnès. Le mouvement de l’Un ne 

s’étire pas et ne s’enchaîne pas ; il clignote, il bascule sans passage 

intermédiaire37. Cette instantanéité constitue une faille du temps, une 

secousse ontologique sans épaisseur qu’on ne mesure pas avec des instants 

ordinaires. Instantané et donc inassignable, le revirement s’excepte de la 

sphère du vécu au même titre que le ressaut affectif que Richir nomme 

« sublime » ou que la fuite de la transcendance absolue. On ne saurait dire 

quand ils « se » passent, car ils n’appartiennent pas au temps, quoiqu’ils 

puissent y ouvrir et y accompagner des déroulements. L’infinité de ces 

processus s’accomplit hors du temps et hors de l’espace, de sorte qu’ils 

passent sans réellement se passer38. Sans doute le revirement n’est-il pas 

appelé à connaître de fin, comme l’oscillation. Il y ajoute cependant quelque 

chose d’autre, il redouble l’indéfinition quantitative par un infini qualitatif et 

dynamique. Ce n’est pas une vitesse infinie qui rendrait l’événement déjà 

accompli et le réduirait à un infini mesurable. C’est une surrection en 

creusement, un arrachement qui creuse et dévoile sans se laisser ramener à 

une succession chronologique39. Le revirement instantané arrache l’Un à ses 

coordonnées et le restitue à la coappartenance paradoxale des contraires – 

sans que cette coappartenance ne puisse jamais être figée dans le temps. 

Cela étant, la physique moderne refuse l’idée d’un saut pur40. Toute 

transmission s’inscrit dans le temps, toute influence suppose une propagation 

 
36 Soit l’oscillation quantique comme processus ouvert, susceptible de se poursuivre 

indéfiniment dans le temps mesurable.  
37 « Ce revirement, qui n’est absolument dans aucun temps (156 c), qui est entre le 

mouvement (d’apparaître, de disparaître) et le repos (l’apparition, la disparition), est ce que 

Platon désigne par “l’instantané” (to exaiphnès) », L’Expérience du penser, op. cit., p. 71. 

L’exaiphnès signifie littéralement ce qui survient à l’improviste et désigne chez Platon un 

surgissement absolu, sans prolongement ni durée. C’est le « moment » non temporel du 

revirement, moment qui revire brusquement sans s’inscrire dans une durée. Dans le 

vocabulaire du Richir tardif, ce revirement, à l’instar de la transcendance absolue qui le rend 

possible par « appel d’air », ressort d’un régime d’« entités » qui « passent sans se passer ». 

Un tel régime échappe à la réflexivité et avec elle à toute temporalité objective ou 

phénoménologique. 
38 « Le « se passer » fait un temps ou est susceptible de le faire : il constitue un événement 

(surgissement ou coupure) et peut lui-même se faire dans un temps préexistant, même par-

delà les présents. Tout au contraire, le « passer » ne fait pas de temps (il ne fait que passer 

comme un souffle de vent)… », in Propositions Buissonnières, Grenoble, J. Millon, coll. 

« Krisis », 2016, p. 127. 
39 « Par fuite infinie, il ne faut donc pas entendre fuite à une « vitesse » infinie, car alors elle 

serait toujours déjà accomplie, illusoirement, en un infini quantitatif ou spatial. Mais il faut 

y entendre une fuite en accomplissement (en arrachement) infini, en abîme, donc selon un 

infini « qualitatif » ou plutôt dynamique. », in « Quatre essais… », art. cit., p. 144. 
40 La physique newtonienne pouvait tolérer l’idée d’influences instantanées à distance, mais 

cette idée a été renversée au XIXe et au XXe siècles. Maxwell a montré que 



ALAVI 303 

finie et des lois de transport assignables. Le neutrino, particule relativiste, 

n’échappe pas à cette exigence. Son trajet du Soleil à la Terre requiert un laps 

de temps mesurable. Il ne jaillit pas, il traverse irréversiblement l’espace-

temps métrique sous la contrainte d’un parcours. De même, son état évolue 

continûment au sein de l’espace des possibles hilbertiens. Cette évolution ne 

se suspend jamais en un instant pur mais se déploie selon un déroulement 

régulier, une oscillation harmonique41 où les phases se décalent 

progressivement et modulent la saveur selon une rotation invisible. Chaque 

modulation naît d’un déphasage infime, d’une lente inflexion ; c’est la 

temporalité même qui donne corps et rythme à l’alternance42. Ainsi, ni dans 

l’espace-temps physique ni dans la dimension de l’état quantique 

l’instantanéité parménidienne ne trouve d’inscription43. Ce qui, dans la 

métaphysique platonicienne, éclate hors du temps se présente ici comme un 

 
l’électromagnétisme se décrit au moyen d’un champ local dont les perturbations se propagent 

à vitesse finie. La relativité restreinte d’Einstein a ensuite érigé la vitesse de la lumière dans 

le vide (c) en une limite causale universelle. Dans le cadre du formalisme quantique 

relativiste cette contrainte prend la forme de la micro-causalité. Formellement les observables 

localisées en points séparés par un intervalle « de genre espace » commutent, ce qui interdit 

la transmission d’un effet mesurable plus vite que la lumière. En pratique cela signifie 

qu’aucune action instantanée ne trouve place dans le récit physique contemporain. Dire qu’un 

phénomène agit sans durée revient à renoncer aux structures locales qui fondent la causalité 

telle que la physique moderne la conçoit. 
41 Soit une oscillation qui possède des bornes, des points extrêmes où la vitesse s’annule 

avant de repartir. Le clignotement, au sens phénoménologique et parménidien que nous 

envisageons, ne se laisse pas réduire à ce modèle. Il consiste en un revirement qui survient 

avant même que la progression vers une borne ait pu s’achever, comme si le mouvement 

bifurquait en amont du point limite attendu. 
42 Sur le trajet du neutrino et la continuité de son évolution il est utile de rappeler quelques 

ordres de grandeur et la nature de l’évolution unitaire. Le trajet du neutrino émanant du Soleil 

jusqu’à la Terre s’évalue à environ huit minutes, ordre de grandeur qui inscrit clairement le 

phénomène dans une temporalité mesurable. Son état se déplace en parallèle de façon 

continue dans l’espace de Hilbert selon une loi unitaire qui relève, selon le régime considéré, 

de l’équation de Schrödinger ou de l’équation de Dirac. Pour un neutrino ultra-relativiste, 

l’énergie d’une composante de masse 𝑖 s’écrit approximativement 𝐸𝑖 ≃ 𝐸 +
𝑚𝑖

2

2𝐸
, de sorte que 

la différence de phase entre deux composantes 𝑖 et 𝑗 croît approximativement comme Δ𝜑𝑖𝑗 ∝
Δ𝑚𝑖𝑗

2  𝐿

2𝐸
. La dépendance en L sur E apparaît ainsi comme le paramètre contrôlant la période 

effective des oscillations de saveur. Cette formulation montre que l’évolution des phases est 

progressive et que la modulation de la saveur résulte d’un déphasage continu plutôt que d’un 

saut instantané. 
43 Dire que la mesure « interrompt » la continuité décrit correctement l’effet observé pour 

nous, observateurs munis d’appareils, mais ce compte rendu peut relever d’un acte 

interprétatif ou instrumental. Dans les approches orthodoxes du formalisme quantique on 

distingue la description unitaire continue de l’évolution et l’opération de réduction d’état ou 

de projection associée à un enregistrement. Les théories de la décohérence montrent qu’une 

interaction étroite avec l’environnement transforme des superpositions en mélanges 

apparents et rend effective, sur le plan phénoménal, la disparition des interférences sans 

supposer une discontinuité physique fondamentale. Autrement dit la coupure introduite par 

la mesure traduit pour nous la fin de la trame d’interférences attestable, mais elle n’impose 

pas une instantanéité de nature physique comparable à l’exaiphnès parménidienne. 



ALAVI 304 

passage dans le temps. Non plus rupture absolue mais modulation continue.

 Richir concède volontiers que le revirement n’a pas de contrepartie 

physique44. Il reste cependant décisif pour sa phénoménologie. 

 

Il en devient même le foyer secret si l’on adopte le principe d’une épochè 

radicale, ce régime hyperbolique dans lequel chaque déterminité s’estompe et 

les parenthèses cessent de porter seulement sur la croyance au réel pour 

inviter à se déprendre de toute présupposition, même tacite, sur ce qui 

s’atteste. La radicalité d’un tel court-circuit peut faire craindre que nous n’y 

trouvions rien, que nulle chose n’émerge45. Pourtant, ce qui semblait n’être 

qu’un saut dans le vide révèle un véritable champ phénoménologique, animé 

d’une palpitation ténue qui n’est plus celle d’objets intentionnels mais de 

cohésions d’apparences ne tenant qu’à elles-mêmes, ou, pour mieux dire 

puisque l’identité leur manque, de « rien que phénomènes ». Et ces riens 

tremblent, portés par de purs mouvements « sans corps mobile », procès sans 

archè ni télos, extérieurs à l’espace et au temps et constitutifs pourtant de la 

tension interne de ces dimensions  

Le phénomène cesse alors d’être le miroitement d’apparitions ordonné 

à un apparaissant. Il éclot par éclairs, dans le bougé des phantasiai, qui ne 

sont pas des images mais des frémissements d’intimité – grumeaux de rêve 

sans attache référentielle, disposés en nuées qui ne tiennent à rien d’étant et 

pourtant tiennent46. Le rien que phénomène opère cette disposition même, en 

modulant leurs chatoiements, leurs virevoltes instantanées et incessantes. Un 

tel phénomène ne procède d’aucune cause positive. Il résulte d’un 

mouvement pur dont le « clignotement »47 offre la figure la plus sobre. Ce 

clignotement constitue à son tour le schème élémentaire de la 

phénoménalisation, une pulsation sans durée assignable, où tout s’expose, se 

tisse et se retire dans une visibilité vacillante, telle la lumière d’une étoile 

peut-être déjà morte. C’est alors lui, ce « bougé » instantané, qui fait le cœur 

 
44 L’écart et le rien, op. cit., p. 282. 
45 Sans doute, le moment proprement dit de l’hyperbole est celui « où la pensée s’élance au-

delà de ce qui parait donné […]. Cependant, pour que ce mouvement ne se perde pas dans le 

vide, il faut qu’il « retombe », c’est-à-dire qu’il revire, dans l’instantané, de manière à se 

fixer sur quelque chose » (De la négativité…, op. cit., p. 48-49), et quelque chose qui ne soit 

pas le reflet en miroir de ce dont il s’agit d’expliciter la genèse. 
46 « Qu’il y ait des agencements et des ordonnancements en incessante mobilité dans cet 

apparent chaos, tel est le paradoxe que nous avons à affronter, à rebours de la tradition 

philosophique qui a pensé que cet « apparent chaos » était un chaos réel et ne pouvait, à ce 

titre, constituer un objet philosophique. Ce qui se passe dans la pensée quand quelque soi se 

met à penser est certes un hallucinant « théâtre d’ombres » fait d’insaisissabilités multiples, 

mais l’accompagner dans ces agencements et ces ordonnancements multiples et instables, 

c’est, pour nous, proprement, faire de la phénoménologie. », M. Richir, « La refonte de la 

phénoménologie », Annales de phénoménologie 2008/7, p. 206. 
47 Ou plutôt, si l’on veut, comme Richir, y ajouter un coefficient de réflexivité : le revirement 

instantané dans le clignotement. 



ALAVI 305 

battant de l’hyperbole : la jonction paradoxale – n’étant d’aucun espace ni 

d’aucun temps – entre son élan et sa retombée ; entre son « départ à 

l’aventure », ce « saut du tigre » qu’elle nous fait risquer dans l’inconnu48, 

dans ce qui n’est pas au sein de ce qui paraît être (et donne l’illusion d’être 

déterminé) et sa chute dans ce qui n’est certes pas le néant, mais ce qui se 

concrétise, ourlé d’indétermination toujours, en « rien que phénomènes », 

inséparablement de langage et hors langage49. Car si ce mouvement double et 

instantané qu’est l’hyperbole donne accès aux concrétions 

phénoménologiques primitives, c’est que la « retombée » est déjà du sens en 

train de se faire, sens au sein duquel se réverbèrent d’autres concrescences, 

d’autres phénomènes en voie de formation. Le suspens passe donc, dans 

l’instantané50, mais non ce sur quoi il retombe : ces concrescences en devenir, 

sourdant de la lacune qu’il creuse dans l’écoulement supposé continu du 

temps des présents. Elles se passent, et ce faisant font du temps – que ce 

« faire » et cette réflexivité soit ceux d’une phase de présence ou ceux, 

presque aussitôt effacés qu’ébauchés, de la proto-présence. Mais la 

temporalisation en présence n’est jamais que le prolongement de l’impulsion 

initiée par le double mouvement hyperbolique51, son écho répété à l’infini. 

Quant aux phases hors langage, elles témoignent de l’exaiphnès lui-même 

comme de versions seulement proto-temporalisées de celui-ci52. De là vient 

 
48 « dans l’indéterminité qui « bouge » ou « vibre » au-dedans de toute déterminité, dans ce 

qui ne va pas de soi au sein même de ce parait aller de soi, et ce, en vue de retomber dans la 

non-coïncidence à soi de ce qui se fait comme diastole, comme concrescence toujours en 

devenir de concrétudes. », De la négativité…, op. cit., p. 39. 
49 « L’hyperbole, qui est un mouvement d’aller au-delà (de ce qui parait donné), ne retombe 

pas, en vertu du revirement par l’exaiphnès, ipso facto, dans un en-deçà qui serait la 

« préfiguration » de l’au-delà, ni non plus dans le néant ou la pure indétermination, mais en 

une indéterminité de laquelle s’amorce (et s’amorce seulement, sans être déjà reconnaissable) 

le sens de ce qui parait donné. Ainsi l’hyperbole est-elle pour nous un double-mouvement 

sans corps mobile à la fois pro- et rétrogrédient… », ibid., p. 11. Voir aussi ibid., p. 24-25. 
50 Car ce suspens de toute temporalité est propre à l’instantané. Dire que l’épochè « ne dure 

qu’un instant » est encore trop dire – ou commettre une erreur architectonique. S’il est 

impossible de s’y installer, c’est que ce « moment » atemporel constitue une rupture avec le 

temps du présent (le Ström d’instant successifs), une faille dans la tautologie symbolique, 

trouant le temps même sur lequel il fait fond. 
51 Cf. « Quatre essais… », art. cit., p. 122-123. 
52 Sur l’éternité phénoménologique comme version proto-temporalisée de l’instantanée, voit 

« Sur l’inconscient phénoménologique : Epokhé, clignotement et réduction 

phénoménologique », L’Art du Comprendre, n°8 : De l’inconscient phénoménologique, 

Paris, février 1999, pp. 116-131. Il importe toutefois de préciser la différence entre cette 

proto-temporalisation et de ce dont elle procède. Le schématisme hors langage constitue une 

distribution, une économie du clignotement (revirement dans l’exaiphnès) : la proto-

temporalisation y implante déjà des horizons dont celui-ci, en tant que vibration pure, est 

dépourvu. Richir insistera explicitement sur ce point six ans plus tard : « en aucune manière 

l’instantané ne fait-il du temps ou même du proto-temps (…) les phases de proto-présence 

sont « momentanées » (au lieu d’être « instantanées »), fugaces, car elles ont au moins déjà 

en elles du proto-temps, enchâssé dans les horizons de l’immémorial et de l’immature », in 

« Langage et institution symbolique », Annales de phénoménologie, n° 4, 2005, p. 130-131. 



ALAVI 306 

que leurs concrétudes paraissent autant de symboles d’une éternité dont 

Rimbaud déjà avait pris la (dé)mesure, d’une éternité aux confins de la 

vieillesse et da la mort qui nous conduit au seuil de mondes d’absence 

entrevus à la volée. C’est la mer allée avec le soleil, mais c’est aussi le rouge 

de Cézanne, la nostalgie d’un passé immémorial (qui ne s’est jamais passé), 

la faucille d’or oubliée au-dessus de Booz endormi – tous suspendus dans 

l’éclair d’un surgissement sans appui et presque sans avenir. 

 

Le revirement instantané, ce retournement brusque au cœur du 

clignotement, ne se contente pas de sourdre dans les tréfonds de l’expérience 

humaine ou du faire phénoménologisant. Entièrement atemporel, il irrigue 

tous les régimes de temporalité sans jamais se laisser enfermer dans aucun, 

structurant chacun d’eux par une force immatérielle qui demeure indivise. Il 

ne naît ni ne périt, n’a pas de lieu53, et cependant opère partout, tissant sans 

relâche l’espace et le temps qu’il transcende. À Pablo Posada Varela, qui 

s’interrogeait sur la pluralité possible de ces revirements – y en aurait-il un 

pour chaque registre architectonique ? – Richir répondait qu’il demeure 

toujours et identiquement le même, et que de là vient son pouvoir structurant :

  

Non, ce sont les « entités », entre guillemets, qui revirent, clignotent, qui 

changent. Pas le revirement (du clignotement) lui-même. Comme tu le disais 

fort bien tout à l’heure : le revirement, il traverse toute la structure… « prenant 

divers visages54 ».  

 

C’est toujours le même mouvement pur, mais ses pôles varient selon les 

régimes. Ainsi dans celui du présent vivant de la perception, chaque instant 

clignote vers ses rétentions et ses protentions, faisant du Zeitpunkt non pas le 

socle de la temporalisation mais une fêlure temporelle, un écart mouvant où 

le flux va à la fois « plus vite » et « plus lentement » que lui-même. Cette 

faille dynamique, ce bougé incessant, empêche de saisir l’instant « dans nos 

pinces », le rendant insaisissable, toujours prématuré ou tard-venu au regard 

de nos aperceptions55.       

 
53 Reconnaissons tout de même que l’instantané dispose d’un topos architectonique 

spécifique en tant que pôle du clignotement conjugué à l’instant cartésien. Cet instantané, 

étant « en fonction » dans les revirements (également instantanés) qui se produisent à des 

registres plus éloignés, y imprime des effets parasites et pourtant constitutifs, sans lesquels 

ces revirements ne seraient pas ce qu’ils sont. Ces considérations nous entraîneraient 

cependant trop loin ; voir Propositions Buissonnières pour un développement plus étendu. 
54 Même conversation que précédemment. 
55 « le Jetzt, le maintenant, demeure insaisissable comme Jetztpunkt, comme point-source ou 

point-origine (Stiftung) de la temporalisation en présent, et c’est ce qui lui donne l’apparence 

de la phénoménalité : il clignote phénoménologiquement entre les rétentions et les 

protentions, ce que recouvre précisément la notion de présent vivant avec ses rétentions et 

ses protentions. Il clignote, c’est-à-dire que, dans l’aperception perceptive, il ne peut être 



ALAVI 307 

 Il n’est pas de registre56 que l’exaiphnès n’investisse, en y injectant un 

mouvement paradoxal d’apparition qui ne se stabilise jamais, car il revirera 

toujours avant de pouvoir s’accomplir pleinement. C’est ce que nous 

appelions le « battement en éclipse ». Ce battement, indéfini et instantané, n’a 

rien du va-et-vient mesuré de nos oscillateurs harmoniques : le pôle qui surgit 

n’a jamais le temps de s’installer, car sitôt qu’il commence à poindre il 

s’éclipse, tendu vers son contraire vers lequel il revire. Aucun pôle n’est 

atteint ni fixé ; chacun, dans son émergence même, est déjà en retrait57, 

laissant place à un autre qu’il laisse paraître comme en creux. Ils se 

chevauchent donc sans cesse, se font mutuellement écran, et ne se laissent 

attester l’un sans l’autre. Le rapport entre Abschattung et objet 

intentionnel est à cet égard exemplaire. Si l’Abschattung paraît pour elle-

même elle disparaît aussitôt comme simple « apparition de », et c’est 

précisément dans ce mouvement que l’objet surgit avec sa teneur de sens. 

Mais si l’objet voulait se montrer pour lui-même, sans Abschattungen, il 

disparaîtrait à son tour, ne laissant derrière lui que son sens sédimenté dans le 

flux des rétentions, et un vide appelant une nouvelle sensation exposante58. 

Le vécu intentionnel naît donc de ce va-et-vient, de cette réversion inlassable 

de l’un dans l’autre, sans que jamais l’un ou l’autre ne puisse s’imposer 

isolément. Si ces deux pôles suturent un tout concret, le phénomène 

husserlien, c’est grâce au battement en éclipse qui les unit comme en chiasme. 

Parce qu’il se déploie dans l’instantané, le revirement implique leur co-

 
qu’anticipé ou retenu, étant lui-même dans l’écart entre les deux, là où, en quelque sorte, le 

flux, tout à la fois “va plus vite” que lui-même et “plus lentement” que lui-même, dans ce qui 

ne peut être qu’un désaccord – en quoi consiste précisément l’épochè du flux par rapport à 

lui-même », in « L’aperception transcendantale immédiate et sa décomposition en 

phénoménologie », Revista de Filosofía, 26, Madrid, 2001, p. 37. 
56 Notons aussi qu’il peut exister des clignotements phénoménologiques entre plusieurs 

registres architectoniques. C’est parce que la diastole revoit la diastase instable que 

l’expression poétique, en quête d’unité, peut trouver sa juste mesure. C’est parce que l’affect 

présent clignote avec le « bruit de fond » des autres affects qu’il peut y avoir résonance et 

parfois réminiscence. C’est parce que la masse des amorces de sens clignote avec nos habitus, 

que nous pouvons néanmoins improviser. Car tous les registres communiquent dans 

l’architectonique. Même lorsque l’attention se pose sur un registre particulier, les autres y 

jouent par leur virtualité et influencent ce que nous tenons pour central. 
57 « Ce clignotement est lui-même um double mouvement de va-et-vient entre ces deux pôles 

qu’il n’atteint jamais, puisque, « sur le point » d’atteindre un pôle, il revire, en l’instantané, 

dans le mouvement vers l’autre pôle, et pour ainsi dire indéfiniment. », De la négativité…, 

op. cit., p. 123. 
58 L’Abschattung, « si elle apparaît pour elle-même, disparaît comme apparition de, prise au 

sens intentionnel qui dès lors semble apparaître pour lui-même, et l’apparition disparaît 

comme apparition; c’est donc précisément dans son mouvement de disparaître comme telle 

que surgit, qu’apparaît l’apparaissant avec son sens intentionnel, mais pareillement, si celui-

ci apparaît pour lui-même, sans apparitions (fussent-elles, encore une fois, seulement celles 

du “vécu d’acte”), il disparaît pour tomber en “sommeil” (se sédimenter), et c’est dans cette 

disparition même qu’apparaît ou peut apparaître l’apparition, plus précisément l’excitation 

qui peut le faire réapparaître. », in « L’aperception… », art. cit., p. 13. 



ALAVI 308 

appartenance. Tout ce qui clignote ensemble entre aussitôt en cohésion, en 

concrescence59. Parce qu’il est relation entre des pôles, il met aussi en lumière 

leur différence. Si l’apparition n’est que de se rapporter à son apparaissant, 

elle reste cependant autre que ce à quoi elle s’intrique. La structure même du 

phénomène, quel que soit son registre, se constitue désormais selon une 

double logique. D’un côté un enjambement entre pôles, une habitation 

réciproque ; de l’autre un écart qui les maintient irréductiblement distincts60. 

Le clignotement, dynamique fondamentale entre deux déterminités qu’il 

n’atteint jamais, noue ainsi solidarité et disjonction. Cette double unité est 

celle de l’instantanéité. Il n’y a pas deux mouvements successifs – l’un vers 

un pôle puis l’autre vers son contraire – ni même deux juxtaposés. Il n’y a 

qu’un seul mouvement, replié sur lui-même, qui fait apparaître et disparaître 

« simultanément »61 ses termes ; un tremblement sans synthèse. 

L’instantanéité du revirement empêche toute fixation et maintient les pôles 

dans une co-appartenance en désaccord, « l’un dans l’autre et l’un hors de 

l’autre », pour reprendre la formule de Richir. A inhibe l’actualisation de B 

tout en étant son indispensable contrepartie62. Ainsi s’installe une solidarité 

sans fusion, où les pôles surgissant lors du revirement ne constituent pas une 

identité fixe mais, au contraire, un « X » en chatoiement63. Au cœur de ce 

mouvement hors du temps, la structure dynamique du phénomène se révèle 

comme une cohésion instable : chaque pôle est excité par le retrait de l’autre, 

appelé par ce qui lui manque, et cependant irréductiblement distinct de lui. 

 
59 Cf. par exemple, « Quatre essais… », art. cit., p. 159-160, pour une illustration de cette 

habitation réciproque induite par le clignotement, avec pour témoins le simulacre de l’être et 

l’apparence du néant. 
60 Ainsi des phantasiai perceptives, emportées par le double mouvement infini de pro- et 

rétrogrédience qui caractérise le schématisme du langage. Celles-ci, ou si l’on préfère les 

rétentions et protentions dont elles constituent le contenu concret (cf. « Quatre essais… », 

art. cit., p. 135), se métamorphosent réciproquement « par revirements les unes dans les 

autres par l’enjambement instantané des écarts qui les tiennent aussi les unes hors des autres : 

cela fait leur habitation réciproque qui est du même coup porte-à-faux incessant par rapport 

à toute identité », Propositions…, op. cit., p. 61. L’écart en question est bien entendu aspatial 

et atemporel, de même nature que le revirement qui y bruisse. 
61 Il conviendrait de mettre la notion de simultanéité entre guillemets, dans un sens 

phénoménologique, puisque la simultanéité supposerait la position d’un point de référence, 

un Jetzt, qui manque entièrement ici. 
62 L’unité du revirement empêche en effet toute interruption entre les pôles et donc l’existence 

d’un « point de rebroussement ». Celui-ci semble toujours déjà passé, car toujours déjà 

enjambé, et toujours encore à venir, car encore à enjamber. A déborde toujours sur B et B 

déborde sur A dans un chevauchement qui ne laisse aucun repos aux bords. 
63 Selon une expression qui remonte à Phénomène, temps et être : « si le revirement du 

clignotement est pareillement immaîtrisable, c’est-à-dire impossible à fixer par les moyens 

propres de la réflexion transcendantale du phénomène, les deux pôles du clignotement qui 

surgissent en ce revirement ne constituent pas nécessairement une identité fixe, mais au 

contraire un X en chatoiement ou en ‘‘bougé’’, où les deux pôles s’habitent réciproquement 

en inhibant pour ainsi dire mutuellement leur actualisation virtuelle », Grenoble, J. Millon, 

coll. « Krisis », p. 121-122. 



ALAVI 309 

 

Dès lors, le clignotement ne laisse pas les pôles se disperser ou se 

juxtaposer dans une sorte de dissémination chaotique. Il les solidarise dans 

leur tension même, sans confondre leurs contenus. Qu’on multiplie ces pôles 

et surgit alors la cohésion dynamique d’un champ en vibration, autrement dit 

un schématisme, dont le revirement constitue la cellule génératrice, le cœur 

battant. Non seulement il active ou met en branle ce schématisme, mais il le 

tisse et l’assure dans son déploiement, en soutient le dynamisme interne.

 Chez Richir le schématisme n’est jamais une forme préconstituée ni une 

charpente extérieure. Il est le tissu même du devenir d’un phénomène64, 

davantage que son simple « bougé » 65, la manière dont ses concrétudes 

s’enchaînent, se relancent, s’invoquent et s’épaulent mutuellement. Dès qu’il 

y a plus de deux pôles appartenant à un même registre, comme les notes et les 

harmoniques d’une mélodie – du moins les affections qu’elles symbolisent – 

ou les phantasiai qui surgissent en foule lorsqu’un mathématicien cherche à 

établir l’existence d’une classe de fonctions66, le clignotement se propage. Le 

revirement se complexifie, s’organise en schématisme67.   

 Cette propagation selon des lignes d’affinité produit une économie 

distributive où chaque « moment » ne vaut que par ce qu’il reçoit des autres 

 
64 Sur le schématisme comme « tissu », nous nous permettons de renvoyer à notre article de 

2024 : « La métaphore poétique comme opérateur d’irréalisation », Annales de 

Phénoménologie, n° 23, 2024, p. 171-204. 
65 Le clignotement, faut-il le rappeler, étant ce qui assure le bougé ou le tremblement de tout 

phénomène, et des phénomènes entre eux. 
66 Nous pensons ici à l’épisode que rapporte Henri Poincaré dans Science et méthode 

concernant l’invention des fonctions fuchsiennes (fonctions transcendantes elliptiques aux 

dérivées partielles). Dans le récit célèbre de « l’omnibus de Coutances », il évoque les idées 

qui surgissent en foule alors qu’il ne pensait plus à son problème. Il y reconnaît une activité 

inconsciente capable d’associer librement des éléments hétérogènes et d’en extraire 

l’intuition décisive. Ces émergences fugitives ont, telles qu’il les décrit, tous les traits des 

phantasiai-affectives. Il restera à montrer en détail cette correspondance dans un travail 

ultérieur. 
67 Dire que le schématisme est une économie du clignotement demande d’en préciser la 

raison. Richir établit dans ses derniers textes que le passage du clignotement au schématisme 

correspond au passage d’un revirement (et d’un écart) encore extra-schématique à un 

revirement (et un écart) désormais intra-schématique, lorsque le retournement interne à 

l’instant cartésien devient celui des protentions et rétentions. Les phantasiai-affections sont 

alors des « points de rebroussement » de ces protentions et rétentions et portent leurs 

contenus concrets (cf. « Quatre essais… », art. cit.). Elles sont également des « versions » de 

l’instant cartésien le long desquelles celui-ci se propage (cf. Propositions Buissonnières, op. 

cit.). Le passage opère ainsi d’un cercle fermé du revirement – l’apparence du néant et le 

simulacre de l’être – à un revirement ouvert, se propageant de pôle en pôle dans la série des 

phantasiai, soit une diffusion non linéaire de l’instant cartésien en autant de versions de lui-

même. Le schématisme se donne alors comme le déroulement du cercle propre au revirement 

cartésien, éternel et incessant. Il est un glissement sur place qui n’en demeure pas moins un 

glissement : chaque phantasia y joue le rôle d’un simulacre d’être plongeant dans l’apparence 

du néant pour ressurgir comme autre phantasia-affection. L’altérité ainsi introduite soutient 

le déroulement du cercle et fait du schématisme une véritable aventure. 



ALAVI 310 

et par ce qu’il leur transmet. Ce tissage ne requiert aucun plan ni aucun 

espace-temps préalable68. A-téléologique et apparemment anarchique, le 

schématisme prend visage dans et par le revirement de chacun de ses 

éléments, éléments qui s’appellent, s’habitent, se pressentent et se réverbèrent 

les uns les autres comme dans une chambre d’échos.    

 Ces réverbérations sont d’intensité variable, parfois serrées, parfois 

clairsemées, exprimant l’accord ou le désaccord des concrétudes engagées, 

avec toutes les nuances intermédiaires. Le schématisme désigne ainsi 

« l’articulation inconsciente des diverses sortes de rythmes de condensation 

et de dissipation69 », une orchestration en devenir des concrétudes et de leurs 

dynamiques d’accrétion/décrétion, qui tiennent ensemble sans qu’un centre 

ou un point de référence soit posé d’avance70.    

 Mais dans sa processualité même, en tant que « mobilité sans trajectoire 

et « structure dynamique », il vit de cette diffusion du revirement et n’existe 

qu’à rendre possibles ces répercussions en échos de concrétude à concrétude. 

Il constitue en somme une véritable économie du clignotement, une manière 

paradoxalement contrôlée, quoique toujours inconsciente, de le démultiplier 

au sein de ce qui, dès lors, se fait – et parfois se défait presque aussitôt, dans 

les profondeurs les plus archaïques de l’expérience – comme tout concret de 

concrétudes. Aucune phase, aucun phénomène en effet, n’existe sans ce tissu 

schématique. Ils tiennent tant que dure l’écho, que circule le revirement71. 

Plusieurs types de schématismes existent, Richir en distingue six72, 

mais tous partagent cette logique de revirement qui les anime au plus profond. 

Le « schématisme de langage », qui seul nous importe ici, exemplifie cette 

dynamique sous la forme d’une propagation éminemment harmonique du 

clignotement : les concrétudes y échangent indéfiniment leurs rôles, se 

répercutent mutuellement, jusqu’à former les protentions et rétentions – ou, 

 
68 Il n’est question ici que de « schématismes sans concept déterminé », que Kant avait déjà 

pressentis lorsqu’il évoquait, dans la troisième Critique, le libre jeu schématique. Seul le 

schématisme de l’idéalité peut prétendre à une téléologie qui le subsume et c’est pourquoi, 

selon Richir, il est qualifié d’auto-coïncident. 
69 A. Schnell, « Réflexions sur le mouvement de pensée de Marc Richir », in Aux marges de 

la phénoménologie. Lectures de Marc Richir, Hermann, coll. « Rue de la Sorbonne », 2019, 

p. 82. 
70 L’espace-temps du schématisme, écrivait Richir dans un ouvrage de jeunesse, est celui « de 

l’’’univers’’ exclusivement périphérique sans centre assignable, dont la forme corrélative est, 

par la médiation du schématisme de la quantité, l’espacement-temporalisation au sein d’un 

déploiement périphérique du double-mouvement », Recherches Phénoménologiques II. 

Fondation pour la phénoménologie transcendantale, Ousia n°5, Bruxelles, 1981, pp. 153-

154. S’il existait un centre véritable, le mouvement se trouverait aussitôt réduit au repos dans 

le référentiel que ce centre instituerait, et toute dynamique ne serait que la répétition indéfinie 

du même. 
71 Cf. « Quatre essais… », art. cit., p. 190.  
72 Schématismes hors langage et de langage, schématisme de la répétition se répétant, 

schématisme de l’idéalité, schématismes de la quantitabilité et de la déterminabilité. Il nous 

semble loisible de considérer le flux perceptif comme une septième et dernière version. 



ALAVI 311 

plus concrètement encore, les phantasiai perceptives – d’une phase de 

présence sans rupture, dont les étapes sont si labiles qu’elles ne composent 

jamais un présent assignable73. Ne laissant place à aucune succession au sens 

strict (rôle que jouera plus tard le schématisme de la répétition) il vit, comme 

tout schématisme, de l’écho entretenu entre ses termes74. Ici les phantasiai 

perceptives glissent l’une dans l’autre et l’une hors de l’autre, à mesure 

qu’elles sourdent (de l’apparence) du néant75. La « mesure » en est celle d’une 

temporalisation en présence ; mais le glissement lui-même demeure 

instantané, non séquentiel, sans paliers ni étapes, et de là cette fluidité qui 

nous donne à vivre un seul et même (double) mouvement76 : le schématisme 

de langage comme économie du clignotement, dont la progrédience et la 

rétrogrédience se retournent incessamment l’une dans l’autre selon 

l’instantané, et se décline en une infinité trans-potentielle de revirements. Ce 

sont eux, ces revirements, ces glissements dans l’exaiphnès – « échos 

répercutés eux-mêmes en échos toujours clignotants, hors temps et hors 

espace » – qui composent la présence, sa temporalisation sans temps 

préalable77, et, par là même, la musicalité du sens.C’est ce tissage qui rend 

possible l’eurythmie propre à ces « œuvres d’art achevées » dont parle Proust, 

« où il n’y a pas une seule touche qui soit isolée, où chaque partie tour à tour 

 
73 « déploiement dont les étapes sont à ce point éphémères qu’elles ne constituent pas, chaque 

fois un présent muni de ses protentions et retentions – aussitôt « oubliées » que « passées », 

et ce, au profit exclusif du rythme, du tempo, ce qui en fait précisément, dans ce mouvement 

lui-même, autre chose que des « étapes ». Ce sont des phantasiai-affections « perceptives » 

qui se « perçoivent » mutuellement et qui, d’une certaine manière, dans le rythme, n’en font 

qu’une, sous-tendue par le sens en train de se chercher et de se faire. », De la négativité…, 

op. cit., p. 183. 
74 « s’il y a absence d’un tel écho se répercutant à l’infini, alors il y a interruption de la diastole 

schématique », in « Quatre essais… », art. cit., p. 190.  
75 Mais dont la contrepartie proprement phénoménologique est en vérité la masse des amorces 

de sens, phantasiai-affections pures dont les perceptives émergent par transposition 

architectonique. 
76 « du schématisme phénoménologique, il faut penser qu’il est non linéaire, n’offre pas de 

succession, c’est-à-dire de distribution successive de phantasiai- affections en écarts 

schématiques mutuels, donc sans « avant » et « après » marquables, donc qu’il n’offre pas de 

distribution successive de micro-systoles (accrétions) et de micro-diastoles (décrétions), mais 

constitue un seul et même mouvement de progrédience et de rétrogrédience de ces dernières 

les unes dans les autres et les unes hors des autres. », ibid., p. 188. 
77 « il y a, de la concrétude (phantasia-affection) surgie, « retour» à l’apparence du néant 

(cela, par clignotement), et revirement instantané de ce « retour » qui « ramène », non pas la 

concrétude en question, mais l’une ou l’autre concrétude qui, dans le champ 

phénoménologique, et en écart, lui fait écho, et cela sans fin assignable… c’est donc ainsi 

qu’en se méta-morphosant elles-mêmes au fil de leurs plongées dans l’apparence du néant 

(plongées dont les « retours » les renvoient les unes aux autres), les phantasiai-affections, en 

glissant de cette manière les unes dans les autres et en s’effaçant dans ces glissements – il 

n’y a pas en effet d’écart intra-schématique qui puisse demeurer stable –, constituent une 

distribution schématique qui n’est ni spatiale ni temporelle », ibid., p. 190. 



ALAVI 312 

reçoit des autres sa raison d’être comme elle leur impose la sienne »78. 

L’expression picturale, musicale ou poétique se donne alors comme la 

traduction esthétique d’une telle cohésion dynamique entre phantasiai-

affections. Que l’on songe à ce tableau de Cézanne décrit par Rilke dans sa 

correspondance79, où la couleur d’une robe, loin d’un simple dépôt isolé, 

résulte de la conspiration de toutes les nuances alentour – les verts, les rouges, 

les ocres, les bleus – qui se répondent, s’interpénètrent, dans « un va-et-vient 

de mille influences réciproques », ne laissant pas « un seul point 

immobile80 ». Que l’on songe à ces poèmes pareils à des « enceintes de 

résonances81 », où la musicalité propre aux mots choisis implique 

 

que chacun d’eux, reconnaissable par l’abstraction qui les isole du tout concret 

de l’expression, en suppose et en appelle d'autres, de manière, certes, non 

logique, mais telle que chacun habite enfoui dans les autres, y demeure comme 

futur du passé, et futur qui ne cesse d’avoir ses effets de résonance dans le 

 
78 À la recherche du temps perdu – Le côté de Guermantes, éd. de la Pléiade, vol. 2, 1980, 

p. 537. 
79 « Lettre à Clara Rilke du 23 octobre 1907 », in Correspondance, Seuil, 1976, p. 119. Rilke, 

âgé de 32 ans, est alors le secrétaire de Rodin à Paris. 
80 Ibidem. La robe n’y est jamais simplement striée de tel jaune ou tel vert : elle est l’effet 

d’une circulation de nuances qui s’attisent mutuellement, comme si chaque détail éprouvait 

la présence de tous les autres et recevait d’eux la force même de se tenir. Dans cette économie 

vivante, les teintes se heurtent parfois, se soutiennent surtout, et leur affrontement discret n’a 

d’autre fonction que de faire tenir l’ensemble, tel un courant sans repos où chaque point du 

tableau participe à l’équilibre global en déplaçant à son tour l’équilibre : « Tout n’est plus 

qu’une affaire de couleurs entre elles ; chacune se concentrant, s’affirmant face à l’autre, et 

trouvant là sa plénitude. Dans ce va-et-vient de mille influences réciproques, l’intérieur du 

tableau vibre, flotte en lui-même, sans un seul point immobile. » 
81 La formule se rencontre chez Mallarmé autant que chez Valéry. L’œuvre pure désigne 

précisément cela : une enceinte où les éléments, au lieu de se succéder, résonnent entre eux 

dans une simultanéité instaurée. Valéry ne désire pas autre chose qu’instaurer un espace qui 

se substitue au temps, transformer le successif en simultané et engendrer un système fermé 

d’échanges, opposé « au temps type Héraclite-Carnot », capable de déjouer l’irréversibilité 

et l’entropie. L’évocation célèbre de Valéry lors de sa « dernière visite à Mallarmé » en porte 

le sceau : sous le soleil, rêvant d’« une enceinte incandescente où rien ne dure, mais où rien 

ne cesse », il reconnaît dans la poésie le « jeu suprême de la transmutation » (Œuvres, vol. I, 

Bibliothèque de la Pléiade, 1967, p. 631-633), cette capacité à convertir les états les uns dans 

les autres dans un flux ininterrompu. C’est cette même enceinte incandescente que Mallarmé 

suggère dans sa « grotte », où les mots « s’allument de reflets réciproques comme une 

virtuelle tramée de feux sur des pierreries ». L’œuvre pure devient alors un lieu de 

réverbération généralisée : un espace sans centre assignable où chaque terme reçoit et renvoie 

la lueur des autres, où la simultanéité l’emporte sur la succession, et où le rythme n’est plus 

mesure du temps, mais puissance de contretemps – matrice d’un monde circulaire 

d’échanges, de résonances et de feux croisés. Notons enfin que Richir médite longuement 

cette image dans les deux chapitres qu’il consacre à Mallarmé dans ses Propositions 

Buissonnières. 



ALAVI 313 

passé du futur, enjambant tout présent intentionnel, suspendant leur 

succession constatable de l’extérieur82.  

 

Chaque fois, c’est le même principe qui est opérant : le double 

mouvement instantané du clignotement, qui fonde cette temporalisation 

schématique. 

 

V. Une véritable homologie ; l’interférence en phase avec le 

clignotement. 

 

Il semble a priori qu’un tel mouvement pur, sans durée ni corps mobile, n’ait 

pas sa place en physique. Celle-ci, on le sait, se méfie des instantanéités et les 

considère le plus souvent comme des artefacts ou des idéalités limites. 

L’oscillation quantique du neutrino est un processus temporel de part en part, 

qui se déploie selon le paramètre continu de l’évolution unitaire – que l’on 

formule, selon le régime considéré, par une équation de type Schrödinger ou 

par une formulation relativiste apparentée83 – et non par un saut ponctuel hors 

du temps. Pour autant, ce temps homogène, segmentée et donc mesurable 

n’est pas le seul en jeu. La structure interne de l’état quantique84 secrète un 

devenir propre, un rythme interne qui ne se laisse pas réduire à une simple 

succession d’instants.       

 En effet, ce qui fait naître le motif d’oscillation n’est pas le seul 

écoulement du paramètre externe mais les différences de phase entre états 

propres de masse. Ce sont ces écarts de phase qui tressent en permanence 

l’état global et qui, par leurs interférences, font émerger temporairement telle 

ou telle dominance de saveur. Ainsi, si un moment d’interférence constructive 

favorise provisoirement la tauicité, ce basculement n’est pas un saut localisé 

mais la conséquence d’un entrelacs continu de phases, tissé à chaque 

 
82 De la négativité, op. cit., p. 100. Plus haut dans cette même page, Richir indiquait que « ce 

sera tout l’art du poète de trouver des mots (et des syntagmes) dont les retentions comportent 

encore leur avenir et dont les protentions comportent déjà leur passé ». 
83 Le paramètre continu intervenant dans les équations de Schrödinger ou de Dirac constitue 

ce que l’on peut appeler un « temps-cadre ». Il ne s’agit pas d’un temps phénoménologique, 

vécu ou assignable à un instant particulier, mais d’une variable formelle qui ordonne 

l’évolution unitaire de l’état quantique dans l’espace de Hilbert. Dans le cas non relativiste, 

la variable 𝑡 de Schrödinger permet de suivre de manière continue la rotation des phases et 

l’entrelacs des amplitudes, mais elle ne confère aucun privilège ontologique à un instant 

donné : le présent n’y est jamais « localisé ». Dans le cadre relativiste de Dirac, le temps-

cadre reste un paramètre dans la représentation canonique ou dans l’équation de Dirac pour 

une particule libre, soumis aux contraintes de causalité et à la propagation finie des 

influences, mais il ne coïncide pas davantage avec un « maintenant » perceptible : il sert 

uniquement de métrique interne à l’évolution continue, permettant le suivi des interférences 

et des déphasages entre états propres. 
84 Cette superposition cohérente, maintenue dans l’espace de Hilbert par l’unitarité de son 

évolution. 



ALAVI 314 

« instant » du temps-cadre de Schrödinger ou de Dirac. Aucun point privilégié 

ne marque « le moment où le neutrino devient tauique » ; la tauicité se 

manifeste comme un pic d’interférence dans une structure qui contient d’ores 

et déjà toutes ses composantes85. Lesquelles interfèrent sans cesse, tiennent 

ensemble, telles les phantasiai dans l’étoffe du schématisme richirien. 

 Cette co-présence des amplitudes rend illusoire l’idée d’un 

« maintenant » privilégié au sein de l’état quantique86. Chaque composante 

résonne, s’atténue ou se renforce en fonction des autres, sans qu’il soit 

nécessaire de « passer » d’un instant à l’autre pour que ces relations existent. 

Toute tentative d’isoler un présent87 s’y dissout dans la texture même de 

l’état : un réseau serré de réverbérations croisées, un accord et désaccord 

perpétuel – un rythme sans point. Le temps sécrété ici ressort d’une 

temporalisation en présence sans présent assignable, évoquant le tableau de 

Cézanne où volumes, lumière et couleurs se soutiennent dans une 

simultanéité active, sans qu’aucun « centre » ne s’impose ni qu’un regard 

puisse saisir l’« instant » de leur bascule88.  Il ne s’agit donc plus d’un temps 

qui passe, mais d’un temps qui s’implique89, qui s’étoffe à mesure que les 

états interfèrent ; un temps sans dehors, car il ne dérive pas d’un monde 

extérieur, mais de la structure interne de l’état lui-même. Ce temps-là, 

irréductible au temps-cadre homogène, ne connaît ni pause ni interruption. Il 

incarne la forme même du devenir en cohérence, une structure de modulation 

interne analogue à ce que Richir nomme « schématisme de langage90 » – dont 

le revirement instantané, disions-nous, fait battre le cœur. 

 
85 Dès qu’il se manifeste sous une saveur donnée, le neutrino se trouve plongé dans un réseau 

actif de co-interférences : ce ne sont pas des événements isolés qui se succèdent, mais un 

continuum d’amplitudes modulant mutuellement leur présence. 
86 Certes, dans l’espace-temps ordinaire, notre intuition du temps suppose un point privilégié, 

le « maintenant », autour duquel se nouent passé et futur. Mais dans l’état quantique, un tel 

centre fait défaut : chaque composante reste en co-présence instantanée avec les autres, si 

bien que l’état total ne distingue ni moment originel ni polarité temporelle. 
87 A fortiori, une succession de tels présents. 
88 De même, ce que nous disions du poème vaut ici pour l’état quantique : il constitue une 

chambre de résonance où les états s’interpellent, se neutralisent parfois, se renforcent ailleurs, 

sans qu’aucun ne se pose comme « présent central » autour duquel les autres devraient se 

disposer. 
89 On peut donc tenir ensemble deux vérités apparemment contradictoires. D’un côté la 

physique affirme une évolution continue et mesurable, soumise à équations et à contraintes 

de causalité relativiste. D’un autre côté la structure interne de l’état quantique porte un rythme 

immanent, une modulation de phases qui produit localement des dominances de saveur sans 

qu’un présent privilégié y tienne lieu de socle. 
90 L’analogie avec le schématisme de langage gagne en force si l’on dépasse la restriction 

aux trois amplitudes propres aux saveurs usuelles du neutrino. À l’ouverture du système à 

d’autres degrés de liberté il devient possible d’activer progressivement de nouvelles 

amplitudes, ce qui donne littéralement à l’état quantique le caractère d’une aventure : de 

nouveaux canaux de transition apparaissent, s’entrelacent et modulent la dynamique des 

interférences. Techniquement cela se traduit par le passage d’une évolution strictement 

unitaire à une dynamique ouverte, décrite par des équations maîtresses de type Lindblad ou 



ALAVI 315 

 

Quel est donc, dans la physique de l’oscillation, ce cœur battant qui non 

seulement déclenche le mouvement mais en tisse la permanence et la 

cohérence ? C’est précisément l’interférence entre les composantes de masse 

de l’état. Si le neutrino se présente en superposition de plusieurs états propres 

de masse91, il n’y figure pas comme un simple mélange passif ni comme une 

somme géométrique. Sa superposition est une tension active structurée par 

des différences de phase, et c’est cette tension qui engendre l’interférence. 

L’interférence n’est pas un supplément au phénomène d’oscillation, elle en 

constitue l’essence. L’oscillation se révèle comme une modulation continue 

des interférences internes, gouvernée par l’évolution des phases et rendu 

manifeste par les variations des probabilités de détection des saveurs. Il ne 

s’agit donc pas d’un événement localisable en un point du temps mais d’un 

tressage interne, coextensif à l’état, qui n’attend aucun présent pour advenir.

 L’analogie avec la structure phénoménologique prend ici toute sa force. 

L’interférence est un mouvement au sens fort du terme, un mouvement sans 

support ni déplacement matériel et cependant réel par ses effets observables, 

franges d’interférence ou changements de saveur. Aucun substrat ne migre 

d’un état à l’autre : il n’y a ni transition localisée ni trajet, seulement une 

recomposition interne de l’amplitude. Ce mouvement est instantané en ce 

sens qu’il s’opère à chaque phase de l’évolution – et même sans attendre 

l’instant92. Sitôt que deux composantes coexistent avec une amplitude non 

nulle, elles interfèrent sans délai. Il n’y a pas action successive mais co-

présence opératoire, exactement comme les phantasiai dans le schématisme : 

 
par des modèles d’intrication avec l’environnement, où la population d’états supplémentaires 

peut croître au rythme des interactions. En physique cela recouvre, par exemple, la possibilité 

d’excitation de modes collectifs en milieux denses ou l’apparition effective de degrés de 

liberté supplémentaires dans des environnements complexes. Le parallèle phénoménologique 

est immédiat. Le phénomène de langage ne peut partir à l’aventure de son propre sens que 

s’il est lui aussi ouvert, transpassible à la « masse » des amorces de sens ; c’est cette 

perméabilité qui rend possible l’activation progressive et « combinatoire » de concrétudes 

susceptibles de nourrir la phase dans son procès de jure infini.  
91 Autrement dit, s’il est virtuellement tous ces états à la fois. 
92 L’interférence se dit instantanée parce qu’elle se produit dès que deux composantes 

coexistent avec une amplitude non nulle. Il n’y a pas de retard ni de propagation interne 

particulier qui la ferait surgir plus tard ; quelle que soit la « distance » entre composantes 

dans l’espace abstrait des états, la recomposition de l’état global intervient sans délai, 

coextensive à la superposition elle-même. À la manière du revirement phénoménologique 

qui clignote hors de toute métrique, l’interférence modifie la dominance des saveurs dès 

l’atteinte d’une phase critique, sans transition intermédiaire. Cette instantanéité, entendue 

comme non linéarité temporelle, signifie que l’interférence ne s’écoule pas ; elle clignote 

dans la structure de l’état et bascule dès que les conditions de phase le commandent. Les 

franges sont ainsi le résultat in situ et immédiat de ce tressage d’amplitudes. Observer ces 

franges, c’est constater l’impact direct d’un mouvement sans corps mobile. Même quand les 

phases paraissent stables, la simple coexistence des composantes sous-tend un devenir sans 

durée propre, déployé comme un battement en éclipse double et replié, fondateur d’un rythme 

quantique spécifique. 



ALAVI 316 

données ensemble, distinctes et impliquées, elles forment une structure de 

tension sans succession. Lorsque la différence de phase franchit certains 

seuils, l’interférence bascule, se montrant destructive pour une composante et 

constructive pour une autre, d’où le renversement des dominances qui se 

manifeste comme oscillation de saveur. Mais ce renversement, bien qu’il se 

manifeste dans le temps-cadre physique, est, dans sa structure, instantané : le 

nouvel ordre d’interférences s’installe dès que les phases l’y conduisent. 

L’état ne traverse pas de série d’intermédiaires, il reconfigure immédiatement 

son tissu interne d’amplitudes. Il y a là un pur revirement, analogue à celui 

que la phénoménologie reconnaît comme moteur de toute temporalisation – 

un retournement interne, sans point de passage, générateur de devenir93. 

 On peut alors parler d’un battement en éclipse, qui traverse autant la 

structure de l’état quantique que celle du schématisme phénoménologique. 

Les composantes de masse « battent » l’une contre l’autre dans un va-et-vient 

d’amplitudes, à la manière des pôles du clignotement qui s’impliquent et se 

défont sous l’épochè hyperbolique. Ce battement est atemporel, car dépourvu 

de durée propre ; double, car reposant sur la tension de pôles distincts ; et 

replié sur lui-même, sans extériorisation94. Il instaure enfin une habitation et 

une exclusion réciproques. Les pôles en tension – ici, les états propres de 

masse, là, les phantasiai – ne fusionnent jamais, ils cohabitent sans 

s’annihiler. Aucune saveur n’accapare totalement l’état, chacune ne domine 

que provisoirement et porte en elle l’empreinte de ses concurrentes, se 

neutralise partiellement avec elles puis se retire au profit d’une autre. Ainsi se 

construit un devenir interne qui garde la marque permanente de ses différends, 

et qui fait du neutrino, à la fois, un lieu de co-présence et de revirement. 

 

Cette structure de « battement en éclipse », telle qu’elle se donne dans 

l’espace de Hilbert, exige un renversement d’ontologie implicite. Elle 

n’appartient pas à la particule entendue comme objet localisé dans l’espace-

temps mais à son état, c’est-à-dire à sa manière d’apparaître. L’état n’apparaît 

pas comme quelque chose de pleinement posé, il se présente comme tension 

et modulation au sein d’un champ de virtualité active structuré par des 

interférences et des réversibilités partielles.    

 Ce que la phénoménologie affirmait du phénomène, à savoir qu’il est 

d’abord et avant tout phénomène de « lui-même », la mécanique quantique 

 
93 Disons-le donc tout net : l’oscillation des neutrinos désigne l’alternance périodique de 

dominance des composantes de saveur, et l’interférence entre états de masse est le moteur de 

cette alternance. 
94 Cette double structure n’est pas dissociée : elle est repliée sur elle-même, dans un seul 

mouvement aller-retour, où les pôles s’échangent leur dominance sans jamais s’extérioriser 

l’un à l’autre. Ce repliement interne est ainsi ce qui rend possible l’indistinction d’un « 

maintenant », et la dynamique sans point de passage. 



ALAVI 317 

semble l’affirmer de l’état. L’être de l’état consiste en un tissu mouvant, replié 

sur lui-même, fait de phases et d’amplitudes. On peut dire qu’il est une 

Gestaltung, une forme qui ne se livre qu’en s’altérant, un rythme ; non pas 

simple succession temporelle, mais génération de son propre temps à partir 

de différences de phase. L’état n’est pas acteur d’un rythme, il est rythme, au 

sens le plus rigoureux du terme : une structure périodique en mouvement95. Il 

existe bien une structure, mais elle n’est pas une forme donnée. Elle est la 

superposition même, l’agencement vectoriel des états de masse. Il existe bien 

une périodicité, mais elle résulte d’un différentiel interne de phases et non 

d’un mécanisme horloger. Il existe bien un mouvement, mais il n’est pas 

spatial. Il consiste en une recomposition continue des interférences, une 

metabolè interne d’un tissu d’amplitudes. Un rythme sans centre ni cœur : ce 

qui pulse ici, c’est un devenir qui se temporalise de ne jamais coïncider avec 

soi, une oscillation sans assise, sans mobile, sans présent. 

 

Luis-moi, prends-moi, tiens-moi, mais hélas ne me perds96 

 

Notre observation, en revanche, est incapable de s’accorder pleinement à ce 

rythme. Elle rompt l’unité fluide de la superposition et introduit un point 

d’arrêt, celui d’une identité localisée. Mesurer la saveur du neutrino revient à 

faire disparaître le mouvement unitaire, la superposition et les interférences, 

ces tensions silencieuses sans corps mobile qui tiennent la texture de son être. 

Ce que nous obtenons alors n’est plus un rythme mais un résidu : une valeur, 

une particule, un instant. Une fixité.     

 Pour penser ce rythme, il faut peut-être, au moins une fois et après-coup, 

se placer en retrait – dans la posture de celui qui contemple une lumière 

d’étoile sans savoir si elle provient d’un astre vivant ou d’un foyer éteint. 

Cette hésitation n’est pas un défaut. Cette hésitation est féconde. Elle ouvre 

un suspens et une possibilité de pensée qui n’écrasent pas l’équivoque, mais 

l’accueillent, permettant de tenir la lumière sans fixer sa source. À la manière 

de la démarche phénoménologique, ce suspens n’immobilise pas le 

phénomène, il l’ouvre à sa propre temporalisation.   

 C’est pourquoi, en poursuivant l’analogie entre le cœur battant du 

poème et celui du neutrino, entre l’interférence des amplitudes et la structure 

du schématisme, nous ne nous bornons pas à illustrer une correspondance. 

Nous engageons une pensée homologique, c’est-à-dire une pensée des 

 
95 Selon la définition qu’en donne Pierre Sauvanet dans son ouvrage-somme intitulé : Le 

Rythme et la raison. Une approche philosophique des phénomènes rythmiques, Paris, Kimé, 

2 vol., 2000. 
96 « Des astres, des forests et d’Acheron l’honneur », sonnet d’Etienne Jodelle in Les Amours 

et Autres Poésies, éd. Van Bever, 1907, p. 61. 



ALAVI 318 

structures communes capables de manifester, à travers des langages 

différents, la même dynamique fondamentale de l’être et du penser. 

 

 



  

 

Amigo Pelayo 

 

AURÉLIEN ALAVI 

 

Amigo Pelayo, 

 

Vous et moi sommes nés en Principauté, à cinquante ans d’intervalle. Il est 

vrai que la vôtre, celle des Asturies, peut se prévaloir d’une véritable capitale, 

Oviedo, où vous avez vécu l’essentiel de votre existence philosophique. Les 

déterminations spatio-temporelles achoppent donc ici devant ce qui nous relie 

plus intimement que tous les nœuds du sort : l’amitié philosophique, et 

l’amitié tout court. 

Nous n’avons jamais échangé qu’une montagne de courriels : c’est bien 

la seule, parmi mes amitiés, qui ait pris naissance et se soit consacrée ainsi, 

bien malgré elle – hélas, puisqu’il n’y aura pas de suite. Il était prévu que je 

vous rende visite « un jour ou l’autre », à Oviedo ; mais votre mort a, comme 

d’ordinaire, coupé court et taillé raide dans nos horizons réciproques. Elle fut 

d’autant plus inopportune qu’elle interrompit une vie pleine de projets bien 

définis, mais qui avaient besoin de plusieurs années de maturation pour 

pouvoir s’ancrer et aboutir à des élaborations plus profondes. Notamment un 

article où Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina se serait vu confronté à Marc 

Richir. Confrontation toujours à reprendre, mais pour laquelle vous auriez 

marqué un jalon décisif. Et sur cette question même, je sais ce que je vous 

dois, et vous emprunterai – si vous me le permettez. 

 

Je reprends donc ici ce que j’ai appris au fil de nos échanges. Après vous être 

éloigné de la philosophie académique (la Faculté de philosophie et lettres 

d’Oviedo, fréquentée en 1967-1968), vous avez vécu pendant vingt ans « dans 

le chaos », disiez-vous, tentant d’être écrivain, publiant poèmes et articles 

dans la presse, dans divers magazines aujourd’hui disparus. De ces tentatives 

est tout de même née une « anthologie », Nictálope, publiée à Oviedo en 

1980, aujourd’hui épuisée, puis trois autres recueils de poèmes que l’éditeur 

n’a finalement pas publiés pour des raisons financières. 

Ce vagabondage poétique, qui ne dut certes pas déplaire à Pablo Posada, 

un autre de nos amis communs, dura jusqu’à votre rencontre avec Isabel qui, 

comme un « attracteur étrange » – le concept de René Thom avant d’être le 

vôtre – redonna sens à votre vie. C’est ainsi que vous êtes revenu vers le grand 

Gustavo Bueno au milieu des années 1980, lui qui avait été votre professeur 

et qui vous disciplina en orientant vos efforts vers une philosophie 

systématique. 



ALAVI 

 

 

320 

À partir de 1990, vous abandonnez « officiellement » la littérature pour vous 

consacrer au « matérialisme philosophique » de votre premier maître, qui a 

laissé une empreinte indélébile dans le paysage intellectuel espagnol. 

Pourtant, vos propres recherches, toujours menées en collaboration avec 

d’autres, vous amènent à soulever des problèmes internes au système, en 

particulier sur le célèbre axe M2, où tout le domaine plus subjectif, pour ainsi 

dire, se trouvait marginalisé au profit de l’ontologie et de l’épistémologie. 

C’est précisément cette limite de Bueno qui vous conduisit, à travers vos 

incursions dans la philosophie française (Deleuze, Levinas, Merleau-Ponty, 

mais aussi Simone Weil), à découvrir Richir. Dans le même temps, vous 

rencontrez Ricardo, avec qui vous avez peu à peu noué une relation affective, 

devenue, au fil des ans, une complicité intime. 

Cette rencontre eut, je crois, un effet particulièrement heureux : elle 

donna naissance à la revue Eikasía, fondée avec quelques autres « buenistes 

revenus » : Ricardo donc, mais aussi Alberto Hidalgo Tuñón, Fernando Pérez 

Herranz, Román García Fernández, Silverio Sánchez Corredera et Luis 

Álvarez Falcón. En son sein, traductions et introduction de la pensée de Marc 

Richir en Espagne, notamment à travers l’organisation d’un séminaire avec 

le phénoménologue belge sur la refondation de la phénoménologie à la 

Faculté de philosophie d’Oviedo, en 2010. Séminaire qui ouvrit la voie à un 

autre mode de pensée en Espagne : la phénoménologie non standard, 

redécouvrant l’héritage husserlien tout en critiquant ses écueils. 

Eikasía est assurément votre œuvre, qui porte tous vos traits : le sérieux 

de l’engagement philosophique, la curiosité intellectuelle (« je lis avec plaisir, 

presque tout », me confiez-vous), le sens de l’équilibre, toujours précaire, 

entre création et transmission rigoureuse, l’attention portée aux humbles et 

aux oubliés – tant des traditions universitaires que des universités elles-

mêmes, la revue s’étant fait fort de publier des textes venus de contrées jugées 

secondaires dans les circuits internationaux prestigieux – et enfin l’accueil 

des voix nouvelles et innovantes. En bref, cette intuition sûre de « celui qui 

voit par-dessus les cils », sans souffrir pourtant du mal des hauteurs ; cette 

aménité, et surtout cette générosité inlassable qui donne des raisons de vivre, 

non sans révolte.  

Car je n’oublie pas que c’est à vous, comme à Pablo – mais c’est tout 

un, n’est-ce pas ? Un tout fait de « concrétudes en concrescence » – que je 

dois ma première publication, et peut-être aussi quelques-unes de mes raisons 

de persévérer dans l’épistémologie phénoménologique. De là, une immense 

reconnaissance, et une intimité dont je n’ai pris que trop tard la mesure. 

 

Vous et moi échangions, chaque nouvelle année et comme par jeu, des 

« piropos », comme on dit en espagnol courant ; des galanteries que nous 



ALAVI 

 

 

321 

voulions créatives, vous en espagnol, moi en français. Les autres messages 

étaient cependant beaucoup moins affectés. J’ai souvenir, par exemple, de nos 

discussions sur le style respectif de Ricardo et de Richir, vos amis et mes 

maîtres. L’un, sec, précis, sculptant des phrases qui ne permettent ni de 

dépasser les limites ni de tomber dans le bavardage philosophique, s’en tenant 

à la Sache selbst, trahissant une pudeur excessive qui complique son 

expression tout en ciselant une pensée lumineuse ; l’autre, chargé de 

dérivations, de coupures, d’allers-retours, parfois fatigant, exigeant de ne pas 

perdre le fil – non seulement des mots, mais aussi de la musique d’une pensée 

qui se fait et se défait devant nous. Bien sûr, c’est là que résident son charme 

et son chant de sirène. 

Et le vôtre, amigo Pelayo ? Pour cela, les mots me manquent, ou plutôt 

ne me viennent qu’en vous traduisant. Voyez plutôt. 

 

J’ai choisi, en effet, de vous offrir ces quelques textes. Je vous avais promis 

d’en traduire deux, ceux dont vous fûtes le plus satisfait : « El exceso » et 

« Escribir ». Tous deux tentent d’aborder la formation énigmatique de 

l’« humain », en étudiant son étrangeté intrinsèque. L’écriture de cet animal 

intentionnel, comme dit Ricardo, qui est le seul à dire de lui-même : « je suis 

humain ». Et c’est en effet quelque chose de formidable que de partir de cette 

manière de nommer les choses, soi-même, les autres, le monde ; qu’un animal 

devienne humain. 

J’ai voulu, bien sûr, rendre également d’autres facettes de la 

phénoménologie à laquelle vous aviez consacré vos dix dernières années : 

phénoménologies politique, esthétique, psychopathologique, affective 

toujours. L’universalité ne laisse pas d’être de mise – c’est au moins un trait 

du transcendantal sur lequel richiriens et non-richiriens s’accordent – dès lors 

que « chez les poètes et chez les fous, il y a un peu de nous tous ». 

Je me suis permis d’en annoter quelques-uns. N’en prenez pas ombrage, 

vous qui étiez si avare en notes. Elles servent, autant que faire se peut, à 

introduire une pensée à laquelle nous, francophones, ne sommes pas encore 

familiers. Mais n’était-ce pas aussi l’une des vocations d’Eikasía, que de 

servir ces passages ? Je m’y attelle comme je peux. 

 

Promesse accomplie donc, mais seulement de la manière et au moment 

où vous l’attendiez le moins. Ainsi va le réel : ce qu’on n’attendait pas et qui, 

précisément en raison de la surprise, peut nous laisser coi. Il est vrai aussi que 

l’écriture exige, pour être féconde, ce moment silencieux du sens qui se 

cherche, se fait et se défait, « comme la musique que la partition conserve à 

partir de l’attention de nos sens vibrant en silence et en harmonie ». 



ALAVI 

 

 

322 

C’est qu’entre nous, dans nos échanges, il fut parfois moins question 

d’écriture que de son impossibilité, et de ses raisons. La perte d’Isabel, sans 

commune mesure avec les autres, puisqu’il s’agit d’un chiasme de la chair 

qui, soudain, se brise ; cette sensation de toujours vous réveiller sans elle, et 

alors tout devient « réveil », y compris la reprise de l’écriture. Jamais vous 

n’avez pu revenir à la page blanche. La mort toujours, cette importune… 

Peut-on dire la même chose d’un ami ? Sa présence aussi, même 

vivante, est celle d’une absence à ce que je me sens immédiatement être, ou 

mieux, d’une langueur cherchant ce qui pourtant est, on ne peut plus, là. 

L’amitié, disiez-vous : ce rêve de l’autre que je suis. 

 

Ton corps est descendu dans la ciscendance comme de la poussière, mais ton 

esprit est monté vers la transcendance absolue en fuite qui, parce qu’elle est 

au-delà de l’espace et du temps, est incompréhensible. Là, tu nous attends 

jusqu’à ce que nous nous retrouvions. 

 

Ce sont les mots de Ricardo. Il ose, parmi bien d’autres choses, ce « tu » que 

je n’avais jusque-là pas employé. Pourtant, m’enjoigniez-vous de vous 

tutoyer, l’âge n’étant pas une excuse : « à partir de ces confessions 

amoureuses, nous pouvons nous traiter comme de vrais amis, d’accord ? ». 

Sans nul doute. Mais je le réservais pour mes derniers mots. Là, je ne crains 

plus d’en être consumé, reprenant ce par quoi tu signais toujours : 

 

Restons en contact, écris-moi quand tu le souhaites (tu connais mon adresse, 

n’est-ce pas ?) : c’est vivifiant d’avoir un ami comme toi. 



  

 

L’Excès800 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA 

 

À Pablo Posada, avec amitié et reconnaissance. 
 

I 

 

L’expérience de mon corps est une habitude. J’ai un corps comme on a une 

habitude, et j’habite un corps. Mon corps m’apparaît comme une expérience 

« naturelle » : il ne me surprend pas, il n’a jamais constitué pour moi un 

véritable problème, malgré l’ignorance presque totale que j’en avais. Même 

après m’être plongé dans les sciences qui l’analysent et en font un « champ » 

thématique, je n’ai pas acquis autre chose qu’une vision neuve, débordante, 

inouïe. Mon corps, même « découpé » par la neurologie, la physiologie ou la 

génétique, parmi d’autres approches possibles et apparemment inépuisables, 

demeure ce « phénomène » quotidien, habituel et propre, qui, malgré ces 

savoirs et l’expérience accumulée, ne parvient pas, en dépit de toute sa 

complexité inabordable, à me révéler « quelque chose de nouveau ». 

 Je reviens des traités d’anatomie, des études embryologiques, de la 

connaissance de la « cellule » et des réseaux cérébraux, de l’étude de la 

motricité musculaire, du système nerveux central ou du système 

lymphatique ; émerveillé par la mécanique parfaite du corps idéal, par les 

capacités opératoires de ses membres, par le parcours minutieux des organes 

et des sens qui me renseignent sur le monde extérieur, je reviens, dis-je, 

surpris d’avoir, d’être partie prenante de ce mécanisme prodigieux que les 

sciences et les techniques définissent chaque jour avec plus de précision. 

Pourtant, à la vie quotidienne de ce corps, ces savoirs impriment seulement la 

« naturalité » qu’ils n’ont fait qu’élargir, définir, cartographier, voire 

expliquer jusque dans leurs causalités, leurs connexions, leurs formations et 

les effets de diverses affections, infections ou réactions. 

J’en sais beaucoup plus qu’avant. Je peux réfléchir à ma configuration, 

me forger une idée solide de ce corps que j’ai tenu pendant des années pour 

aussi naturel que la respiration même. Et c’est précisément parce que je le 

connais de tant de manières et de façon si complexe, parce que j’ai fait 

l’épreuve de ces savoirs et de cette expérience, que je sais aussi que je 

continue de tout ignorer ; ce corps, moi-même en fin de compte, demeure une 

énigme insondable, quelque chose qui dépasse ce mode d’être empirique, 

positif et coutumier. 

 
800 Le texte original parut dans Eikasía. Revista de Filosofía, n° 47, janvier 2013, p. 573-580. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

324 

C’est cet excès qui désormais prend figure, dont j’ai l’épreuve ; 

j’éprouve la certitude sensible d’un corps propre qui excède jusqu’à ce corps 

jusque-là « domestique », commun, posé là, bien qu’il me soit, en lui-même, 

d’un accès si difficile. Telle est une première constatation, issue d’une 

expérience partagée : connue, ressentie, palpable, nette, sans pour autant avoir 

été « pensée », arrêtée ou circonscrite en elle-même. C’est elle qui pense ce 

corps dont je n’aurai jamais connaissance complète. Je n’aperçois que des 

parties, et des parties externes ; des formes qui proviennent d’autres formes, 

des ébauches de côtés et de contours, des sensations, des sons, des 

craquements, des douleurs, des vibrations, des mouvements d’une 

« épaisseur » intérieure que ce volume contient et que je ne saisis que de façon 

indirecte, par l’expérience tactile ou, comme il est « naturel », par la 

perception de l’autre et des autres corps. Je bouge les doigts pendant que 

j’écris, je suis assis, et je m’aperçois que je fixe l’écran de l’ordinateur où je 

lis ce que j’écris.  

Alors l’excès se mue en une sensation qui me paralyse. Je ressens cet 

excès comme mien, à tel point que je pourrais dire que je suis cet excès. Je 

m’arrête. Il est bien trop facile de glisser vers la psychologie, vers les 

sentiments, vers l’expérience subjective de cet excès qui, d’ailleurs, semble 

s’être estompé dès que je l’ai nommé et neutralisé en reprenant l’écriture ; 

c’est précisément ce glissement que je dois contrer. 

 Il me faut donc cesser d’écrire. Cet excès, sa surprise, l’instabilité qu’il 

provoque, son intermittence, sa résonance – n’ont-ils pas dans l’écriture leur 

accueil, leur légèreté, le sol stabilisateur de leur propre apparition ? 

 

II 

 

Dressé, mon corps se présente comme un mât, un axe vertical qui pivote sur 

lui-même, qui recule et avance, qui se tend puis s’assied, qui étend ses 

membres, touche, saisit, repousse, manipule et incline ou tourne la tête, 

générant à chaque geste un « champ » invisible mais effectif et empirique : 

un champ de sensations, tactiles ou visuelles, un champ de forces, de 

mouvements, d’affections. Le rayon de ce champ dépasse la peau et les yeux 

et se perd à l’horizon du regard. Champ du regard. Champ qui, altéré à chaque 

geste, à chaque acte, à chaque mouvement, trouve dans le corps son centre de 

quiétude, la fixité d’une pulsion qui propage des ondes, contracte des 

vibrations et des sensations, comme si celles-ci étaient les formes mêmes de 

l’excès, du monde.        

 Il semble alors que l’excès prenne figure, forme et sens : l’excès est le 

corps lui-même. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

325 

Et c’est pour cela, du fait de son propre excès, que le corps « naturel », 

morcelé, analysé et conceptualisé par la science, se trouve débordé et dépassé, 

faisant voler en éclats toute tentative de retour en arrière (regressus), tout 

réductionnisme, voire tout opérationnalisme qui voudrait soumettre le corps 

à son propre excès, à sa circularité, en le plaçant dans un « champ » 

d’opérations que cet excès configure lui-même. 

 Mais alors, de quoi l’excès est-il excès ? Ou, formulé autrement, en 

opposition : comment ce corps « naturel », physicaliste, « peut-il se 

dépasser » ? On objectera que ses propres opérations, son activité corporelle, 

engendrent l’excès. On dira aussi que ses actes manifestent sa puissance. Il 

n’en ressort rien, comme chacun peut le constater. On tourne en rond, on 

revient sans cesse au cercle déjà tracé, mais on y adjoint des significations 

dynamiques, énergétiques, émergentistes, épiphénoménales, etc. Et c’est 

précisément là que l’excès se montre pour ce qu’il est : excessif, irréductible, 

inclassable, comme s’il apportait avec lui quelque chose qui relève de 

l’indétermination, de l’infini, ou de je ne sais quelle autre dimension.

 Bien entendu, je ne parle pas du terme « excès » au sens technique ; je 

ne me réfère ni à des phénomènes physiques ni à des phénomènes 

neurologiques, et je ne pense évidemment ni aux « auras » ni à des états 

psychosomatiques fugitifs, ni à des altérations de la conscience, ni à des 

palpitations d’adrénaline, ni à des états dopaminergiques, ni à des 

imaginations altérées, fantasmatiques. 

Je parle avant tout de l’expérience de l’excès, de l’avoir eue, vécue, ressentie. 

Du corps qui se dépasse lui-même et, ce faisant, nous montre ce que 

l’habitude précisément cache et élude et ce que la science n’atteint pas : le 

« corps même », le corps propre, le corps occulté par le corps visible, tangible, 

posé là. 

Cet excès de l’invisible est une expérience qui disloque le corps, qui le 

« décentre », et, dans ce désajustement, « laisse apparaître » ce même qui ne 

peut être vu : sa corporéité démesurée. 

 

III 

 

L’excès n’est pas démesure. Au contraire ; il peut pourtant nous y conduire, à 

l’absence de mesure, par la confusion, la folie ou l’angoisse troublante face à 

la mort et à son imminence. C’est le territoire de l’hybris. En ce sens, le corps 

est mensuration, mesure, limite ; d’où sa finitude. Le corps est fini parce qu’il 

est la limite d’un excès. 

Le corps apparaît et s’institue avec et parmi d’autres corps. Il surgit d’un 

vide et retourne à un autre, de l’utérus à la tombe. Il est posé entre les deux. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

326 

Il naît au monde sous l’impulsion aveugle d’un excès. L’excès du vivant. Non 

de la vie mais du vital. La corporéité naturante met debout le corps naturé. 

Le corps comme excès ne se laisse pas saisir ; l’excès est infigurable et 

pourtant ressenti. C’est une expérience sans mesure, déstabilisante, rétive à 

toute réflexion et à toute conceptualisation. L’esthétique, la psychopathologie, 

le rêve ou le délire rendent compte de cet excès qui ne se confond ni avec nos 

passions ni avec nos désirs. L’excès, même s’il peut nous désorienter, est tout 

le contraire de la confusion.  

Le corps se meut, s’arrête, agit et circonscrit l’environnement par ses 

actions qui, à leur tour, obéissent aux lois de leur pertinence. Il est par ailleurs 

prégnant et sentient. Le corps donne la mesure du monde. Il numère, il se 

laisse numéroter, il quantifie ; il attribue au monde taille et mesure. Mais ni 

le monde ne se réduit au corps ni le corps au monde. Les deux s’excèdent, se 

dépassent mutuellement. De là naissent le nombre, la mesure, la 

quantification. 

La juste mesure naît de ce besoin, de ce contrôle de la démesure, de 

l’hybris. On le lit chez Machiavel lorsqu’il étudie le corps de la politique, 

corps qui connaît son excès, sa crise, son déséquilibre et où, pour cette raison, 

le réel n’est plus susceptible d’être maîtrisé ni mesuré par des actions qui le 

dépassent et le dérèglent, transformant l’action politique en mouvement 

aveugle, inhumain, sauvage. 

L’excès du corps n’est pas le monde. Le corps affirme cette dé-mesure 

qui le dépasse, qui semble le déboîter, le conduire à sa propre disparition, à la 

perte de ses limites, à l’abolition de sa raison.  

Le corps est puissance, certes, mais débordante, excessive.  

Cet excès est peut-être l’origine énigmatique de la pensée, dans la 

mesure où celle-ci est la recherche incessante de sens, de stabilisation et de 

fixité pour cette instabilité originaire, pour cet élan aveugle qui la détermine. 

Élan toutefois d’indétermination, de quantité inquantifiable, de mobilité 

infinie d’elle-même.  

L’excès sied au corps humain. Autrement dit, l’humain est l’excès 

même. D’où l’art, la mythologie, les sciences, la philosophie. Et aussi la 

religion, la politique. La culture enfin se présente comme le cercle où 

réordonner ce qui est excessif, où signifier, fixer, construire un domaine 

propre. La culture est faite des traits, des traces, des empreintes de l’excès. 

Elle est notre univers symbolique, symbalein, ce qui nous unit sans nous 

détruire. La métaphore de l’excès trouve sa forme dans le langage, la parole 

écrite, la pensée inscrite et colorée. Le poème. 

Lire un poème, écouter une sonate, contempler un tableau, observer les 

sensations quand on contemple un paysage : comment cela est-il possible ? 

Quelle latence agit, énigmatique, inaperçue, parfois inconsciente, avant de 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

327 

parler, d’écrire, de peindre ? Là, au cœur du tourbillon excessif du sens, les 

concrétudes inapparentes de ses traits deviennent signes, traits concrets, mots. 

L’excès se mesure, se limite, se stabilise et se fixe dans la strophe, dans la 

couleur, dans le mathème ou dans l’énonciation qui atteint sa diction. 

Mais le corps – le corps débordé, amer, transi, épuisé de l’artiste ou du 

délirant ; le corps en sueur, encore tremblant de celui qui a traversé « la vallée 

de la mort » – ce corps donne la mesure de sa propre démesure, de son 

excès : l’expérience orgasmique ou le rêve sont des phénomènes qui 

témoignent de cette expérience, non pas insolite mais largement partagée 

malgré leur apparente singularité. 

 

IV 

 

L’excès, ce corps-comme-excès, je peux le sentir en moi. Dans sa latence, 

comme la parole opérante chez Merleau-Ponty, comme une incomplétude qui 

se cherche, comme une larme ou un rire délié et, presque toujours, dans le 

battement soudain du silence qui nous traverse avec une étrange inquiétude. 

L’étrangeté en nous, de nous. Voilà l’excès. 

Surtout, je l’éprouve face à l’autre. L’autre comme excès, à la manière 

de Lévinas qui sacralise le visage. Rien d’étonnant à cela. Le visage de l’autre, 

l’altérité de l’autre, son incommensurabilité, son excès pupillaire… Rien n’est 

plus profond, plus inaccessible, plus incommensurable que l’autre ; ni l’infini 

étoilé ni l’océan abyssal ne sauraient s’y comparer. 

Le sublime n’est pas là-bas : même si, « depuis » ce lieu, nous 

sublimons cet excès, le sublime demeure « en » nous. Nous le constatons dans 

l’excès de la Terreur que Marc Richir met au jour dans l’exercice démesuré 

de la Liberté801. Une liberté qui a perdu les limites du corps, qui a été 

bouleversée dans sa juste mesure précisément par l’hybris absolutiste, 

laquelle confond excès et démesure et renverse ainsi l’ordre des choses – 

comme c’est le cas à notre époque hybride. 

C’est dans le décapitage de l’absolutisme démesuré que la Terreur, 

comme une digue qui se fissure, jaillit dans l’espace de la Cour et rompt les 

barrières de la contenance. La Terreur engloutit tout, mêlée à un délire de 

liberté. Le corps, les corps, le socius se disloquent, se démembrent, sombrent 

dans la folie. Thermidor est son nom et l’Empereur sa mesure. 

En ces années, Hölderlin écrit sa Germania et le silence deviendra plus 

tard la mesure de son excès. Aujourd’hui, enveloppés par la quantification de 

l’univers, nos corps réduits aux limites de leur imposture – atomisés, 

interchangeables, privés d’eux-mêmes – l’excès cherche à s’ouvrir un 

passage : déloger la démesure et pousser le corps-monde au-delà du délire. 

 
801 Voir Du sublime en politique, Payot, 1991. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

328 

Mais Hölderlin s’est tu depuis longtemps. Et personne n’écrit aujourd’hui le 

poème de notre terre en friche. 

C’est aussi ainsi, dans notre présent, que nous pouvons éprouver 

l’excès, au milieu de notre impuissance, face à l’imminence du désastre. 

 Et pourtant, c’est bien cet excès même qui est source de sens, le chemin 

sans trace, sans sentier encore parcouru, qui peut nous indiquer l’avenir. 



  

 

 

Gustavo Bueno versus Marc Richir802 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA803 

 

 

En 2021, Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina publie Orden oculto, un tratado 

de epistemología fenomenológica. Sept ans plus tôt, il faisait paraître 

Estromatología, où il sondait les différents niveaux phénoménologiques et 

qualifiait son essai de « matérialisme phénoménologique ». Ce syntagme 

trahit clairement une double filiation : d’un côté, celle du matérialisme 

philosophique de Gustavo Bueno ; de l’autre, celle de la phénoménologie 

« refondue » de Marc Richir. Il suffit de lire ses articles majeurs dans Eikasía. 

Revista de Filosofía – revue qu’il a cofondée – ainsi que ses deux ouvrages 

pour mesurer la profondeur de cette double influence.  

 En 1984, Urbina avait déjà fait publier, chez Pentalfa, La 

fenomenología de la verdad : Husserl, préfacé par Bueno lui-même. Quelques 

décennies plus tard, une controverse éclate entre les deux penseurs après la 

parution, dans Eikasía, d’un article désormais célèbre sur l’Ego 

transcendantal804. Bueno répondra d’abord à son ancien disciple dans El 

Basilisco, puis approfondira sa réponse en 2016 dans El Ego trascendental, 

qui sera sa dernière œuvre. 

 Mais revenons, après cette brève mise en contexte, à Orden oculto. Dès 

les premières pages du prologue, les divergences apparaissent nettement entre 

la phénoménologie de Richir – qu’Urbina qualifiera plus tard de 

« phénoménologisme » – et la philosophie de Bueno, que l’on pourrait définir, 

au-delà de la question de l’ego transcendantal, comme un eidétisme805. Ces 

 
802 Le texte original parut dans Eikasía. Revista de Filosofía, n°115, juillet 2023, pp. 181-

190. 
803 Sauf mention contraire (NdA), toutes les notes sont de la main du traducteur. 
804 « ¿Para qué el Ego Transcendental? », Eikasía. Revista de Filosofía, n°18, mai 2008, p. 13-

32. Dans cet article inaugural, Urbina avançait une thèse polémique : « L’ego transcendantal 

n’est bon à rien, s’il est conçu au détriment du pluralisme originel des singularités dans 

l’interfacticité ». Il s’agissait de dénoncer, contre toute tentation monadologique, l’oubli du 

foisonnement originaire du champ intentionnel. Cette position heurtait de front les tenants du 

matérialisme philosophique, encore très présents dans la jeune revue – et marqua sans doute 

son éloignement progressif de la filiation buenienne. 
805 Néologismes forgés par Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina pour désigner deux postures 

philosophiques polaires, souvent caricaturales, mais dont il s’agit de mettre en évidence les 

impasses symétriques. L’eidétisme, d’un côté, évide le phénomène de sa chair concrète, ne 

reconnaît dans le champ intentionnel que l’objectivité constituée, riche en synthèses 

identitaires, isotrope spatialement, continue temporellement. Il ne retient du phénomène que 

son aptitude à être subsumé sous une essence – eidos – conçue comme forme stable et 

consistante de l’en soi. Le phénomène devient alors simple antichambre de l’eidos, sans 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

330 

divergences critiques s’inscrivent dans la perspective propre d’Urbina. Elles 

n’effacent pas les influences qu’il reconnaît à l’un comme à l’autre, ni celle 

de Husserl lui-même, mais elles ouvrent sur une interrogation plus profonde 

qu’un simple contraste doctrinal. Car derrière l’opposition entre une œuvre 

de philosophie systématique (celle de Bueno) et une œuvre strictement 

phénoménologique (celle de Richir), se dessinent deux gestes philosophiques 

à part entière. D’où la pertinence de se demander quels seraient les véritables 

points de contact ou d’écart qui mériteraient d’être examinés, alors même que 

tout semble, a priori, les opposer. 

 Cette interrogation naît d’une lecture attentive de l’œuvre d’Urbina, qui 

met en lumière convergences et tensions. Elle s’inscrit dans un projet 

singulier, résolument personnel, qui refuse de s’aligner sur l’une ou l’autre 

des positions en présence. Elle invite à poser la question décisive : quelles 

sont, si elles existent, les principales différences entre Bueno et Richir à la 

lumière de l’œuvre d’Urbina, qui s’efforce d’élaborer une épistémologie 

phénoménologique à partir d’un regard matérialiste sur la phénoménologie 

refondue ? 

 Pour y répondre, on peut partir de ce qu’Urbina identifie comme un 

certain « réductionnisme » commun aux deux penseurs, en examinant d’abord 

leur entente respective du phénomène – concept central dans leurs 

architectures théoriques. 

 

Richir, dans son ouvrage majeur Phénoménologie en esquisses (2000), 

développe sa conception du « phénomène comme rien que phénomène », 

 
valeur propre, et l’eidétique se confond avec une science formelle des invariants. C’est là une 

position que Husserl lui-même avait cherché à dépasser, mais que certaines lectures 

régressives réactivent, parfois sous couvert de rigueur naturaliste. À l’inverse, le 

phénoménologisme pousse à l’extrême l’hétérogénéité du champ archaïque (phantastique et 

affectif), jusqu’à en faire un domaine absolument irréductible à toute identification eidétique. 

Le phénomène y est revendiqué dans sa sauvagerie, son infigurabilité, à la lisière d’un chaos 

sensible, au point que sa liaison avec les niveaux constitués de l’intentionnalité devient 

presque inintelligible. La discontinuité entre l’archaïque et l’objectif est alors érigée en hiatus 

infranchissable. 

Or ces deux dérives reposent sur des présupposés philosophiques opposés, mais également 

réducteurs, y compris dans leur rapport aux sciences. Ainsi, l’eidétisme fait de l’eidétique un 

opérateur souverain de rationalisation, mais au prix d’un filtre trop grossier : les structures 

physiques marquées par la superposition ou la virtualité (comme en physique quantique), ou 

les structures humaines ouvertes à la transpossibilité (comme en phénoménologie de 

l’imaginaire), échappent à sa prise. À l’inverse, le phénoménologisme resserre tellement le 

maillage qu’il rend difficile toute articulation avec les savoirs positifs : l’écart devient tel 

qu’aucune justification phénoménologique des sciences n’est plus pensable. D’où la tentation 

d’un scepticisme envers toute « phénoménologie des sciences », assumé par Richir, chez qui 

la fascination pour le phantastique entrave l’exercice d’une eidétique appliquée. 

Pour une mise à l’épreuve de ces deux positions, le lecteur francophone pourra consulter ce 

texte urbinien traduit par nos soins : « La constitution du champ intentionnel et sa 

vulnérabilité face aux abîmes », Annales de Phénoménologie – Nouvelle série, n° 21, 2022, 

p. 209-230. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

331 

formule condensant une trajectoire critique amorcée dès ses premiers écrits 

des années 1980. À partir de la p. 479, l’ouvrage offre une analyse 

particulièrement lumineuse de cette notion : le « phénomène comme rien que 

phénomène » se détache radicalement des structures intentionnelles qui, chez 

Husserl, l’enracinaient dans les institutions (Stiftungen) symboliques, et plus 

largement, dans le rapport phénomène-vécu. Dans une note de bas de page, 

Richir indique qu’il parlait déjà, dans Phénomènes, temps et êtres, de 

« phénomène en blanc » – première esquisse de ce qui deviendra pour lui la 

définition ultime du phénomène : un pur apparaître, scintillant, sans ancrage 

ni assise, clignotant comme la lumière d’une étoile. C’est là, dans la région la 

plus archaïque de son architectonique, que le phénomène semble se réduire à 

une simple apparence, sans attache, sans référence, sans rien… d’autre que 

lui-même. Ce concept, étroitement lié à la phantasia, prendra cependant toute 

sa portée dans l’analytique que Richir élabore à partir de ses Méditations 

phénoménologiques, centrée sur cette dimension archaïque et facticielle où 

s’entrelacent schématismes, phantasiai, clignotements et rien que 

phénomènes. 

 Ce phénomène, ainsi privé de toute référence – le « rien que » en 

constitue l’indice explicite –, s’oppose radicalement à la conception défendue 

par Gustavo Bueno. Pour ce dernier, le phénomène tire tout son sens de ses 

références. Il l’inscrit dans ce qu’il nomme l’axe sémantique, l’un des trois 

axes de son espace gnoséologique, structuré autour des signes, des objets, et 

des relations qui les unissent. Cet axe sémantique se divise lui-même en trois 

secteurs : les référents, les phénomènes, et les essences806, tels que définis 

 
806 Chez Gustavo Bueno, l’axe sémantique désigne l’un des trois axes de structuration du 

champ des sciences, celui qui concerne les contenus (par opposition aux règles opératoires 

ou aux usages). Il se divise en trois figures inséparables : 

1) Les références (referenciales) sont les contenus corporellement donnés, matériels et 

manipulables, sur lesquels s’exercent les opérations scientifiques (par exemple un cristal, une 

solution chimique, la Lune dans un télescope, une lettre dans un traité d’algèbre) ; 

2) Les phénomènes sont les modalités d’apparition de ces référents dans un champ de 

perception ou de mesure : ils sont les contenus « apotétiques » (perceptibles, accessibles) qui 

rendent l’opération possible, comme une raie spectrale colorée, un graphique, une image 

instrumentale ; 

3) Les essences enfin sont les structures invariantes, extraites de l’analyse des 

phénomènes – non des entités métaphysiques, mais des relations abstraites matériellement 

construites (lois, modèles, structures, symétries), toujours passibles de formalisation (dans 

un mathème, un schéma logique, etc…). L’essence du chlorure de sodium, par exemple, n’est 

pas son goût salé mais la structure de ses liaisons ioniques elle-même formalisable via une 

représentation de Lewis. 

Ces trois figures – référents, phénomènes, essences – forment le tissu dynamique du sens 

dans la science, selon un matérialisme qui nie toute séparation entre faits et théorie. Le lecteur 

curieux pourra consulter sur ce point ¿Qué es la ciencia?, Oviedo, Pentalfa Ediciones, 21 

mars, 2025, 110 p. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

332 

dans l’Encyclopédie Symploké807. Le phénomène, dans cette perspective, est 

toujours un « phénomène de », se rapportant à des faits et à des essences, dont 

les structures ne peuvent être déterminées qu’à partir des phénomènes eux-

mêmes. Dans une Tesela, ces brèves capsules philosophiques filmées808, 

Bueno explicite cette idée : le phénomène y apparaît comme un terme médian, 

occupant une place centrale sur l’axe sémantique, entre les référents et les 

essences. Cette notion joue un rôle clé dans sa théorie de la science, 

développée dans les deux premiers volumes de la Teoría del cierre 

categorial809.  

 À ce stade, l’opposition est nette. Chez Richir, le phénomène se vide de 

toute référence pour devenir pure apparence. Chez Bueno, au contraire, il 

s’attache aux « faits », mais aussi aux essences, aux sciences – bref, à tout un 

champ intentionnel, même si ce terme n’est pas explicitement employé chez 

lui. 

 

Il nous faut maintenant approfondir l’opposition entre ces deux 

penseurs à partir de leur conception respective de la science. Mais avant 

d’aborder ce point, tirons les conséquences de ce qui précède : la divergence 

fondamentale qu’ils entretiennent autour de la notion de phénomène est déjà 

une opposition essentielle. Nous devons examiner le réductionnisme 

caractéristique de Bueno – son eidétisme – qui s’oppose radicalement au 

phénoménologisme de Richir, déjà esquissé précédemment. 

 
807 L’Enciclopedia Symploké, en ligne depuis 2000 sous l’égide de Bueno et de la Fundación 

Gustavo Bueno, est un ambitieux projet collaboratif de systématisation philosophique. 

Organisée en notices étroitement interconnectées, elle met en réseau les concepts centraux 

du matérialisme philosophique – ontologie, gnoséologie, politique, esthétique, etc. – selon le 

principe platonicien de la symploké : chaque entrée tire son sens de ses renvois et imbrications 

avec les autres, évitant ainsi la simple juxtaposition et la réduction unilatérale des notions. 

Voir la page d’accueil : https://symploke.trujaman.org/. 
808 Tesela n° 405 « El fenómeno en el eje semántico », Youtube (Fundación Gustavo Bueno, 

12 avril 2014), 4 min 32 s. 
809 La « Théorie de la clôture catégoriale » constitue l’œuvre maîtresse de Bueno et 

l’aboutissement de son projet d’épistémologie matérialiste. Déployée en cinq volumes 

publiés entre 1992 et 1993 (Oviedo, Pentalfa), elle élabore une conception de la science 

fondée sur l’idée de vérité comme identité synthétique systématique, c’est-à-dire comme 

clôture opératoire où les concepts se stabilisent dans un réseau d’opérations techniques, 

symboliques et théoriques propres à chaque discipline. Le premier volume (Génesis y 

estructura de las ciencias) expose les principes de cette clôture et les conditions de possibilité 

d’un savoir scientifique ; le deuxième (Estructuras fundamentales) développe l’architecture 

de l’« espace gnoséologique » selon ses trois axes – syntaxique, sémantique et pragmatique ; 

les troisième et quatrième volumes examinent, à partir d’exemples concrets, les différents 

modèles de clôture dans les sciences formelles, physiques et biologiques ; enfin, le cinquième 

propose une théorie générale de la science, de ses limites et de son rapport aux «sciences 

humaines». Un sixième volume, annoncé mais jamais achevé, devait affronter la question 

décisive de la physique quantique, qui résista jusqu’au bout aux instruments analytiques du 

matérialisme philosophique de Bueno. 

https://symploke.trujaman.org/


PÉREZ GARCÍA 

 

 

333 

 Chez Bueno, on distingue trois « genres de matérialité » – qu’Urbina 

considère comme autant de « dimensions » de la réalité –, incommensurables 

entre elles mais reliées par un principe de symploké810. Une dialectique 

matérielle fait passer des deux premiers genres (M1 et M2) à une synthèse 

eidétique matérialiste, M3, qui constitue la pierre angulaire non seulement de 

son ontologie, mais aussi de son œuvre majeure, la Teoría del cierre 

categorial 811. 

 Il aurait été impossible pour Bueno de concevoir cette théorie sans une 

eidétique puissante qui fonde sa conception de la vérité – conçue comme 

identité synthétique et systématique – ainsi que sa compréhension de la 

science, dont le modèle exemplaire est, selon lui, la chimie. À l’inverse, les 

« sciences humaines » n’atteignent pas cette puissance opératoire de premier 

ordre (alpha), qui dérive de la synthèse eidétique issue d’un processus 

dialectique du réel. C’est là l’eidétisme spécifique de Gustavo Bueno. Dans 

le premier volume de sa théorie, il examine les diverses conceptions de la 

vérité – théoréticisme, adéquationnisme, etc. – pour finalement étayer sa 

 
810 Gustavo Bueno propose une grille analytique à trois genres de matérialité. M1 désigne la 

matière physique, c’est-à-dire les objets et processus naturels ; M2 la matière vitale propre 

aux organismes ; M3 la matière humaine ou sociale, qui englobe les produits culturels, 

techniques et symboliques. Ces catégories ne doivent pas être prises comme des « boîtes » 

ontologiquement étanches mais comme des registres explicatifs : chacune ouvre un champ 

d’analyse doté de ses propres concepts, règles et procédures susceptibles d’assurer une 

consistance relative. Par ce tramage, Bueno conjure le strict réductionnisme – aucune M ne 

se laisse reconduire intégralement à une autre – sans pour autant instaurer une disjonction 

absolue. Les genres s’intriquent selon des rapports complexes de dépendance, d’implication 

et de transposition (symploké) : ainsi, M2 dépend de M1 pour sa consistance énergétique et 

matérielle, tandis que M3 se construit à partir d’une double médiation, à la fois physique et 

biologique. La théorie trigenre vise ainsi une ontologie matérialiste stratifiée, à la fois anti-

moniste (tout ne se réduit pas à la seule physique) et anti-dualiste (pas d’abîme irréductible 

entre matière et esprit). Sur le plan épistémologique, Bueno articule cette ontologie avec une 

hiérarchie des savoirs : la formalisation eidétique – l’élaboration systématique de structures 

explicatives – trouve son modèle dans les sciences dites « dures » (physique, chimie), tandis 

que les sciences humaines, davantage tributaires des contingences historiques et 

symboliques, occupent une position différente dans l’échelle des stabilités explicatives. 

Signalons enfin que la nature exacte de M3 fait l’objet de débats chez les disciples de Bueno 

(est-elle essentiellement le produit d’activités humaines ou suppose-t-elle une assise 

ontologique plus autonome ?), question qui renvoie aux divergences sur l’« hyperréalisme » 

au sein de l’école. 
811 Cette théorie prétend fournir une ontologie systématique et rigoureuse, capable d’intégrer 

les diverses sciences dans un cadre matérialiste unifié, tout en respectant la spécificité et 

l’autonomie de chaque domaine. La « science » y est en effet comprise comme une activité 

qui construit des systèmes conceptuels formalisés (par exemple, la chimie) capables 

d’expliquer les faits observés par un schéma systématique d’interactions. L’eidétique – 

entendue ici comme la science des essences ou des formes systématiques – est chez Bueno 

une synthèse matérielle des faits en concepts, et trouve son modèle exemplaire dans les 

sciences naturelles. En revanche, les sciences humaines, considérées comme moins 

rigoureuses et plus dépendantes des contingences historiques ou symboliques, ne participent 

pas à cette synthèse eidétique de premier ordre (dit de premier degré ou alpha). Elles relèvent 

plutôt d’une synthèse secondaire (ou beta), où les objets sont moins stables et les lois moins 

strictes. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

334 

propre position. Celle-ci repose précisément sur une conception eidétique où 

les phénomènes, considérés comme faits, se condensent en une synthèse 

essentielle ; cette synthèse s’exprime par des signes tracés sur un tableau ou 

consignés dans un cahier – figures logiques ou mathèmes – émanant de la 

relation factuelle aux techniques, sans lesquelles la science, et par conséquent 

l’eidétique, ne seraient possibles812. Cette position s’oppose nettement à celle 

de Richir, non seulement quant à la notion de phénomène, mais aussi quant à 

la conception même de l’eidétique. 

 Sous cet éclairage, la divergence entre les deux auteurs concernant la 

science devient manifeste. Richir, bien que formé initialement en physique, 

exprime un scepticisme profond envers les sciences. Ce scepticisme 

transparaît dès La crise du sens et la phénoménologie (1990), mais s’enracine 

plus tôt encore, dans ses Recherches phénoménologiques (1981/83). Le 

simulacre ontologique, l’analyse du cogito cartésien et l’influence décisive de 

Heidegger – l’aphorisme « la science ne pense pas », le concept de Gestell – 

fondent cette méfiance envers une science perçue comme une 

mathématisation envahissante du monde. Dans l’introduction à Phénomènes, 

temps et êtres, Richir confie son inquiétude devant l’emprise croissante de la 

technoscience. Son désarroi face à la théorie quantique rejoint celui de 

Bueno, qui renoncera pour cette raison à l’écriture du sixième volume de sa 

Teoría del cierre categorial. Chez l’un comme chez l’autre, la physique 

quantique fait figure de « point-limite » – que l’on pourrait qualifier de limite 

Einstein813 – au-delà duquel l’analyse s’interrompt.  

 
812 Pour Bueno, la vérité ne se réduit ni à une correspondance immédiate entre énoncé et 

donné, ni à la seule cohérence logique : elle se conçoit comme une « identité synthétique 

systématique ». Autrement dit, une assertion devient vraie lorsqu’elle coïncide avec la 

synthèse eidétique propre au champ qui la produit, synthèse où se nouent, au sein d’une 

clôture opératoire, concepts, procédures, instruments et signes. Il ne s’agit aucunement d’un 

retour déguisé à l’adéquationnisme : nous assistons à une confluence de parcours opératoires 

(confluencia de cursos operatorios) – séries de gestes expérimentaux, protocoles, dispositifs 

instrumentaux et techniques symboliques – qui convergent dans un « Contexte Déterminant » 

et peuvent jusqu’à provoquer une authentique rupture épistémologique. L’exemple décisif 

est la chimie : la notion de molécule, les équations réactionnelles, les méthodes de synthèse 

et d’analyse (distillation, chromatographie, spectroscopie, électrolyse, etc.) constituent un 

réseau opératoire cohérent dans lequel l’énoncé « l’eau est H₂O » se stabilise et se reproduit. 

Cet énoncé ne tire pas sa valeur de vérité du fait qu’il révélerait une essence cachée ou 

résulterait d’une simple observation empirique, mais parce qu’il s’inscrit dans ce réseau 

d’opérations : l’énoncé coïncide structurellement avec les procédures qui le produisent et 

peut être reproduit et vérifié à l’intérieur du système chimique. Ce verrouillage techno-

théorique illustre la vérité au sens buenien. À l’inverse, dans les sciences humaines, le « sujet 

opératoire » reste pris à l’intérieur de ses propres opérations : l’acteur qui étudie participe 

lui-même des pratiques et des significations qu’il analyse. Il n’en résulte pas une déficience 

méthodologique mais une impossibilité physico-logique, une impossibilité a priori de 

constituer ici la même clôture opératoire que celle des sciences « dures ».  
813 Allusion aux réticences d’Albert Einstein devant les implications probabilistes et non-

locales d’une mécanique quantique qu’il a pourtant contribué à bâtir. Cf. R. Sánchez Ortiz de 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

335 

 Mais tandis que Richir se retire, Bueno persévère dans une confiance 

sans réserve envers la science ; aucun scepticisme ne l’affecte. Richir, au 

contraire, arrime sa défiance à sa conception du phénomène, qui le reconduit 

vers les strates archaïques de la phénoménologie architectonique, où les 

institutions symboliques – dont relève la science – apparaissent comme 

l’envers du (rien que) phénomène. 

 

Deux visions du réel s’affrontent. Bueno propose une réalité 

tridimensionnelle, structurée par les trois genres de matérialité. Richir refuse 

cette tripartition : pour lui, l’eidétique appartient aux institutions symboliques 

de l’idéel, au même titre que la philosophie. La pensée (langage) s’y transpose 

en langue, structurée par des signes, des symboles et des schémas logico-

mathématiques – outils propres aux sciences. 

 Ce rapport différencié aux Stiftungen symboliques éclaire une autre 

divergence : celle du symbole. Chez Richir, le symbolique est une catégorie 

culturelle englobante : mœurs, techniques, traditions, en somme, tout ce qui 

renvoie à la transposition du langage en langue. Les phénomènes, dans leur 

tension vers le sens, se constituent en signes, signifiants, signifiés – c’est-à-

dire en déterminités instituées, ce que Bueno appelle anamorphose814. Le 

symbolique instituant est anonyme, inconscient, d’où l’importance des 

analyses de Richir faisant appel à la psychanalyse freudienne ou lacanienne. 

Mais curieusement, on ne trouve pas chez lui une définition claire et distincte 

du symbole. 

 Chez Bueno, en revanche, le symbole reçoit une définition 

rigoureusement anthropologique et étymologique : il est synexion, réunion de 

 
Urbina, « Einstein y el dios Jano », Eikasía. Revista de Filosofía, n° 104, janvier/février 2022, 

p. 245-258. 
814 Notion dialectique désignant la recomposition par laquelle un donné indéterminé est 

réagencé et institutionnalisé (à travers techniques, concepts, instruments, protocoles, 

langages) en une totalité nouvelle, dotée de contours et de fonctions propres. L’anamorphose 

n’est ni un simple acte de nomination, ni une « émersion » miraculeuse : elle récuse 

l’émergentisme qui postule l’apparition inexplicable de qualités nouvelles, tout en refusant 

le réductionnisme qui voudrait rabattre la nouveauté sur un seul niveau ontologique – la 

nouveauté, pour Bueno, naît du réagencement effectif et institutionnalisé des éléments 

préexistants, sans les annihiler. Ainsi, le passage d’un phénomène encore flottant à une 

déterminité vérifiable et réutilisable (un signe) – comme l’observation diffuse d’éléments 

biologiques devenant, par la microscopie, la théorie cellulaire et les classifications, l’« objet » 

scientifique cellule – illustre ce processus d’anamorphose. 

Et certes, il ne s’agit encore que d’une modalité de l’anamorphose, à laquelle renvoie 

l’auteur ; l’anamorphose comprise comme « diamorphose » (diamórfosis), c’est-à-dire la 

recombinaison opératoire de parties formelles, déjà instituées, d’où surgit une nouveauté 

holotique, toutefois toujours maintenue à l’intérieur du même registre. D’autres acceptions 

de l’anamorphose admettent des renouvellements bien plus radicaux, tels que 

l’« anamorphose absolue » : là, ce sont des parties matérielles ou des conditions non 

institutionnalisables qui entrent en jeu, entraînant une reconfiguration qui dépasse la clôture 

opératoire antérieure. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

336 

deux moitiés en un tout – comme les pôles d’un aimant – et désigne aussi les 

signes typographiques (par exemple le « + »), ordonnés syntaxiquement. 

Dans cette perspective, le symbole n’est pas une institution, mais un signe 

opératoire (algébrique, syntaxique), situé dans le champ anthropologique.  

 Deux ontognoséologies irréconciliables apparaissent ainsi : chez 

Richir, un dehors du langage s’oppose à l’institution symbolique de la 

langue ; chez Bueno, toute réalité s’inscrit dans un système sans dehors. On 

se réfèrera utilement à l’ouvrage de Joëlle Mesnil, El ser salvaje y el 

significante815, traduit par Pablo Posada, qui apporte une analyse précieuse 

du problème du symbolique et de la désymbolisation. 

 

On peut dès lors résumer les termes de leur opposition : 

 

 1. Rien que phénomène vs phénomène de quelque chose. 

 2. Scepticisme et pessimisme à l’égard des sciences vs optimisme et 

conservatisme scientifiques (la chimie comme science centrale). 

 3. Dimensions du réel vs genres de matérialité. 

 4. Synthèses (trans)possibles sans identité816 vs vérité comme identité 

synthétique. 

 5. Sciences naturelles comme limite des sciences humaines vs sciences 

humaines comme limite des sciences naturelles. 

 6. Phénoménologisme vs eidétisme817. 

 

 
815 Cf. El ser salvaje y el significante – hacia un nuevo realismo de fenomenología y en 

psicoanálisis, Madrid, Brumaria, coll. « Uno », février 2019, 668p. On pourra lire, de la 

plume même de Pérez García, une élégante recension dans Eikasía. Revista de Filosofía, 

n°87, mayo-junio 2019, pp. 311-313. L’original français est paru sous le titre L’être sauvage 

et le signifiant : Marc Richir et la psychanalyse, Paris, MJW Fédition, coll. 

« Psychopathologie fondamentale », 2018. 
816 Sous ce nom, Urbina reprend et retravaille les synthèses passives de troisième degré de 

Richir. On lira avec profit la description vulgarisée que ce dernier en propose dans L’Écart 

et le rien, Grenoble, J. Millon, 2015, p. 179-181. Chez le philosophe madrilène, ces synthèses 

schématiques se nouent spécifiquement entre amorces de sens, transcendantalement 

antérieures à toute visée de significativités, inidentifiables à ce titre – et pourtant distinctes 

par leurs poids (trans-probabilité) dans l’intégrale. C’est ainsi que la pensée, à ce niveau 

originaire, s’essaie à parcourir « simultanément » tous les chemins de sens, pour impossible 

qu’ils paraissent ; chemins déphasés qui s’ajustent en un tissu archaïque, définissant de la 

sorte un temps, un espace et un langage qui sont sans préalable, mais n’en réclament pas 

moins « notre » assistance, encore qu’il faille s’entendre sur ce nous. Au registre le plus 

archaïque du champ intentionnel, la subjectivité transcendantale se dissout en effet dans une 

communauté quasi-anonyme de singularités trans-opérantes, lesquelles accueillent, par des 

(trans-)opérations qui n’ont plus rien de positionnel, de telles synthèses schématiques sans 

identité, les « sens qui s’ébauchent ». 
817 En termes bueniens, on dira que l’eidétisme privilégie l’essence au détriment du 

phénomène, tandis que le phénoménologisme tend à absolutiser la dimension phénoménale 

sans recours à une structure invariante clarifiante. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

337 

Reste la question : une réconciliation entre ces deux philosophies est-elle 

concevable ? Une telle réconciliation semble s’amorcer dans l’œuvre même 

de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina. Car c’est précisément par sa critique – 

ou peut-être grâce à elle – qu’il parvient à tracer une voie inédite, propre à 

faire dialoguer les apports respectifs des deux penseurs, en évitant tout à la 

fois le réductionnisme phénoménologiste de l’un et l’eidétisme rigide de 

l’autre. Il esquisse ainsi une phénoménologie matérialiste, attentive aux 

sciences et aux techniques dans leur effectivité même. Et comme il le rétorqua 

un jour à Richir, lors d’un séminaire dans le sud de la France, face aux 

réserves explicites de ce dernier à l’égard de la science : « Tout cela est très 

bien, mais les sciences, elles, fonctionnent. » 

 Le pessimisme de Richir – manifeste dans l’introduction de 

Phénoménologie en esquisses, véritable déclaration de désenchantement face 

au panorama post-moderne et néolibéral – trouve dès lors son contrepoint 

dans la philosophie de Bueno, tout autant que dans la phénoménologie 

d’Urbina. Car toute tentative de réconciliation entre Richir et Bueno ne saurait 

conduire, au terme, qu’à une vision critique mais fondamentalement optimiste 

de la réalité et de sa complexité inépuisable. 

 

Ce bref texte souffre justement de sa brièveté, qui, loin d’être une vertu, 

trahit la prudence à l’égard de la question posée. Car celle-ci appellerait, à 

notre sens, une comparaison exhaustive entre les deux pensées – tâche 

qu’Urbina poursuit depuis des années, dans une sorte d’Aufhebung singulière, 

absorbant et triturant les apports essentiels des deux auteurs. Mais peut-être 

une telle comparaison est-elle impossible818.  

 C’est que, précisément, le matérialisme philosophique n’est pas une 

phénoménologie. Dès lors, cette dernière ne saurait être subsumée dans une 

pensée qui risquerait de s’enfermer dans le cercle tautologique du simulacre 

ontologique – ce comme si – pour tenter de fournir à la refondation richirienne 

une réponse onto-gnoséologique recevable. Et telle n’est nullement 

l’intention d’Urbina. Mais il est tout aussi certain qu’il ne cherche pas 

davantage à se délester de l’héritage de Bueno, ni – moins encore – de celui 

de Richir. D’où l’ampleur du défi que représente son œuvre, et qui laisse, 

parmi les disciples des deux camps, tantôt une perplexité désorientée, tantôt 

un enthousiasme critique, comme en témoignent de manière notable Pablo 

 
818 NdA : Malgré les efforts d’Alberto Hidalgo, dans sa réponse à l’article d’Urbina sur l’Ego 

transcendantal (« Egos transcendentales y caballos de Troya », 2008), où surgit un 

Deleuze – auteur que ni Bueno ni Richir n’estiment – semblant vouloir jouer les médiateurs, 

offrant à Urbina une issue illusoire. À notre avis, c’est plutôt Simondon qui pourrait jouer le 

rôle de chaînon entre ces deux pensées. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

338 

Posada (voir son article éclairant de 2011819) ou Juan Carlos de Pedro 

Marinero820. 

 On le voit bien : la complexité de la question excède largement le cadre 

de ce court article, qui n’en demeure pas moins, croyons-nous, utile et 

nécessaire pour situer à leur juste place les œuvres respectives de Ricardo 

Sánchez Ortiz de Urbina, de Gustavo Bueno et de Marc Richir.  

 
819 L’auteur renvoie sans doute ici à un article-fleuve de Posada Varela : « En torno a la 

singladura filosófica y fenomenológica de Marc Richir », publié en septembre 2011 à 

l’occasion du 40ème numéro d’Eikasía, dédié à la phénoménologie architectonique de Richir. 

Au détour de ce texte décisif, dont l’esprit de synthèse (puisqu’il traverse toute l’œuvre de 

Richir en vue d’en dégager les axes saillants, des Recherches phénoménologiques aux 

premières Variations) ne sacrifie rien à la densité conceptuelle, l’auteur dresse, six pages 

durant (p. 275-281) les linéaments d’une rencontre de la phénoménologique refondue avec 

le matérialisme philosophique. Une rencontre placée sous le signe de Ricardo Sánchez Ortiz 

de Urbina, dont il fut l’un des plus attentifs lecteurs. 
820 Voir par exemple « La estética del inicio », Eikasía. Revista de filosofía, n° 47, janvier 

2013, p. 891-896. 



  

 

L’humain comme intrigue 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA 

 

 

Contempler un tableau ou un paysage, écouter une pièce de 

musique, s’immerger dans un univers sonore, lire un poème, 

voir un film : telle est l’expérience esthétique. Or, dans chaque 

culture humaine, elle est de toutes les expériences 

communément vécues à la fois la plus banale et la plus 

singulière. […] Elle exploite le répertoire de l’attention, de 

l’émotion et du plaisir mais elle leur donne une inflexion 

particulière, voire paradoxale. Il s’agit donc de comprendre 

non pas l’expérience des œuvres d’art dans sa spécificité, mais 

l’expérience esthétique dans son caractère générique, c’est-à-

dire indépendamment de son objet821. 

 

L’expérience822 esthétique touche au plus intrigant de nos secrets, à notre 

énigme en tant qu’êtres humains, à l’entreprise même du connaître. Hans 

Blumenberg nous a laissé une œuvre abondante, publiée à titre posthume, sur 

le problème anthropologique dans la phénoménologie823. Il crut trouver dans 

la « visibilité » et dans son corrélat – l’« être vu » – la clé de l’humain. Le 

passage de l’animal qu’est l’homme à son humanité se jouerait précisément 

dans cette « visibilité », ce « face-à-face » où le regard dépasse le simple voir, 

sa fixation, sa réduction oculaire : l’homme, grâce à cette visibilité élargie, 

prendrait conscience de posséder « un aspect », circonstance qui introduit en 

nous la réflexion (« quel aspect ai-je ? ») et entraîne aussi l’opacité, le 

« masquage » de notre aspect824, de ce que nous pensons, ressentons, 

 
821 L’auteur cite ici (et traduit) malicieusement, non un extrait de l’ouvrage de Jean-Marie 

Schaeffer (L’expérience esthétique, Paris, Gallimard, coll. « NRF Essais », 2015, 366 p.), 

mais la présentation qu’en livre son éditeur. 
822 Le texte original parut dans Boletín de estudios de filosofía y cultura Manuel Mindán, 

n° XII, Calanda, juin 2017, p. 117-124. Toutes les notes sont de la main du traducteur. 
823 Hans Blumenberg, Beschreibung des Menschen. Aus dem Nachlaß, M. Sommer (éd.), 

Frankfurt am Main, Suhrkamp, 2006 (rééd. poche Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 

2014). L’ouvrage n’est donc pas un manuscrit achevé par Blumenberg en vue de la 

publication, mais une vaste compilation établie par Manfred Sommer à partir de notes, 

fragments, cours et feuillets épars issus du Nachlass (archives Blumenberg). 
824 « Parce que l’homme, seul parmi les primates, se tient et marche durablement debout, il 

sait particulièrement bien faire deux choses : voir – et être vu […]. La visibilité signifie donc 

aussi ceci : l’homme est opaque – pour autrui comme pour lui-même », Ibid., p. 3, traduction 

nôtre. Ces formulations figurent dans le texte de présentation éditoriale (front-matter) de 

l’édition Suhrkamp et relèvent donc du résumé de l’éditeur plutôt que d’une phrase 

assurément autographiée par Blumenberg. Celui-ci développe néanmoins de manière 

approfondie le thème de la visibilité et du rapport « voir/être vu » dans le corps du texte 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

340 

voulons…Voici, dans ces observations succinctes, la double condition de 

départ : le visible et son arrière-plan invisible. On ne conçoit pas la visibilité 

sans ce substrat invisible, opérant… 

 La visibilité, comme on le sait, est intimement liée au concept de 

représentation, dont la problématique ressurgit sans cesse dans la philosophie 

classique et dans les questions posées par l’« esthétique ». La visibilité, la 

figuration des choses, leur « manifesteté » ou leur é-vidence, comme 

l’envisageait Heidegger dans sa critique de l’idée de « représentation » chez 

Platon, marque, déjà à notre époque, le point culminant de ce problème. 

Heidegger lui-même entendait en tirer plusieurs enseignements profonds, que 

nous n’aborderons pas ici, à partir de sa conception de la vérité comme 

aléthéia, « dévoilement » en grec825. Mais l’une de ses conséquences, celle 

qui nous importe ici, est que « l’être ne s’épuise pas dans le visible ». 

Il y a cependant un fait frappant qui concerne cette polémique, et que 

nous signalerons seulement, comme un noyau incontournable et déterminant. 

Il s’agit de l’« infigurable », c’est-à-dire précisément de ce qui ne peut être 

vu, qui n’est pas visible et qui, pourtant, est « perceptible ». 

Nous entrons ainsi, par cette sorte de paradoxe, dans le territoire de 

l’intime, des « mouvements de l’âme », des affects, du « thymos » comme le 

signale Urbina dans l’un des derniers chapitres de son livre Estromatología826, 

indispensable pour élucider le sens de l’intrigue dont il est question. Le 

concept d’« esthétique », en tant qu’aisthesis, d’une certaine manière ceint, 

parcourt et surtout interpelle ce paradoxe, et ceci naturellement depuis une 

approche non naturaliste – c’est-à-dire ni psychologique ni technique ni 

instrumentale, comme on l’aborde d’ordinaire. Notre conception de 

l’esthétique n’a rien à voir avec son naturalisme contemporain ni avec la 

tyrannie numérique et scientiste, le prétendu « cérébrocentrisme », qui 

voudrait réduire nos sensations, nos affects, nos perceptions à un faisceau de 

signaux, de stimulations, de calculs… Il est essentiel de dénoncer cette 

illusion : la descente de la perception de l’objet extérieur jusqu’aux neurones 

« impactés », touchés comme sur un clavier, et leurs supposées réponses. 

C’est là que commence le problème – dans cet intérieur intracrânien, dans ce 

 
reconstitué, en particulier au chapitre X (Leib und Wirklichkeitsbewußtsein, p. 656 sq.) et au 

chapitre XI (Variationen der Visibilität, p. 777 sq.). 
825 M. Heidegger, Platons Lehre von der Wahrheit. Mit einem Brief über den „Humanismus“, 

Bern, Francke, 1947 ; La doctrine platonicienne de la vérité, trad. française par Jean Beaufret, 

Paris, Gallimard, 1947 (repris dans Essais et conférences, Paris, Gallimard, 1958). 
826 Soit le 19ème chapitre, intitulé « Thymo-logía » – in Estromatología. Teoría de los niveles 

fenomenológicos, Madrid et Oviedo, Brumaria A. C. et Eikasia Ediciones, 2014, p. 427-448. 

Il fut traduit in extenso par les soins de Sacha Carlson, dans le 15ème numéro de cette revue, 

Cf. « Thymo-logie », Annales de Phénoménologie n°15, 2016, p. 83-98. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

341 

réductionnisme827 du mundus aspectabilis qui, malgré tant d’efforts et tant 

d’ardeur mécaniste, ne peut rendre compte d’un point qu’il élude : celui du 

retour vers des formes préalablement triturées, c’est-à-dire comment, après le 

trajet inverse des stimuli vers les connexions neuronales, on remonte depuis 

celles-ci jusqu’aux images des objets extérieurs. Nous évoquons cette 

question non seulement en regard du primat idéologique des neurosciences, 

qui voudraient réduire l’être humain à une sorte de super-ordinateur en 

concurrence avec les technologies de ladite Intelligence Artificielle, mais 

parce que cet évolutionnisme naturaliste (des éléments subatomiques aux 

complexités organiques et à leurs conquêtes biotechnologiques) dessinerait 

un registre unique se déployant jusqu’à son terme, son apogée : l’homme 

naturel. Que seraient donc – et comment seraient possibles – ces êtres 

capables de produire des œuvres d’art, des prodiges techniques, de la science, 

de la philosophie, selon ces idéologies aujourd’hui dominantes ? Comment 

un animal sensible se hisse-t-il à l’intelligible, comment accède-t-il à 

l’invisible, par quel prodige ce curieux animal s’entête-t-il dans la quête de 

sens, ébauche-t-il des chemins, trace-t-il des routes virtuelles, se laisse-t-il 

affecter par la beauté jusqu’au point d’une tension sublime ? 

Nous ne recourrons donc pas à l’« ocytocine », par exemple, pour 

expliquer l’émotion que nous cause tel paysage, tel visage ou la lecture d’un 

poème. Nous n’invoquerons pas la dopamine pour rendre compte des vertus 

d’une musique donnée. Nous ne nions pas non plus l’excitabilité des sens, de 

notre cerveau, ni des sensations qui, au fond, sont impossibles sans notre 

corps. Nous dirons plutôt que l’« ocytocine » ou la « dopamine » sont des 

effets de cette relation singulière que, à un moment donné, nous entretenons 

avec notre monde, le monde de la vie précisément. 

Et c’est là, dans ce monde quotidien, « naturel », que nous situons le 

territoire de l’« esthétique » : le sol et l’humus de ce monde où cet animal 

déborde, dans son expérience, son propre « être animal », et ce en raison d’un 

désajustement essentiel entre lui-même et ses expériences828. 

 
827 Ce refus du réductionnisme – entendu ici comme la négation de toute explication univoque 

par laquelle les phénomènes des niveaux supérieurs (biologique, psychologique, social, 

culturel) seraient ramenés sans reste aux seules entités et lois de la physique – est un leitmotiv 

chez Gustavo Bueno et ses disciples. Dans le cadre du matérialisme philosophique, cette 

posture se formule – souvenons-nous – non pas comme un simple pluralisme indéterminé, 

mais comme une théorie méthodique des niveaux et des catégories explicatives : chaque 

domaine scientifique possède sa « fermeture catégoriale », c’est-à-dire un ensemble de 

concepts, de procédures et de normes propres qui rendent ses énoncés opératoires et 

intelligibles. Pareil refus du réductionnisme se répercute dans la pensée de Urbina, qui fut, 

comme on le sait, un élève de Bueno. Voir notamment Estromatología…, op. cit., pp. 19-38. 
828 Allusion à peine voilée à la thèse richirienne selon laquelle le « fait » proprement humain 

réside dans cet écart, non spatial et atemporel, de soi à soi, ce « ne pas adhérer » à ce qui nous 

est donné à vivre, en propre et au présent. Par exemple : « ce qui, pour nous, caractérise 

proprement l’être humain, c’est qu’il ne coïncide pas avec son expérience au point d’y 

adhérer totalement. C’est donc qu’entre son soi et le soi qui vit l’expérience, il y a un écart, 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

342 

Là, dans cette brèche, dans ce hiatus, il semblerait bourrasque affective 

nous secoue, plus ou moins perceptiblement ; bourrasque qui cherche à 

combler, à suturer, à enjamber cet excès de nous-mêmes en nous-mêmes. 

 

Si la réalité s’épuisait dans le visible – pour reprendre le début de ce 

bref commentaire – nous ne ressentirions pas ce désajustement ; il n’y aurait 

aucun excès. En tout cas, notre perception des formes visibles du monde serait 

en relation d’adéquation. Tout se réduirait alors à une sorte d’évolution 

individuelle et collective, soumise non seulement aux variations 

physiologiques mais aussi aux changements sociaux et historiques de cette 

même adéquation. D’une certaine façon, telle est la « théorie » dominante : 

l’animal humain l’emporterait sur les autres grâce à cet évolutionnisme, à 

cette surprenante adéquation et aux conquêtes qui, dit-on, lui sont inhérentes. 

Enveloppés dans cet idéalisme vulgaire imposé par les philosophies que 

pratiquent, au sens large, nombre de scientifiques – et ce malgré leur appel 

récurrent aux faits, à l’empirisme, etc. – il est certain que tout ce qui ressort 

de l’« expérience » se trouve réduit, aplani, en un mot, déshumanisé.  

 

L’esthétique, dès lors qu’on l’éloigne de son institution symbolique – 

qu’on l’enferme à l’École des Beaux-Arts ou dans les traités philosophiques, 

qu’on la réduit à son extérieure présence dans les musées, les essais ou les 

manuels, et qu’on la confond avec les sens, les affects, les techniques ou les 

écoles – trahit, selon moi, ce sol, cet humus dont je parlais ; là où ; de façon 

énigmatique, que l’« animal-humain » tourne sur lui-même, bifurque et, pour 

ainsi dire, ouvre le chemin de sa réalité, le chemin de sens qui le fait humain. 

 Ces brèves associations, ces notes visent à ouvrir une réflexion sur le 

regard. C’est pourquoi nous commençons par la question de la « visibilité », 

entendue comme essentielle au devenir humain. Tant en physiologie qu’en 

psychologie – et, faut-il le souligner, dans l’approche dominante de tout traité 

d’histoire de l’esthétique – le visible demeure prisonnier de sa propre « 

extériorité », de ce que « nous voyons », de tout ce que nous percevons. Le « 

mode d’apparition » conditionne notre conscience ; mieux encore, notre 

conscience esthétique se définit précisément par rapport à ces modes 

possibles d’apparition des choses devant nous. Mais la visibilité dont il est 

question ici est d’une autre nature, irréductible à nos sens. Je dirais qu’il s’agit 

d’une visibilité qui se « déterritorialise », pour reprendre une expression chère 

à Deleuze. Dans cette ligne, nous parlerons d’une visibilité virtuelle, qui ne 

 
en général, et cet écart l’est précisément de la transcendance infigurable et mobile entre soi 

et soi, écart dès lors aussi infigurable, mobile, toujours en fonction, faisant le contact 

intangible de soi à soi, la vie du soi que celui-ci y réfléchisse ou pas. », La contingence du 

despote, Payot, coll. « Critique de la politique », janvier 2014, p. 69. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

343 

se borne plus aux yeux, aux oreilles ou au toucher. C’est une visibilité qui 

affecte le regard, aussi bien affectée qu’affectante, et qui transforme la 

perception elle-même : celle qui, par exemple, change la nature en paysage. 

Ou encore celle qui, comme le rappelle Merleau-Ponty dans L’Œil et l’Esprit, 

fait dire à Cézanne : « la forêt me regarde ». Ce « je suis regardé », au-delà 

ou en deçà du « je regarde », s’articulerait, à sa façon, avec le réflexif « quel 

aspect ai-je ? » auquel nous renvoyions en évoquant le concept de visibilité 

chez Blumenberg. Car c’est bien l’Autre, l’altérité, qui me regarde. Je suis 

regardé, exposé, là, à l’extérieur, dehors… et cela ouvre le champ d’analyse 

à ce qui demeure caché, intérieur, intime. Et c’est là, dans cette relation 

singulière, dans cet entrelacs de plans, de strates et de connexions, que se 

fissure l’apparente homogénéité des observations institutionnelles sur l’art, 

l’esthétique ou la sensibilité auxquelles nous sommes accoutumés. La 

phénoménologie prétend ouvrir un accès à cet autre regard, au « regard même 

», pour reprendre l’expression canonique de son fondateur Edmund Husserl : 

« retourner aux choses mêmes ». 

 Le regard phénoménologique est un regard de l’intimité – ici, de 

l’intimité de l’art considéré comme phénomène, comme constitution même 

de l’expérience artistique. À la manière de la nature transformée en paysage, 

l’intimité affective de notre regard transpose en formes et en relations 

l’invisible ainsi regardé : les affections, les expériences qui les soutiennent 

deviennent des « phénomènes » visibles, des médiateurs, apparaissant devant 

nous selon une modalité particulière, précisément celle qui relève de 

l’esthétique.  Quand nous tentons de dire l’indicible, précisément à cause de 

son excès infigurable, de sa présence intense, invisible mais agissante, parfois 

angoissante, parfois belle jusqu’à la douleur, les mots qui viennent, ceux que 

nous balbutions et que nous tâchons d’écrire, comme qui lance une nasse à 

l’océan, se couvrent d’une dimension inédite, d’une aura insoupçonnée que 

leur confère cette infigurabilité : comme si elle travaillait leur lisière 

sémantique, ciselant des sens improbables, brisant des significations fixées, 

les hissant vers une hauteur où leur existence prosaïque ne leur accordait pas 

le don qu’ils recèlent, le prodige même de leur réalité. Eux, les mots 

poétiques – c’est-à-dire les sons, les rythmes, les silences, les timbres et les 

résonances qui viennent de ce monde invisible – s’élèvent soudain sur eux-

mêmes et apparaissent, peut-être pour la première fois, comme ce qu’ils sont : 

des phénomènes de monde. De ces mondes où, comme l’évoquait Merleau-

Ponty, la parole opérante agit sur la « sauvagerie » de l’encore indécidable, 

sur ses « chemins de sens » (ainsi qu’Urbina le souligne dans l’ouvrage 

cité829), jusqu’à, dans le meilleur des cas, trouver l’éclair, la sonorité, la 

 
829 Urbina s’essayant à penser les phases de sens richiriennes (les diastoles) sur le modèle des 

chemins de Feynman – trajectoires, lignes d’univers, ou simples contreparties géométriques 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

344 

concrétude résonante qui fait médiation entre l’inconscient et l’invisible 

d’une part, et le conscient et le visible d’autre part. 

C’est là, dans cet « espace intermédiaire », si je puis le nommer ainsi, 

que l’infigurable se perçoit en phantasia, là où le monologue intérieur coule, 

désarrimé de ses fixations externes, des images mêmes qui se dissolvent, 

évanescentes mais enrichissantes, où l’intime entre en contact avec lui-même 

et tente de se résoudre dans l’intrigue la plus étonnante et la plus 

spectaculaire, au sens propre, qu’est l’être humain. 

Un être qui n’a jamais cessé de regarder, de percevoir, de ressentir, 

d’être secoué par sa propre expérience : l’être-au-monde. Monde de la vie, où 

l’être humain cherche des réponses, un sens, un équilibre, en disant, en 

écrivant, en sculptant, en composant, en donnant couleur et formes à ses 

émotions, à ses affects, à lui-même par lui-même. L’art, les techniques, le 

savoir, la morale, la politique sont des manifestations de cette « poétique du 

monde »830 qui agit en chacun de nous, dans nos relations, dans le face-à-face 

toujours surprenant, dans l’infini qui traverse nos existences finies. L’art est 

la réponse à tout cet excès et c’en est la façon dont il se donne à voir ; l’artiste 

est cet être « rendu fou », affecté jusqu’à la moelle par cet excès, qui tente de 

le saisir, de l’apaiser, en construisant un objet singulier : un poème, une 

peinture. Le regard dont nous parlons n’est pas celui du commun des mortels 

qui transforment une forêt, une vallée en paysage. C’est le regard de Boulez831 

ou de Baudelaire, de Rimbaud ou de Vallejo832, celui de Cézanne ou encore 

l’étrange regard de Rothko. 

 

L’esthétique est l’autre nom de l’excès. C’est-à-dire de nos propres 

expériences, lesquelles nous dépassent toujours et nous poussent au-delà de 

nous-mêmes, précisément vers le territoire inédit de l’humain, où la parole 

résonne et où l’invisible vibre dans la peinture, dans les sons, dans ces hyper-

 
des amplitudes superposées dans la « path integral » associée à l’évolution d’un système 

quantique. 
830 Renvoi intertextuel à son propre article : « La poética del mundo », Eikasía. Revista de 

filosofía, n° 40 : « Fenomenología arquitectónica – Marc Richir », septembre 2011, p. 291-

316. 
831 Dont le deuxième volume de l’édition complète de ses articles s’intitule opportunément 

Regards sur autrui, (Points de repère, II, Paris, Christian Bourgois, coll. « Musique-passé-

présent », 2005, 780 pages). 
832 César Vallejo (1892-1938), immense poète péruvien à la réception française 

contrastée – poète du manque métaphysique, de l’exil et du panthéisme amoureux, marxiste 

hétérodoxe pour ne rien gâcher. L’auteur songe peut-être à ces vers de Los Heraldos 

Negros (« Les Hérauts Noirs ») : « Y el hombre… Pobre… pobre ! Vuelve los ojos, como / 

cuando por sobre el hombro nos llama una palmada; / vuelve los ojos locos, y todo lo vivido 

/ se empoza, como un charco de culpa, en la mirada. » En voici une traduction quasi-littérale 

: « Et l’homme… Pauvre… Pauvre ! Il tourne les yeux, comme / quand sur l’épaule un 

battement de main nous appelle ; / il tourne des yeux fous, et tout ce qu’il vécut se dépose, 

comme une flaque de remords, dans le regard. ». 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

345 

objets que sont les œuvres d’art. Le domaine esthétique, en fin de compte, est 

le nom d’une intrigue : celle de l’homme naturel dans son devenir humain.  

 

Mais ce devenir dont nous avons fait mention présente aussi un visage 

moins complaisant, et nous ne voulons pas omettre d’en parler, au terme de 

cette brève intervention, tant il est lié au monde de l’art et au phénomène 

esthétique. C’est, à notre avis, une attestation de ce même devenir, de ce 

basculement vers l’humain de l’animal qu’est l’homme. Nous renvoyons, au 

sens large et dans toutes ses variantes, à la folie, la « folie d’être homme ».

 Si le folklore retient que « chez les poètes et chez les fous, il y a un peu 

de nous tous833 », ce n’est pas qu’une plaisanterie. Il y a là une sagesse cachée. 

Quel est donc le lien entre l’art et la psychopathologie ? Ce lien n’est autre 

que l’affectivité, « la poussée aveugle à vivre », comme l’appelle Marc Richir, 

récemment disparu, dans son bref ouvrage posthume Propositions 

buissonnières834. C’est cette impulsion qui nous pousse aux limites du 

possible, vers le sublime. L’extrémité pulsatile de l’affectivité, sa systole, 

atteint ce moment du sublime où la quête de sens, comme nous l’avons déjà 

indiqué, génère, dans sa diastole ou distension, la parole poétique, par 

exemple, la perception de l’infigurable, le rythme, les phénomènes de monde 

que nous reconnaissons comme phénomènes esthétiques. Toute cette genèse, 

ici extrêmement condensée et naturellement non développée, que nous 

laissons simplement esquissée, répond à cette tension, à cette « poussée du 

vivre » qui trouve dans le sublime positif sa manifestation artistique, ce sens 

qui déborde les significations prosaïques, banales, même conceptuelles et 

instrumentales auxquelles nous faisions référence au début de cette 

exposition, puisque celles-ci tiennent au fond de cette institution symbolique 

qu’on appelle l’art. Dans la phénoménologie renouvelée835, « l’inconscient 

phénoménologique » recueille les registres auxquels nous avons fait allusion 

ici et qui renvoient à cette poussée de l’affectivité, à sa pulsion systolique et 

à sa distension diastolique, puisqu’il « parcourt », pour ainsi dire, les strates 

tectoniques où ni la parole, ni les significations, ni l’imagination, comme nous 

 
833 Dicton populaire hispanophone bien attesté dans la tradition orale et dans les recueils 

contemporains de proverbes (refranes). Il existe plusieurs variantes (« De músico, poeta y 

loco, todos tenemos un poco » ou « De poetas y de locos, todos tenemos un poco »), dont 

l’origine précise n’est toutefois jamais clairement documentée. 
834 Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 2016, p. 46 et 50 (on trouve aussi « poussée aveugle 

du vivre », ailleurs dans cet ouvrage, et dans tous ceux postérieurs à 2006). Pour une analyse 

détaillée de la façon dont s’articulent affectivité, art et psychose (avec le sublime comme 

point nodal), on s’en remettra au chapitre « De l’incommensurable, de l’humanisation 

archaïque et de la déshumanisation », in De la négativité en phénoménologie, Grenoble, J. 

Millon, coll. « Krisis », 2014, p. 137-158 essentiellement. 
835 Expression récurrente, surtout parmi les contributeurs de la revue d’Eikasía, pour désigner 

l’état général de la phénoménologie après la refonte – architectonique et hyperbolique – que 

Richir initia. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

346 

l’ont montré Urbina et Richir lui-même, n’ont véritablement leur ancrage, 

bien qu’elles y disposent d’un moment opérant : celui de la recherche de sens. 

 On peut désormais entrevoir que l’art est le chemin tracé par les 

possibilités de sens que l’on cherche et que l’on trouve dans les phantasiai 

perceptives, dans les sensations et dans les cinesthésies ; il est la clôture d’une 

interrogation perpétuelle, énigmatique et insondable, qui se confronte à notre 

condition humaine la plus essentielle et intrigante. 

L’esthétique, en définitive, est une autre manière de nommer ce 

territoire où l’infinité vibre, clignotant entre les pôles de notre être désajusté, 

excédé de soi, jusqu’à atteindre, dans sa quête de sens, la forme, la figure, la 

visibilité que l’œuvre d’art parvient, en instants prodigieux, à faire surgir de 

son arrière-fond invisible, infigurable et intimement affecté. 

L’intrigue humaine renvoie à ce « tournant » énigmatique de l’animal 

homme vers l’être humain, tournant dont l’art constitue la manifestation la 

plus claire, l’attestation même de son irréductibilité et de sa recherche 

incessante de sens. 



  

 

Écrire 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA 

 
En836 2017, j’ai publié dans Eikasía un article consacré, comme celui-ci, à 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, intitulé Hablar, leer, escribir837. 

Aujourd’hui, en ce juste hommage, je reprends ces impressions en tentant 

d’appliquer les enseignements d’Urbina, inépuisables, nécessaires et 

essentiels. C’est donc un acte de reconnaissance. 

 Écrire est une action qui se confronte à un horizon indéterminé : au 

début, dans les premières phrases, nous ne pouvons présager ni son 

développement ni les variations, complexités et obstacles que nous 

rencontrerons au fil de la rédaction. Il y a ainsi le verbe « écrire » une 

dimension téléologique. On écrit sur ceci ou sur cela, parfois pour « le simple 

fait » d’écrire. Mais, en tout état de cause, « écrire » implique ou requiert une 

idée régulatrice, une trame – condition qu’évoquait Juan Benet838 pour 

entreprendre un roman. 

 On écrit pour développer une idée. Même quand on écrit pour exprimer 

un sentiment, une expérience, une réflexion sur le monde, autrui ou soi-

même, l’idée régulatrice demeure indispensable pour orienter le cours de la 

pensée et la forme de l’expression. L’inverse dilue la tension affective, 

éparpille le tempo expressif en phrases syncopées et banalise notre dire. Et, 

naturellement, lorsqu’il s’agit de sujets plus abstraits, plus éloignés de nos 

vécus immédiats, écrire exige un degré d’attention et de concentration que 

seule l’idée qui nous guide permet de soutenir. 

 Ce que nous avons déjà couché sur le papier n’est souvent, soit dit en 

passant, qu’un prélude, une approche tâtonnante du phénomène étonnant 

 
836 Le texte original parut dans Eikasía. Revista de Filosofía, n°100, mai-juin 2021, p. 81-97. 

Il s’agit en effet d’un numéro d’hommage à Urbina, coïncidant avec son 90ème anniversaire. 

En voici l’incipit, sans doute rédigé par Pelayo Pérez lui-même, et traduit par nos soins : « Un 

ami certes, mais surtout un philosophe infatigable qui ne cesse d’ouvrir de nouveaux 

chantiers à la philosophie dans son ensemble, et à la philosophie espagnole tout 

particulièrement. À ce titre, des amis, des disciples et des interlocuteurs se sont rassemblés 

en nombre. Il est bon de rappeler la devise qui sied le mieux à Ortiz de Urbina : Amicus Plato, 

sed magis amica veritas. ».  
837 Eikasía: revista de filosofía, n°74, mars 2017, pp. 91-99. Nous en proposons une 

traduction dans un numéro spécial d’Eikasía, à paraître en 2026 et dédié à la mémoire de 

l’auteur. 
838 « À vrai dire, écrire un roman doté d’une trame narrative est la chose la plus facile au 

monde. Une fois l’ébauche terminée, l’intrigue et les personnages entraînent l’écrivain 

comme des chevaux tirent leur cavalier. Le plus difficile est d’écrire un roman sans intrigue 

préliminaire, sans idée directrice. », El País Semanal, entretien avec Ángel S. Harguindey, 

23 novembre 1980 (nous traduisons). 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

348 

qu’est « écrire ». Car écrire suppose en arrière-plan de « parler » et, de même, 

de « lire ». Parler et écrire configurent notre monde intérieur, quelque peu 

chaotique, fulgurant et « silencieux ». Au stade du monologue intérieur, le lu, 

l’entendu, le senti, le perçu, le souvenu se superposent, se croisent, surgissent 

et s’évanouissent ; ils se transforment en phrases à la recherche d’un sens, 

voire d’un « espace d’orientation » qui peut parfois advenir en parlant à voix 

haute ou en écrivant – ex-pressant. 

 Quand nous écrivons, nous agissons comme l’artisan. Nous ciselons, 

taillons, accentuons, recommençons, modelons, reprenons, raturons ; nous 

nous laissons guider par les sons des paroles muettes qui, pourtant, résonnent 

sous nos yeux à mesure que nous les lisons en les écrivant – une relation 

perceptive singulière. En réalité, nous écrivons après les avoir perçues « en 

phantasia », après les avoir « entendues » en notre for intérieur. D’où la 

difficulté et la nécessité d’un contrôle normatif de soi que facilite l’idée 

directrice. Car, à l’écoute de notre intérieur, ce tohu-bohu peut s’imposer avec 

sa propension au chaos et à vouloir tout dire sans ordre. 

 Écrire, c’est donc faire taire, circonscrire, canaliser et maîtriser cet élan 

vers le sonore, vers l’éclat apparent – ce fulgur qui, précisément parce qu’il 

brille, obscurcit le reste et impose sa tyrannie narcissique, nous détournant de 

ce que nous voulions vraiment dire. Il s’impose par la manière de dire, par la 

sonorité et la résonance. Telle phrase, tel adjectif se détachent et entraînent 

l’argument tout entier, au point que ce qu’on avait jusque-là écrit est happé 

vers une digression, voire une contradiction. On dirait qu’en écrivant on renie 

ce qui précède, que la fluidité du texte met de côté les tentations et tentatives 

qui sous-tendent tout écrit. Prenons cette dernière phrase pour exemple : la 

présence du mot « tentations » appelle aussitôt « tentatives ». La question se 

pose alors : « tentatives » entretient-il véritablement un lien avec « 

tentations » ? Cet appel d’un mot à l’autre relève-t-il d’une nécessité logique, 

conceptuelle et inséparable du discours en cours, ou n’est-ce qu’une 

concession à la simple euphonie, à l’emphase ? Ou bien cette consonance – 

ce devenir du discours – porte-t-elle en germe, dans l’aimantation des mots 

entre eux (attraction motivée par leurs forme, sonorité, potentialités 

expressives ou charge signifiante), une dérivation spontanée qui se résout, se 

développe et s’accomplit dans le mot suivant, où la ressemblance, la 

« filiation » formelle engendre une extension de l’antécédent – non pas 

comme cause mécanique, mais comme nécessité imposée par le fond muet de 

ce qui, peu à peu, s’impose dans l’insolite fait d’écrire ? 

 La plupart des écrivants ne se posent pas ces questions de façon 

explicite, bien qu’ils les vivent et les éprouvent dans leur pratique ; ils les 

associent davantage à ce qu’ils cherchent à exprimer qu’à l’acte d’écrire lui-

même. Lorsqu’ils ont préalablement ajusté ce que demande leur intention, 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

349 

leur projet, ils s’attellent, avec plus ou moins de difficultés, à la mise en mots. 

Ils ont pris des notes, cueilli des citations, relu des auteurs utiles, gardé le 

silence, réfléchi, douté, commencé, effacé, recommencé… Autrement dit, 

l’idée, l’argument et l’intention ont mûri, et parfois, soudainement, l’écriture 

commence. 

 Les véritables difficultés surgissent donc surtout dans ces instants 

antérieurs – parfois pendant des jours, parfois plus longtemps – où l’écriture 

attend, balbutiante, comme un attracteur qui résiste et se surcharge dans la 

dilatation exécutive qui précède sa mise au point. Écrire est un acte 

silencieux ; son visage public masque le revers invisible, celui de sa trace qui, 

pourtant, résonne. 

 Ceux qui maîtrisent un certain domaine du savoir, qu’il soit poétique, 

littéraire, essayistique, scientifique ou philosophique, ou qu’il appartienne 

aux espaces plus prosaïques de l’information et de l’opinion, s’installent pour 

écrire avec une apparente « naturalité ». Ils ont conquis la maîtrise, le style et 

l’art de la rédaction qui, après des efforts acharnés, des années de formation 

et d’étude, des tentatives et sans doute des tentations, les font paraître comme 

des écrivains. Ces écrivains donnent l’illusion de la facilité, d’un automatisme 

qui semblerait infirmer ce que j’ai esquissé. Au contraire, c’est précisément 

cette mécanicité apparente, cet automatisme trompeur, cette « immédiateté » 

de l’auteur qui écrit avec fluidité dès qu’il se met à sa table, qui révèle toutes 

les difficultés à peine effleurées dans notre réflexion sur le prodige de 

l’écriture. Le fait que certains écrivent souvent et admirablement confirme 

tout ce qui précède. 

Il n’y aurait ni belle prose, ni poème éblouissant, ni exposé « clair et 

distinct » d’un essai lumineux, ni la concision diaphane et nécessaire d’un 

article d’opinion, et à plus forte raison rien de l’articulation d’un paysage 

narratif, de la personnalité des protagonistes d’un roman ou d’une nouvelle 

avec leur temporalité, leurs retours, leur mémoire, leurs rencontres et leurs 

heurts, leur âme – rien de tout cela n’existerait si écrire se réduisait à ce que 

l’on croit voir lorsque l’on écrit sans effort, quand on lit sans traverser les 

phrases, les mots et les significations immédiates. 

Il faut écrire vraiment pour comprendre ce que signifie « écrire », pour 

percevoir l’ossature qu’elle dissimule et ce qui palpite derrière les lettres, les 

syllabes, les mots. C’est seulement là, dans ce monde « des choses mêmes », 

que l’écriture commence à montrer son vrai visage, sa sombre luminosité, la 

puissance pensante de la « parole opérante ». Parole qui s’appuie sur une sorte 

de partition que les locuteurs ont peu à peu régulée et rythmée par leur 

pratique quotidienne. De là vient l’écriture : du silence et de la parole. 
Nous atteignons ainsi le noyau central de l’énigme, la parole. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

350 

L’écriture demeure parole silencieuse, murmure, monologue, 

extériorité de l’intérieur. Contemplez une bibliothèque, ses centaines et ses 

milliers de volumes, muets et clos, renfermant des millions de mots, des 

dizaines de langues et des centaines de thèmes, soutenant histoires, 

temporalités, mémoires, lieux, avatars... Là, sur ces étagères silencieuses, 

l’écriture dément son « dire » et contient pourtant la sérénité de ce qui a été 

« dit », précisément parce qu’elle est là, « sous les yeux et à portée de main ». 

C’est la pensée « congelée », arrêtée, exprimée et cependant muette, en 

attente, prête à reprendre souffle, à relancer son heure, à déployer sa présence 

et à se faire de nouveau « entendre », à se faire « voir » et à être « lue » une 

nouvelle fois. Lire la pensée qui a dû être écrite. 

Mario Vargas Llosa, dans un article où il revient sur sa collaboration 

avec la presse, confie qu’il ne commence jamais à écrire sans avoir d’abord 

trouvé le titre de son texte, car pour lui le titre est le résumé – ce que nous 

appellerions l’idée régulatrice – de ce qu’il va développer. Il évoque 

également le conseil de son ami Jean-François Ravel, qui insistait sur 

l’impérieuse nécessité d’écrire à partir d’une seule idée afin d’éviter la 

confusion, les digressions ou l’enchevêtrement produit par deux ou plusieurs 

idées simultanées. 

Tout ce qui précède cependant relève d’une réflexion formelle sur le fait 

matériel d’écrire, qui ne l’épuisera nullement. Ce ne sont en réalité que des 

bornes tracées autour de l’énigme de l’écriture et de son in-évocable renvoi à 

la parole et à la lecture. Mais ce qui retient véritablement notre attention n’est 

pas l’écriture canonique, académique pour ainsi dire – celle de Vargas Llosa 

quand il signe ses chroniques, celle de Revel pour ses essais – ni même 

l’admirable exercice d’analyse du discours, quasi-structuraliste, que Roland 

Barthes nous a légué dans Le degré zéro de l’écriture. Tout cela concerne 

« l’objet » : le texte, sa structure, sa composition, son rythme, sa « facture ». 

Ce qui nous intéresse profondément n’est pas ce champ préliminaire et 

nécessaire auquel tant de spécialistes s’attachent. Non, c’est bien plutôt 

l’approche d’une écriture qui dé-objectivise le produit de son art, comme le 

fait le poème. 

 La poésie est, en elle-même, un mystère. Écartée du régime signifiant 

ordinaire de la prose et de son objectivisme, même lorsqu’elle évoque des 

expériences vécues ou imaginées – comme parfois le roman – la poésie, qui 

nourrit la meilleure prose, franchit le niveau objectivant et gagne un espace-

temps où l’imaginaire perd pied : sauf dans la mauvaise poésie, il ne peut y 

asseoir ses « réalités » ni y planter ses étendards. L’imagination peut au 

contraire alourdir le poème dès lors qu’il se surcharge d’images trop « 

objectives », de métaphores et de sonorités excessivement « réelles », 

efficaces et reconnaissables. Certes, un poème s’écrit avec des mots, mais 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

351 

aussi, comme le souhaitait Arthur Rimbaud, avec des couleurs. Écrire de la 

poésie, c’est précisément affronter la tyrannie représentationnelle et 

signifiante des mots. Si j’écris « vert et je te désire vert »839, je ne peux me 

contenter du simple et du banal : « vert ». Il faut lire le poème dans son entier, 

suivre son rythme, scander les syllabes, atteindre un plan autre que celui de 

la prose quotidienne ; il faut entrer dans « le dire » de Lorca, se placer dans 

son regard, se laisser porter par les sensations, par la musique, par l’affect que 

son poème éveille en moi comme lecteur. 

L’affect, les affections des mondes, des êtres et des choses, le 

devenir : le poème est la vérité cachée du monde. Aucune vérité scientifique 

ni aucun discours efficace ne sauraient supplanter la moelle nerveuse du 

poème. La preuve de l’essentialité de la poésie tient à son existence même, 

« inutile » au sens utilitaire. La question se pose alors : pourquoi la poésie 

existe-t-elle ? Et par extension, pourquoi l’art existe-t-il ?  

Si l’art est, par nécessité, un processus de désobjectivation, que 

cherche-t-il, que réalise-t-il, que « touche-t-il » lorsqu’il dépasse le registre 

imaginaire et objectif de la prose, de l’artefact, de l’effectivité où nous nous 

mouvons, parlons, lisons et écrivons ? Ne serait-ce pas que l’art – et le poème 

particulièrement – nous place devant le « phénomène du monde » qui se fait 

et se défait, évanescent et fulgurant, face à une conscience ébahie qui à son 

tour perd pied, immergée devant l’infini d’une transcendance indomptable qui 

apparaît et se dérobe dans une phénoménalisation à peine saisissable ? Or 

cette phénoménalisation laisse des traces, des perceptions, des scintillements, 

des « couleurs », des rafales que les mots s’efforcent d’attraper en tissant une 

sorte de réseau, une matrice topologique où le phénomène se dessine, se 

contourne et s’esquisse. 

Parvenu à ce point, et il faut souligner combien il est difficile de 

maintenir l’unique idée régulatrice que suppose le verbe « écrire », nous 

sommes confrontés à la solitude de la conscience avec elle-même. Cette 

solitude se manifeste, comme on le sait, par la page blanche qui borne 

l’horizon de notre écriture immédiate. J’ai, par exemple, le devoir d’écrire sur 

ceci ou cela ; ceci ou cela oriente ma quête, ma réflexion, l’ordre préalable à 

l’exécution finale. Cela peut paraître mécanique, voire simple dans l’effort 

routinier qu’exige l’exercice. Pourtant la page blanche et la solitude de 

l’écrivain sont là pour nous rappeler le contraire. 

 Regardons maintenant le poète. En principe il n’a ni plan ni 

argument ; personne ne le presse d’écrire un recueil ni même un seul poème. 

Le poète vit, aime, hait, rit et pleure, craint, espère, goûte la beauté d’un 

paysage, d’un visage, d’un souvenir. Il se sent lui-même et sent le monde 

 
839 « Verde que te quiero verde », premier vers d’un fameux poème de Federico García Lorca : 

« Romance Sonámbulo », in Romancero gitano, Madrid, Revista de Occidente, 1928. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

352 

autour de lui, les autres, l’éclat des regards ou leur obscurité, le tohu-bohu de 

ce « on » impersonnel et massif qui le menace comme un attracteur 

insensible, prêt à l’engloutir. Le poète ressent à l’excès ; il habite ce territoire 

esthétique où la subjectivité vacille sous l’effet de sa propre liberté, loin des 

mots-signes, des mots ancrés comme poteaux d’orientation, balisant la route. 

Et pourtant le poète ressent comme tous les autres : nous sommes tous, à des 

degrés divers, poètes refoulés, poètes inconscients, poètes malgré nos vies 

prosaïques. La plupart d’entre nous n’écrira jamais, ne lira même pas, et nos 

remarques resteront des « lieux communs », des « monologues socialisés », 

des discours prosaïques déictiques. 

 Regardez votre prochain, écoutez ses paroles, lisez ce qui pullule sur 

les réseaux sociaux. Dans ce langage ordinaire, dans cette « prose du 

monde », vous sentirez les trous, les vides, le tremblement et les hésitations 

d’un discours qui ne parvient pas à dissimuler les incertitudes de l’existence, 

la vibration intime des vécus, la face sentiente et cachée de cet être-là qui ne 

trouve pas de repos dans son devenir, dans sa parole, dans son prosaïsme. Le 

poète est cet humain qui franchit la barrière du quotidien et son tissu 

socialisant pour contempler le monde et lui-même avec la nudité qui cherche 

son sens. Je pense à César Vallejo, à T. S. Eliot, à Francis Ponge, sans doute 

aussi à Rimbaud, à quinze ou dix-sept ans, avec son regard stupéfait. C’est 

l’extraordinaire par excellence, et pourtant il contient l’ordinaire de nous tous. 

  

 Le poète est l’humain exemplaire, le témoin de nos 

interrogations ; celles-ci s’inscrivent en sa subjectivité et, par ses opérations, 

se transcrivent en mots, en vers, en poèmes. Voilà l’écriture à l’état pur : 

capter l’indicible – un regard, un paysage, un crépuscule solitaire, un frisson 

devant la mort, l’extase de l’amour, la douleur, la grandeur ou l’orphelinité, 

la joie et cette étrange tristesse bleuie qui semble nimber ceux qui 

s’aventurent dans le territoire que le poète entrevoit, comme dans une 

« épochè naturelle », une suspension instantanée face au monde naturel, le 

dépouillant de son impérative naturalité afin d’en contempler le devenir, les 

« phénomènes du monde ». Voici cet être singulier : le poète, le peintre qui 

sort à l’aube pour saisir la lumière, le musicien qui écoute le monde et dont le 

silence s’inscrit dans l’âme sous forme de notes, de motifs, de syncopes qui 

finiront par résonner en vers, en toiles, en partitions. Cet étrange humain, 

l’artiste, le poète, écrit – il le fait même avec nos propres mots et avec nos 

sentiments reconnaissables. Mais quand il écrit depuis « ce lieu », depuis cette 

demeure intérieure, nos mots ne restent pas tout à fait les mêmes ni 

simplement superposables, même s’ils sont identiques en apparence. Ils se 

disposent autrement, acquièrent une densité sonore ; ils nous arrêtent, nous 

interpellent, nous impliquent, semblent nous engager ; ils ébranlent notre 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

353 

crédulité et mettent à mal l’usage automatique et irréfléchi des mots. Nous 

disons « amour », « tristesse », « étonnement », « vie », « mort », « étrangeté » 

et nous n’exprimons guère quelque chose de réellement vivant, de charnel, 

jusqu’à ce que nous lisions tel ou tel poète. Alors ces sentiments, ces mots 

incarnent ce que nous avions tu – ce que nous ignorions mais qui palpait là, 

en arrière-plan de ce que nous voulions dire en proférant ces mots. Il nous 

manquait la chose même, le phénomène de la tristesse, de l’amour, de la 

beauté. Le contempler, voir comment il se dessine, fulgure et disparaît dans 

un tremblement que nous ne pouvons saisir et qui pourtant scintille là, devant 

nous et en nous : voilà ce que le poète capte, éprouve et décrit avec nos mots 

quotidiens, qui, ainsi transfigurés, cessent d’être banals et prennent la 

dimension extraordinaire de toute écriture. Écrire consiste donc à se placer à 

l’écart, au-delà des mots communs, au-delà du refuge quotidien et de 

l’identité tribale. Le poète est le « barbare » de Kavafis840, celui qui revient 

des territoires interdits, du risque, du revers de notre coexistence apparente. 

Et ainsi, au retour, il nous apporte l’écrit, l’incision dans la chair de la quête 

de sens.  

 Si écrire est un acte extraordinaire, son institutionnalisation symbolique 

en a fait un geste presque banal. Observez un enfant qui balbutie, à peine 

dressé sur ses jambes : c’est une expérience prodigieuse. Ce petit animal est 

peu à peu « domestiqué » par ses parents et par son milieu. Les rythmes du 

sommeil, de l’alimentation, les pleurs, la demande sans bornes, le corps lui-

même qui s’impose… tout cela est canalisé, humanisé, transformant le petit 

animal en enfant. S’il était abandonné, il deviendrait l’un de ces enfants 

sauvages, incapables parfois de parler, parfois même de se redresser ou 

d’entrer en relation, et qui, même « secourus et éduqués », n’accèdent pas 

toujours à la pleine catégorie de l’« humain ». L’humain, c’est cet enfant 

ordinaire qui apprend à marcher droit, à maîtriser ses exigences et ses 

impulsions, à parler. Puis, dans cet échange de gestes et de paroles, il 

apprendra un jour à lire, à écrire. On le voit chaque jour dans nos sociétés 

dites avancées : des enfants analphabètes, sacs sur le dos, en route vers la 

garderie où ils jouent et griffonnent sans répit. De la « domestication » à 

l’« éducation ». Jusqu’au jour où ils assemblent consonnes et voyelles, tracent 

des mots, tissent des phrases. Ils dessinent, barbouillent, tâtonnent, 

progressent vers l’accomplissement de leur devenir humain. 

Sur le sol, sur les pierres, dans les cavernes, demeurent des traces de ce 

devenir humain : empreintes d’une aventure où s’inscrit, dans les gestes et les 

 
840 Konstandínos Kaváfis (1863-1933), dit Constantin Cavafy, poète grec à qui nous devons 

l’immortel « En attendant les Barbares », essentiellement connu du public francophone par 

la traduction qu’en ont proposée Marguerite Yourcenar et Constantin Dimaras (Poèmes, 

Paris, Gallimard, 1958). 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

354 

opérations, cet excès qui réclame une figure extérieure, un signe, un trait par 

lequel stabiliser la relation au monde et à soi. L’être humain en devenir porte 

en lui « la capacité de se décaler par rapport à lui-même » que Gilbert 

Simondon mettait en lumière dans son grand ouvrage sur l’individuation ; ces 

décalages se résolvent dans d’autres décalages et sont le fruit, selon lui, « 

d’une incompatibilité initiale riche en potentiels »841, « source d’états 

métastables futurs »842. Ce sont ces états méta-stables qui, paradoxalement, 

nous poussent en quête de sens. Le sens de l’orientation, par exemple, n’est 

rien d’autre que le « sens » de notre corps, de sa verticalité, de son 

mouvement, du rapport du regard à l’environnement, ainsi que du centre 

spatio-temporel qui nous fonde. Et pourtant tout cela nous le vivons, le 

faisons, l’éprouvons « sans le savoir », depuis l’inconscience de notre 

urgence, depuis la nécessité. Si nous perdons l’équilibre, si nous avons le 

vertige, si nous nous désorientons, cette « instabilité » nous submerge soudain 

et nous ramène à un état d’indécision que nous ressentons comme un malaise 

indéfini, voire une menace, car nous manquent alors repères, prises et parfois 

même les mots. C’est précisément sur ce terrain que s’élabore l’écriture : dans 

sa pragmatique, dans sa nécessité d’orientation, dans sa répétition et dans la 

certitude que nous procurera la reconnaissance d’un signe, d’un symbole, 

d’un lien avec l’autre. Mais cette « méta-stabilité » – ce décalage entre nous 

et le monde, entre nous et nous-mêmes – est l’état ordinaire du poète, cet être 

qui ne trouve pas de repos dans les signes, les marques et les significations 

déjà coulées du monde. 

« Les limites de mon langage sont les limites de mon monde. » Ludwig 

Wittgenstein a toujours été une figure étrange de la philosophie. Le paradoxe 

de son célèbre Tractatus y brille d’un éclat singulier : œuvre apparemment 

redevable à la logique de son temps, elle contient un mouvement profond qui 

la dépasse et la dissout. Wittgenstein fut avant tout un poète, un être décalé 

par rapport à la réalité et à l’existence même, traversé par des puissances 

méta-stables qui l’ont conduit à mener une vie singulière, anti-académique et 

solitaire, et à écrire des textes dont l’effort permanent était de faire affleurer 

le sens que les mots masquent. On peut aisément repérer, chez des dizaines 

de philosophes, ces mêmes avatars, cette même rencontre avec le fond du 

monde et d’eux-mêmes. On songe au reclus Baruch Spinoza, expulsé de sa 

communauté et tenu sous surveillance, façonnant son Éthique, ordonnant ses 

postulats, dégageant corollaires et enchaînements « more geometrico » des 

passions de l’âme – ces échelles menant au savoir – au moyen d’un langage 

titanesque et d’une rigueur extrême par lesquels son regard incisif et son 

 
841 L’individu et sa genèse physico-biologique, Grenoble, J. Millon, coll. « Krisis », 1995, p. 

23. 
842 « … d’où pourront sortir des individuations nouvelles », Ibid., p. 26. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

355 

interprétation du monde, la subjectivité qui l’anime, se structurent et finissent 

par apprivoiser ce « conatus » intempestif, jusqu’à produire le prodige 

d’écriture que constitue son Éthique. Deux penseurs animés par la même 

ardeur, portés par un désir qui les éloigne du verbe académique, du dictum 

classique et de la prose ordinaire. 

Une intuition splendide traverse l’œuvre de Spinoza lorsqu’il 

affirme : « Personne ne sait ce que peut un corps. » Pris littéralement ce mot 

déroute, à la manière du « vert » de Lorca évoqué plus haut. « Vert » ou 

« corps » pèsent sur le vers ou sur l’énoncé spinoziste de leur attraction 

massive. Mais l’on discerne facilement où pointe Spinoza : il est, en un sens, 

phénoménologue avant la lettre. Le corps chez Spinoza est chair, « corps 

intérieur », âme conjuguée au corps physiologique externe. Il serait hasardeux 

d’affirmer que ce « corps » spinoziste est le Leib plutôt que le Körper ; une 

telle lecture anachronique ne ferait que souligner la difficulté d’un philosophe 

matérialiste du XVIIème siècle à dépasser la tyrannie du signe, du mot institué 

comme « vert » ou « corps ». C’est toutefois là que se révèle Spinoza, dans 

son effort, sa quête et sa pulsion poétique. 

Dans Le malaise dans la culture, Freud écrit : « l’écriture est, à 

l’origine, le langage de l’absent843 ». Cette formule nous arrête. La question 

décisive, comme on le voit, est celle de l’« absent ». Il semble naturel 

d’identifier l’absent à l’écrivain. Ou bien non, peut-être s’agit-il plutôt du 

lecteur potentiel auquel tout écrit s’adresse. Quoi qu’il en soit, ces deux 

absences sont identiques, bien qu’éprouvées depuis des pôles différents. C’est 

là, me semble-t-il, le noyau essentiel de ce que nous avons exploré dans ces 

pages. L’« animal intentionnel » que nous sommes à chaque instant – telle est 

la définition de l’être humain proposée par le phénoménologue espagnol 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina844 – implique cette « absence », propre à 

l’état d’épochè naturelle qui nous caractérise, à ce « décalage » déjà évoqué. 

L’être humain ne naît pas achevé : il se constitue. Il naît à partir d’un instant 

d’intensité maximale, d’une affection excessive, diastolique, qui nous projette 

hors de nous-mêmes dans un processus anonyme et inconscient, mais senti 

dans sa résonance et sa réverbération, où, pour user d’une image, « la chair se 

 
843 « À l’origine, l’écriture était le langage de l’absent, la maison d’habitation le substitut du 

corps maternel, cette toute première demeure dont la nostalgie persiste probablement 

toujours, où l’on était en sécurité et où l’on se sentait bien », Malaise dans la civilisation, 

Paris, PUF, 1971, p. 39. 
844 Animal intentionnel (ou « stromatologique », suggère-t-il parfois) plutôt que « rationnel ». 

S’il est capable de connaître, c’est en tant que doté d’instruments réflexifs aussi bien 

conscients qu’inconscients. Son expérience est ainsi stratifiée, et d’une façon telle qu’elle 

reflète l’échelonnement (caché) de la scala naturæ : quantique, chimique, biologique, 

éthologique. En sorte que l’être humain, à l’extrémité de ce déploiement de la Nature, 

incorpore une structure animale qui rompt pourtant avec le mode d’être typiquement animal, 

à « l’instant » où émerge la conscience intentionnelle – laquelle charrie toujours, dans ses 

limbes, un inconscient pas moins intentionnel. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

356 

fait verbe ». L’animal intentionnel est l’animal qui parle ; il parle en incarnant 

le monde et il traverse les phases et les déphasages de notre devenir. Parler 

est la trame nécessaire de cette structure, la modalité étrange de notre relation 

au monde et à nous-mêmes. Là sont les choses, là sont les autres, là où nous 

ne sommes pas. Mais c’est précisément depuis cette absence que la chair 

parle. Si nous étions pleinement là, présents, comme les autres et comme les 

choses, nous ne parlerions pas : un geste, un grognement suffiraient. Quelques 

sons suffiraient à indiquer, différencier, marquer, communiquer. Or nous ne 

sommes pas là, et cette expérience vive incarne la recherche du 

« langage » – c’est-à-dire la pensée en voie de se concrétiser, de se dire, de 

prendre forme, vers la voix qui me désigne, me montre, m’identifie et 

résonne : « je suis celui qui parle ». Ce dire, ce parler qui rend présente à moi-

même et aux autres l’absence que pourtant je suis, « dévoile » ma propre 

absence, que je comble par mes gestes, mon regard, ma voix : « je suis celui 

que je ne suis pas ». C’est là que se tisse la trame de l’écriture et son possible 

achèvement. Le filet que nous tissons pour lancer dans cet océan d’absences 

a pour hameçons les mots : « vert », « corps », « âme », « beauté », « amour », 

« mort », « vérité »… 

 Si l’on prend n’importe quelle phrase canonique, pourvue de sujet, 

verbe et prédicat, on y obtient une vision achevée du monde. Peu importe ce 

qu’elle signifie ou indique, qu’elle soit banale ou intensément sublime, la 

structure – du moins en Occident – de cette phrase met en lumière l’opération 

par laquelle un absent se présente, au creux de la relation implicite qui 

organise sa fabrication explicite. Mais cette dynamique ne se laisse clairement 

saisir que par la poésie. 

Urbina illustre souvent ses méditations phénoménologiques par une 

lecture très fine des grands textes, notamment ceux de Franz Kafka845. Kafka 

est sans doute l’un des génies littéraires du siècle dernier et les lectures 

foisonnantes de son œuvre en sont la preuve. C’est une expérience 

comparable à la lecture de Wittgenstein ou de Spinoza, inépuisable. Une 

vérité incontournable subsiste, pourtant : l’écheveau apparemment 

« épuisant » de son œuvre, cette fantasmagorie, n’efface pas le combat intime 

de l’homme Franz Kafka avec lui-même, avec ses affections, avec son 

expérience aiguë du monde et de la société de son temps. Kafka est un poète 

en prose, une sorte de Dante parcourant les enfers du XXème siècle. Il ne s’agit 

pas ici de critique littéraire ; au contraire, Kafka illustre ce « mouvement » 

qui, à partir de notre monde institué et de notre refuge apparent, traverse un 

espace où tout se dissout, se désaccouple, se déphase et où les multiples 

 
845 En témoigne surtout le second chapitre de Estromatología (« El prisionero y el 

agrimensor: cambio de mito » op. cit, p. 39-60) tout entier dévolu à une lecture 

phénoménologique du Château. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

357 

chemins du sens se perdent, se dévient, bifurquent, jusqu’à transposer et 

incendier la prose littéraire de son époque. Kafka devient « poète » à part 

entière pour produire des textes essentiels comme Le Procès ou Le Château. 

Vers le milieu du siècle passé, le structuralisme a creusé la voie de la 

postmodernité. Il l’a fait en exténuant les relations intersubjectives, en érodant 

le « grand récit ». Jacques Lacan, pour qui « l’inconscient est structuré 

comme un langage », clôt et institue symboliquement le domaine de 

l’inconscient, circonscrit par l’hégémonie du signifiant. Jacques Derrida n’est 

pas éloigné de ce mouvement ; il vise à mettre en crise la prééminence de la 

présence. L’archi-écriture surgira comme un météore qui, selon nous, 

emportera toute l’œuvre ultérieure de ce premier interprète de la 

phénoménologie vers l’explosion de sa propre écriture. En ce sens, Lacan se 

rêve comme Socrate, « celui qui n’écrit pas », dépositaire de vérités cachées 

et de signifiants incisifs et quasi magiques ; il oublie cependant que Socrate 

nous parle et nous interpelle, qu’il existe parce que Platon a écrit, 

précisément, les dialogues qui lui donnent vie et présence. 

Mais cet inconscient symbolique repose paradoxalement sur un 

inconscient plus profond, ce « territoire » qui le rend possible, où le signifiant 

se dilue, se désancre et laisse affleurer une profusion d’éclats, de possibles 

« signes », de lambeaux du monde qui s’assemblent et se défont, ainsi que 

leurs nœuds, leurs embranchements, leur spatialité et leur temporalité « se 

faisant ». Il n’y a là encore ni écriture ni signifiants stabilisés ; ce langage sans 

sujet doit se chercher jusqu’à devenir langue, jusqu’à se dire, se fixer, se 

donner à voir et s’instituer. C’est sur ce terrain alors qu’émergent Lacan, 

Derrida, Deleuze, mais aussi la philologie, l’archéologie freudienne, les 

associations, les relations entre les uns et les autres, les absents qui, pourtant, 

y présentent leurs soupçons, leurs tensions, leurs peurs et leurs désirs, leur 

invisible rapport à eux-mêmes. Là, tout se tisse dans un silence qui, 

cependant, fera palpiter cette résonance particulière qui traverse notre 

subjectivité jusqu’au refuge apparent de la parole.  

L’écriture est, en dernier ressort, la fixation d’un présent qui s’absente. 

La lettre inscrit dans le temps sa propre fugacité transformant le proféré en 

signe visible par l’artifice de sa figuration objective et effective. La lettre 

s’organise selon une temporalité spatialisante : les différences dévoilent, 

comme les choses, leur simultanéité, la mise en espace qui les répartit en 

figures disparates, lesquelles recueillent à leur tour les divers sons qui leur 

sont associés. André Leroi-Gourhan voulait y voir, comme dans d’autres 

techniques, une exo-somatisation, autrement dit l’extériorisation du corps. 

Son « naturalisme » vient toutefois fausser cette appréciation féconde, car il 

instaure une lecture bien trop mécanico-causale. Bernard Stiegler, récemment 

disparu, fortement influencé par Derrida et surtout par Simondon, s’efforce 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

358 

de dépasser ce réductionnisme naturaliste dans ses travaux sur la technique et 

le temps, en reprenant et renouvelant les analyses de Leroi-Gourhan. Il le fait 

en recourant à Edmund Husserl et à la structure rétention-protention, selon 

laquelle la parole et, partant, l’écriture se déploient dans leur exécution même. 

Cette structure est davantage et autre chose que le simple souvenir, la 

mémoire nécessaire. Elle constitue l’unité qui pilote la phrase, ce que nous 

disons ou écrivons et qui, à son tour, réapparaît lors de la lecture. L’enfant qui 

apprend à lire balbutie ; il avance de syllabe en syllabe voire de lettre en lettre 

sans avoir encore atteint ce moment unitaire de la phrase, cette fluidité 

articulée par la rétention et qui conduit, sans l’avoir lue encore, à la phrase 

suivante, que la protention annonce. Mais l’écriture possède, comme le 

souligne Stiegler, une qualité mnémotechnique singulière que la parole perd : 

la permanence, la possibilité de répétition, la fonction d’archive. Certes, 

aujourd’hui l’enregistrement sonore permet de conserver les discours parlés. 

Pourtant cette qualité archivistique provient originellement du « gravé », 

c’est-à-dire de l’écriture. L’écriture a une dimension historique. On écrit pour 

durer, pour persister. Même une simple note sur une liste de courses ou une 

adresse manifeste cet horizon orienté vers l’avenir.  

On écrit pour plus tard, pour demeurer dans le temps. 

Ainsi, en relisant ce qui a été écrit, il n’en cesse pas moins d’étonner le 

« chemin » parcouru jusqu’ici, l’effort pour franchir l’écrit et me placer du 

côté de celui qui écrit, du côté de l’absence de l’autre, de cette négativité 

singulière que Jean-Paul Sartre illustre dans L’être et le néant par l’absence, 

au café, d’un ami que l’on venait voir : « Pierre n’est pas ici ». Pourtant, en 

écrivant cela l’écriture ramène l’absent à la présence, car elle cherche, mot 

après mot, à convertir cette négativité étrange en une référence positive, en 

un existant. « Je suis allé voir Pierre et il n’était pas là. » Cette seule phrase 

fait du sujet un existant, une réalité qui trouve en son ami sa complétude. 

C’est la puissance de l’intersubjectivité manifestée par l’écriture : elle comble 

les absences, celles des êtres, celles des choses, celles du monde, elle les 

prend, les fixe, pour mieux les surmonter, pour les transcender. 

 De nos jours, à comparer l’être humain au logiciel d’un ordinateur, 

réduit à un simple système neuronal, l’homme se dissout ; il s’épuise dans cet 

involutionnisme transhumaniste. Cette condition posthumaine transforme 

alors l’écriture en un processus machinique, en un produit algorithmique du 

cerveau, propre à un corps sans envers, sans « chair », en une physiologie 

supra-humaine où l’absence de soi dessine le visage d’un être non-humain, 

réduit émotionnellement aux réactions biochimiques de son organisme et dont 

le code génétique prescrirait la construction mécanisée de son être au monde. 

 L’écriture, pourtant, fut et demeure ce lien avec la parole, avec la 

vibration d’une conscience qui se forme au-delà d’elle-même, qui se 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

359 

conserve, s’étend, se recueille et se déploie dans l’inscription de soi au moyen 

des mots, mots qui renvoient à d’autres mots, à autrui, au monde. L’écriture 

fixe les sons venus du silence ; elle reprend l’instant fugitif du sens qui se fait, 

se cherche, se rencontre puis s’évanouit. La question première n’est pas tant 

la signification des mots que le sens même, le balbutiement des « phénomènes 

du monde » qui traversent notre dire. 

 Nous avons voulu montrer le « phénomène de l’écriture » dans ses 

variations et ses approches possibles, en nous tenant à l’écart de sa seule 

dimension technique, et en cherchant à saisir l’instant apparemment 

impossible de son origine, sa nécessité, la transposition de la voix à la lettre 

qui la saisit et la fige.  

 À ces niveaux, que la poésie nous a permis d’apercevoir – dans ses 

décalages affectifs, dans le va-et-vient du dit vers l’écrit et de l’écrit vers ce 

silence modulant –, il était impossible de ne pas évoquer l’ouvrage fascinant 

et indispensable qui parcourt l’itinéraire esquissé ici, le livre majeur de 

Mariano Arias Páramo, El escriba sagrado846.     

 La sacralité de l’écriture s’enracine dans ce « mythe de justification » 

dont parle Urbina et qui se raconte, notamment, dans nos textes initiatiques 

fondateurs du monothéisme. Moïse et Mahomet, l’un même illettré, reçoivent 

un texte dicté par la Voix, par Yahvé. Le récit mythique enveloppe les 

différents niveaux phénoménologiques : des tables de la Loi gravées dans la 

pierre à la voix flamboyante où la « transcendance absolue », autrement dit 

Dieu, s’empare du prophète. Cette voix requiert la relation à l’autre, une 

intersubjectivité qu’il faut « éduquer », civiliser, doter de normes et de lois 

qui ne sauraient être laissées à la mémoire errante ni aux interprétations 

subjectives. Pour perdurer, elles doivent être gravées, ciselées et exhibées 

ainsi dans leur dire éternel, à tous et à chacun des élus, de génération en 

 
846 El escriba sagrado. Filosofía del origen de la idea de escritura, Madrid-Oviedo, Brumaria 

/ Eikasía, 2016, 521 pp. Arias propose une archéologie philosophique de l’écriture qui retrace 

son déploiement, des bullae mésopotamiennes à l’alphabet grec, en montrant comment 

l’écriture a structuré à la fois la rationalité et la sacralité. D’abord en continuité avec les 

pratiques orales et mythiques néolithiques, l’écriture se détache progressivement comme 

médiation autonome, réarticulant nature, société et divin. Elle opère la transition du mythe à 

la pensée critique, prépare l’avènement du monothéisme en rationalisant la pluralité des 

numina, et conditionne l’émergence de la philosophie, des mathématiques, de la poésie et des 

arts. Les supports et instruments (tablette d’argile, papyrus, parchemin, papier, imprimerie, 

jusqu’aux mémoires numériques) agissent comme relais techniques favorisant abstraction et 

universalisation. Contre l’idée aristotélicienne de la lettre réduite à « l’ombre de la voix », 

Arias montre que la sacralité se consolide quand la parole, jusque-là souffle fugitif, se fixe 

dans le signe : la voix divine – et singulièrement celle de Yahvé – se stabilise en Loi écrite, 

en inscription durable. Bien loin de le diminuer, cet acte transforme le sacré en autorité 

universelle et en mémoire partagée. L’ouvrage dialogue ainsi avec le judaïsme, la 

psychanalyse et le structuralisme, tout en s’appuyant sur l’anthropologie philosophique : la 

distance qui sépare l’homme de l’animal n’est pas une différence de nature, mais le résultat 

d’un processus d’auto-construction rendu possible par l’écriture et les pratiques collectives 

par elle engendrées. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

360 

génération. L’empreinte, au sens le plus strict, confère à cette écriture une 

aura divine et la fait « sacrée » précisément du fait de son rapport à ce qui 

dépasse l’écriture elle-même, à cette écriture née des besoins quotidiens du 

fonctionnaire, du scribe qui relève et consigne transactions et pactes. C’est 

pourquoi la Torah, les Tables de Moïse ou les révélations de Mahomet 

reposent sur la « parole de Dieu » et sur l’idée d’un Dieu unique et souverain 

qui, en son dire même, abolit et proscrit toute autre divinité.  

 Sur ce point, Fernando Miguel Pérez-Herranz, dans son indispensable 

ouvrage sur la pensée philosophique hispanique des XVème-XVIIème siècles, 

Lindos y tornadizos847, reprend la thèse d’Arias et ne s’en tient pas à en faire 

le commentaire : il l’étend en directions insoupçonnées, par exemple lorsqu’il 

évoque « ce long et difficile voyage de la sortie d’Égypte au Sinaï ; un voyage 

qui a transformé le lourd dieu égyptien des pyramides en le dieu léger de 

l’écriture ». Pérez-Herranz attire l’attention sur ces peuples sémitiques 

nomades qui traversent le désert et se rassemblent, se stabilisent et s’unissent 

autour du Livre et de son écriture sacrée.  

 On dirait que le désert, immense parchemin infini, grave l’empreinte 

« invisible » de son passage et annonce ainsi la métonymie du cuir, de la 

tablette où ces expériences d’infini et de solitude se transposent en incisions 

durables et éternelles. De là naît leur sacralité, celle qui procède de la 

sublimation, de la « volonté de puissance » de ces peuples déracinés en quête 

d’espace et d’identité. Les paroles transmissibles – les lois face à la nature, 

comme le souligne Herranz (« tuer et interdire de tuer ») – doivent émaner de 

la Voix mais s’instituer par la lettre, car la voix est fugace et s’efface dans la 

mémoire comme les traces sur la terre que balaient le vent et la pluie.  

 Écrire est donc la technique centrale de la civilisation. Elle commence 

avec le façonnage de la pierre et du cuir, avec le feu et la domestication des 

animaux, avec la parole et les récits mythiques, avec l’agriculture et le 

pastorat qui exigent comptage, échange et mesure. L’écriture recueille toutes 

ces expériences et les fond, bronze et argile mêlés, jusqu’à tisser ce 

prodigieux entrelacs de sons par lequel besoins, pensées, affects et volontés 

se surajoutent à la nature sauvage, inchoative et chaotique dans son devenir. 

 L’intrigue humaine naît à cette aube « muette » du Néolithique et se 

déploie dans les relations que la parole instaure et soutient, dans une fragilité 

que seule une nécessité impérieuse peut surmonter, jusqu’à se condenser, au 

fil des millénaires, en routes, échanges, métissages, affrontements et 

décalages instables qui, grâce aux techniques, aux rites de passage, aux 

 
847 Lindos y tornadizos. El pensamiento filosófico hispano (siglos XV-XVII), VI Premio Juan 

Andrés de Ensayo e Investigación en Ciencias Humanas, Madrid, Editorial Verbum, janvier 

2016, 472 pp. Antonio José López Cruces en propose une recension (espagnole) dans le 

numéro 73 d’Eikasía. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

361 

mythes et aux récits qui sillonnent la surface du monde, font que toute cette 

masse de l’être, du faire et du penser se condense et « cristallise » en mots 

devenus incisions, en lettres et en syllabes qui, prodigieusement, les 

représentent. La transposition de la voix à la lettre écrite est, par son étonnante 

ruse, une excellente illustration de la subjectivité qui incarne les 

« phénomènes de monde » : dans l’écriture se recueillent leur fulgurance, leur 

rythme, l’évanescence de leur apparition. L’écriture cherche précisément à 

saisir et à prolonger dans une forme de permanence ce que la voix, à elle 

seule, ne parvient pas à retenir. Pourtant ni l’écriture, ni la parole prononcée, 

ni le monologue intérieur silencieux, pris isolément, ne nous diraient tout ni 

ne sauraient prétendre à une prééminence qui rendrait les autres superflus. Au 

contraire, écrire montre combien nous devons à la parole, et combien nous 

devons réfléchir notre propre dire. Ce mariage du dit et de l’écrit exige, pour 

être fécond, ce moment silencieux du sens qui se cherche, se fait et se défait, 

comme la musique que la partition conserve à partir de l’attention de nos sens 

vibrant en silence et en harmonie.  

 Notre corps, nos mains, nos yeux, la quiétude attentive de celui qui écrit 

forment le cadre nécessaire mais insuffisant de cette invention qui se 

réinvente en chacun de nous, les écrivants. Pour ne pas nous contenter de 

l’apparent « naturalisme » de notre geste, pensons à ce que nous 

accomplissons réellement en écrivant : cela dépasse la dextérité technique, les 

automatismes, tout ce qui s’apprend durant l’enfance. Écrire nous engage 

pleinement, tout comme parler. Nous sommes engagés, en tant qu’êtres 

humains, imbriqués dans la texture du monde, dans cette intrigue énigmatique 

que nulle parole, écrite ou non, ne parvient entièrement à déchiffrer. 

 

Post-scriptum 

 

Après avoir clos le texte précédent, que j’ai rédigé d’un point de vue 

phénoménologique – ce que, je crois, je n’ai pas caché – il me paraît 

nécessaire d’ajouter un bref commentaire sur sa singularité la plus saillante : 

la circularité manifeste qui relie, tout au long de ces pages, « exercice » et « 

représentation ». L’exercice apparaît comme évident : « écrire ». Et sa 

représentation, ce sont les pages écrites. Mais « représentation » signifie 

ramener à la présence. Il s’agit de rendre présent ce que l’on fait, c’est-à-dire 

l’acte d’écrire. À cet égard la formule prend l’allure d’une tautologie. 

Pourtant ce que nous mettons en présence n’est pas l’exercice mécanique 

d’écrire, mais l’écriture dans son apparition, l’écriture qui se « fait et se défait 

» en nous avant même de s’exécuter, et qui exige de nous (comme je l’ai tenté 

d’illustrer par quelques exemples) une dislocation, un désajustement entre 

celui qui exécute l’écriture et celui qui éprouve l’apparaître de ce qui va être 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

362 

écrit. Dans cet aller-retour, au cœur de cette circularité inéluctable, les 

décalages du sujet correspondent à la dislocation même de l’exercice 

d’écrire : celui-ci appartient à l’institution symbolique de l’écriture, dont ces 

pages ne sont qu’une représentation. Mais le nœud de la question est que, 

pour accomplir cette re-présentation, je dois, en tant que sujet qui écrit, me 

situer « hors » de l’institution symbolique.     

 La circularité dont je parle n’est autre que la réflexivité, ou davantage 

encore, ce qui rend la réflexivité possible ; et cette réflexivité s’accomplit 

précisément dans la circularité exposée. On ne peut, en principe, se dégager 

de l’entrelacs où, en tant qu’exécutants, en tant qu’écrivains, nous semblons 

enfermés. Pourtant, dans le désajustement évoqué, le cercle peut être dépassé, 

transcendé, par cette quête de sens qui nous transporte au-delà – ou plus avant 

que – l’exercice et la représentation. Cette trame est propre à quiconque 

s’apprête à écrire : la « pensée » est un langage encore non proféré, qui se 

constitue et qui, soudain, se transpose et atteint son dire, et par là même sa 

possibilité d’être écrit, autrement dit re-présenté. C’est dans cette relation 

espace-temporelle singulière que se dessine la circularité dont j’ai parlé ; c’est 

aussi là que le sujet se scinde, se disloque et trouve, en écrivant, son ipséité, 

la « métastabilité » nécessaire. On comprendra alors que cette situation 

légitime, d’une certaine façon, ce que nous affirmons quand nous écrivons sur 

« écrire ». C’est à partir de l’expérience vécue de cette transposition 

circulaire, de ce même désajustement, de la stabilité que l’on atteint dans 

l’écrit, que nous pouvons non plus seulement émettre des opinions, mais dire 

précisément ce que nous faisons en le faisant, ou ce qu’il est inéluctable de 

faire. Écrire est une technique, non une science. L’objet-artefact que ces pages 

mettent au jour cache, derrière lui, la malléabilité du silence, du souvenir, des 

sensations, jusque des normes qui, en tranchant, font surgir à la présence ce 

que les mots écrits captent avec plus ou moins de fortune. Écrire est 

l’empreinte d’un sujet absent qui, dans la représentation que brise l’exercice 

de l’écriture, se fait présent comme noyau, comme « centre » du cercle qui, 

inévitablement, se forme. 



  

 

La révolution en attente848 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA 

 

I. Préambule 

 

Depuis quelques années, j’ai progressivement tracé et ordonné des lectures, 

des conversations et des réflexions autour de la « fin de l’humanité », une 

humanité écrasée et niée, paradoxalement, par son « succès », par son 

expansion démographique et l’emprise qu’elle exerce sur le monde, par 

l’implantation croissante de la Technique et par sa réduction naturaliste, qui 

pose d’immenses problèmes de toute nature. Plusieurs amis – du regretté 

Marc Richir, à Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina en passant par Silverio 

Sánchez Corredera et Fernando Pérez Herranz, entre autres – m’ont répondu, 

interpellé voire proposé des voies possibles d’approches et de traitement 

depuis la position phénoménologique qui est aujourd’hui la mienne. Et c’est 

sous ce regard que j’ai abordé la question de la Révolution et de l’Utopie, en 

croisant trois problématiques philosophiques que j’espère voir apparaître 

comme les armatures de ce texte, certes apparemment dissimulées dans sa 

rhétorique expositive, par laquelle j’essaie d’attirer l’attention et d’inciter à 

une réflexion qui, sans aucun doute, exige un traitement plus exhaustif, 

détaillé et, bien sûr, philosophique. 

 

Ces trois problèmes sont, pour reprendre les mots d’Urbina : 

 1. Le champ intentionnel (humain) subordonnant le champ eidétique 

(inhumain). 

 2. Le niveau du sens subordonnant le niveau symbolique. 

 3. Le sacré, mythifié par les religions, mais non encore récupéré 

philosophiquement comme transcendance absolue (bien qu’il existe un 

premier essai chez Marc Richir).  

 

II. La révolution en attente 

 

Un ami m’a fait parvenir plusieurs livres scannés, parmi lesquels se trouvait 

un ouvrage de Simone Weil, L’homme et le sacré (sic), flanqué d’une préface 

 
848 Traduction de « La revolución pendiente », paru dans Eikasía. Revista De Filosofía, n°131 

: Extra. Nictálope: en homenaje a Pelayo Pérez García, octobre 2025, pp. 27-37. Le texte 

original fut vraisemblablement rédigé en 2017 à l’occasion du cycle de conférences « Utopie 

et révolution » organisé par la Société asturienne de philosophie (SAF). 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

364 

de Giorgio Agamben, que je ne connaissais pas849. Il y avait des décennies 

que je n’avais pas relu cette philosophe singulière, encore aujourd’hui 

qualifiée de mystique, surdouée, engagée pour la cause ouvrière au point 

d’avoir travaillé à l’usine Renault – « là j’ai reçu la marque de l’esclave », 

écrivait-elle après une telle expérience850 – puis dans les communautés 

rurales. Elle participa à la guerre civile espagnole comme membre de la 

colonne Durruti et mourut à la fin de la Seconde Guerre mondiale, en 

Angleterre, à trente-quatre ans, après s’être convertie au christianisme et avoir 

été baptisée, alors qu’elle venait d’une famille juive bourgeoise et laïque. 

Assurément, cette détermination socioculturelle a marqué sa trajectoire, 

comme ce fut le cas pour Lévinas, mais c’est bien cette recherche du sacré 

dans l’homme qui fait d’elle une penseuse si particulière et intéressante au 

regard de l’époque où elle a grandi et se forma. 

 Certes, Simone Weil prêchait un réformisme révolutionnaire, et elle en 

débattit avec Trotsky, critiquant la dérive stalinienne de l’URSS. Cela tenait 

à son humanisme grec, qui tempérait cet engagement révolutionnaire dans sa 

quête du « sacré dans l’homme ». Hannah Arendt a elle-même reconnu cette 

influence lorsqu’elle s’est livrée à l’enquête qui allait donner peut-être son 

ouvrage le plus influent sur le totalitarisme. Dans le livre cité, Simone Weil 

oppose le concept de personne à celle de l’homme « nu », formulant ainsi une 

critique aiguë de l’institution des droits de la personne issue de la Révolution 

française, car c’est ce statut symbolico-juridique qui, selon elle, aurait occulté 

le sacré de l’homme : « En l’homme, tout est sacré excepté, sa personne »851. 

C’est cette question que je souhaite poser ici, peut-être non pas dans le 

sens précisément développé par l’auteur de la préface – comme je l’ai déjà 

dit, Agamben et son « homo sacer » – mais comme ce phénomène que le 

« capitalisme technologique » montre crûment devant nos yeux : son 

 
849 Il s’agit vraisemblablement de La personne et le sacré. La préface de Giorgio Agamben 

est parue dans l’édition Payot & Rivages, Paris, coll. « Rivages Poche Petite Bibliothèque », 

2017. 
850 « Étant en usine, confondue aux yeux de tous et à mes propres yeux avec la masse 

anonyme, le malheur des autres est entré dans ma chair et dans mon âme. Rien ne m’en 

séparait, car j’avais réellement oublié mon passé et je n’attendais aucun avenir, pouvant 

difficilement imaginer la possibilité de survivre à ces fatigues. Ce que j’ai subi là m’a 

marquée d’une manière si durable qu’aujourd’hui encore, lorsqu’un être humain, quel qu’il 

soit, dans n’importe quelles circonstances, me parle sans brutalité, je ne peux pas m’empêcher 

d’avoir l’impression qu’il doit y avoir erreur et que l’erreur va sans doute se dissiper. J’ai 

reçu là pour toujours la marque de l’esclavage, comme la marque au fer rouge que les 

Romains mettaient au front de leurs esclaves les plus méprisés. Depuis je me suis toujours 

regardée comme une esclave », Lettre au père Perrin du 14 mai 1942, in Le ravissement de 

la raison, textes choisis et présentés par Stéphane Barsacq, Seuil, Paris, coll. Points Sagesses 

« Voix spirituelles », 2009. 
851 Nous rendons ici la traduction qu’en livre l’auteur. Le texte original dit : « Il y a dans 

chaque homme quelque chose de sacré. Mais ce n’est pas sa personne. Ce n’est pas non plus 

la personne humaine. C’est lui, cet homme, tout simplement. », La personne et le sacré, op. 

cit., p. 26. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

365 

inhumanité. La révolution sera humaine ou ne sera pas, et toute utopie post-

humaine ne sera que la couverture d’une dystopie sauvage.   

  

 Un autre ami m’expose ses préoccupations et l’enquête qu’elles ont 

suscitée autour de la question du « mal », sous toutes ses facettes. Il estime 

que la philosophie occupe le champ qui se tient « entre le bien et le mal ». 

Placés là, ne serait-ce qu’un instant, le problème de l’humain nous confronte 

à l’inhumain et au post-humain, ce champ labouré par le réductionnisme 

idéologique d’un scientisme au service de la dérive capitaliste, dans sa 

dynamique machinique implacable. Il est impossible de répondre depuis les 

réformismes et les utopies de la mauvaise conscience, celles qui repoussent 

sans cesse l’horizon transformateur vers un au-delà, un plus loin, un après 

impossible. Ainsi, l’Union européenne, par exemple, ce palais de cristal qui, 

loin d’engager un véritable processus révolutionnaire, cherche à conjurer son 

déclin et ses peurs par des réformes destinées à atténuer les tensions, les 

menaces et les intrusions insidieuses de ce nouveau monde dans lequel nous 

vivons depuis des décennies.  

 Nous sommes donc confrontés à la dérive implacable d’un capitalisme 

incapable de s’autolimiter, à un monde où l’humanité est soumise à une 

dialectique déshumanisante, où nos corps ne sont guère plus que des paquets 

de cellules réagissant à un milieu, ou des personnes juridiques sans réelle 

capacité politique réelle, incapables de se transcender et de se relier aux 

générations passées et à venir en tant que ce qu’elles sont – des êtres humains, 

dans cette égalité que nous confère la communauté d’appartenance originaire. 

 Cette regard rapide et pessimiste de notre monde global, naturaliste et 

technocratique ne tient que si l’on considère l’être humain comme un 

impossible, comme une barrière que le post-humain annonce précisément 

comme dépassée. Cependant, ce n’est pas notre position : nous la qualifierions 

plutôt de révolutionnaire, ou plus exactement, comme postulant la nécessité 

d’une révolution. 

Simone Weil écrit :  

 

Voilà un passant dans la rue qui a de longs bras, des yeux bleus, un esprit où 

passent des pensées que j’ignore, mais qui peut-être sont médiocres. Ce n’est 

ni sa personne ni la personne humaine en lui qui m’est sacrée. C’est lui. Lui 

tout entier. Les bras, les yeux, les pensées, tout852. 

 

Cette tenace opposition aux enveloppes symboliques, ce sauvetage du sacré 

 
852 Ibidem. L’auteur traduit ce passage ainsi : « He aquí un paseante en la calle que tiene 

largos brazos, ojos azules, y un espíritu donde se suceden pensamientos que yo ignoro, pero 

que quizás son mediocres. No es su persona, ni la persona humana en él, lo que me resulta 

sagrado. Es él. El todo entero. Los brazos, los ojos, los pensamientos, todo », art cit., p. 32. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

366 

en tout homme, ce qui perdure malgré qu’on puisse « lui arracher les yeux », 

lui faire du mal, et qui le fait toujours attendre le bien, voilà peut-être ce qui 

relie sa conception révolutionnaire à l’utopisme. Simone Weil apparaît 

comme un lumineux exemple d’un utopisme révolutionnaire qui, malgré elle, 

se teinte d’un individualisme qui, en dernière instance, s’avère réactionnaire. 

Il est vrai qu’elle nous propose, comme nous l’avons dit, la révolution contre 

le réformisme, allant jusqu’à qualifier Gandhi de réformiste ; mais il n’en 

reste pas moins que son refuge dans la mystique et la foi nous montre un esprit 

« personnel », paradoxal et sans issue, précisément à cause de cet 

individualisme qui ne peut trouver d’autre échappatoire que l’utopie par 

excellence : l’Au-delà.       

 Il ne s’agit pas ici de déprécier la femme engagée ni les apports que sa 

brève vie nous a légués – bien au contraire. Ce que son exemple laisse, c’est 

un temps révolu, une perspective aujourd’hui impossible, où la révolution 

survenait comme le désastre annoncé d’une économie financière sans âme, 

pour laquelle l’humain avait cessé d’être le lest, la gêne de la bourgeoisie qui, 

pendant deux siècles, conditionnait encore son développement. C’est ce que 

Marx pouvait encore célébrer dans Le Capital, ce « capital humain » qui 

faisait tourner le monde, ce qu’on a appelé le « general intellect ». 

Si la dialectique de l’inhumain et du surhumain laissait l’humain dans 

un orphelinage permanent, la transposition actuelle, qui prend son visage le 

plus marqué dans le posthumain place l’humain devant un avenir sans issue 

apparente, du moins sans issue utopique. Mais, en même temps, elle forcera 

les êtres humains à réagir face à cette disjonction. Si le sauvage et l’inhumain 

nous rongent et nous habitent, comme le montrent au quotidien le terrorisme 

global et les psychopathies de masse que ce capitalisme débridé semble 

inoculer, les réponses technologiques, telles que l’intelligence artificielle, la 

robotique ou la sélection génomique des générations à venir en faveur des 

mieux nés et des plus riches, tendront jusqu’à l’extrême un monde asphyxié 

et dont l’injustice atteint des limites insupportables. Si bien que c’est là, 

précisément à la limite même, que, selon nous, l’alternative au capitalisme 

inhumain commencera à se frayer un chemin, justement parce que l’idée 

régulatrice qui soutient le communisme aura atteint la dimension du « sacré 

dans l’homme », autrement dit sa propre humanité.    

 Il semble que nous revenions à faire partie de cette communauté – non 

pas de singuliers, comme le signale Ortiz de Urbina dans ses recherches 

phénoménologiques sur la stratification de la subjectivité, mais de la 

communauté mondiale des sujets consommateurs, assimilés en cela aux sujets 

qui constituent « la part des sans-part, ceux qui n’ont pas de part ». Désormais, 

nous sommes tous, consommateurs rassasiés comme individus errants, 

affamés et misérables, partie intégrante d’un système opératoire qui traite nos 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

367 

corps comme des objets jetables et interchangeables ; car ce système, régulé 

par des élites à son service, remplace et enveloppe le monde qui, jusqu’alors, 

était construit à échelle humaine.  

 Comme le dirait Simone Weil, nous habitons un monde de personnes, 

mais où le sacré de l’homme a été subsumé, naturalisé et assujetti aux 

injonctions du marché. C’est paradoxal, j’en suis conscient. La « personne » 

est un concept historiquement établi, qui porte en lui, via l’étampe de la 

Révolution française et son complément – la « citoyenneté », – un halo 

inaltérable. Mais c’est à ce moment même que la morale et l’éthique de nos 

actions à échelle humaine se transforment, commencent à s’uniformiser, pour 

ainsi dire. On légifère, la politique d’État s’impose, et les personnes ne sont 

plus ces hommes et ces femmes qui, selon Michelet et Quinet, comme le 

rappelle l’éblouissant essai de Richir sur « le sublime en politique », 

découvraient la fête du monde, les paysages et les espaces qu’elles ignoraient 

jusque-là. Aujourd’hui, par l’entremise de Napoléon et consorts, l’utopie 

révolutionnaire subsume, comme je l’ai dit, cette sacralité que chaque homme 

incarne et que sa personne dissimule. Si le langage de Simone Weil nous 

paraît trop exalté ou spiritualiste, nous pouvons l’atténuer, le rendre plus – 

pour ainsi dire – convenable, adapté à notre époque ; opération qui nous trahit, 

au demeurant. Rien n’est changé pour autant.  

 La banalité du mal, comme l’a précisément dénoncée Hannah Arendt, 

s’est installée parmi nous à tous les niveaux de la vie. Un mal stupide et 

impulsif, où ce qui me plaît, ce que je ressens, l’emporte sur ce qui doit être. 

La démocratie épuisée, l’économie vidée de son lien politique, la disruption 

digitale, numérique, semble gouverner les impulsions et les volontés elles-

mêmes.  

Quelle est, ou quelle pourrait être, dans ce panorama resserré et sombre, 

la révolution en attente selon notre conception ? Elle ne peut être que la 

révolution humaine. Celle qui tourne son regard vers le ressentiment 

nietzschéen pour le retrouver féconder par ce que l’on nomme la « gauche 

nietzschéenne », celle qui se réclame d’un « au-delà du bien et du mal », et 

qui oriente ainsi son attention non vers les personnes en abstrait, mais vers les 

hommes et les femmes tels qu’ils sont, écrasés par les appareils de l’État mis 

au service de ce monde sans âme, où les corps ont cédé leur souveraineté au 

réductionnisme qui les transforme en simples signes statistiques – 

mesurables, sujets à stimuli, manipulations, calculs et autres opérations 

technologiques inhumaines. 

 

Il ne s’agit pas ici de chanter la palinodie d’un temps révolu que nous 

regretterions aujourd’hui, effrayés de l’avoir perdu. Nous ne postulons pas un 

virage rousseauiste en quête du « bon sauvage », et nous ne prêtons aucun 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

368 

crédit à ce « tout était mieux avant ». Non : le passé est ce présent même, cet 

ici et maintenant de confluences historiques et de lutte permanente entre 

l’inhumain et cet énigmatique processus d’humanisation que l’on pourrait, 

sans trop de fantaisie, situer au Néolithique. L’humain est, en tout état de 

cause, un « phénomène qui se phénoménalise » dans ce désajustement 

essentiel de nos expériences avec nous-mêmes, les sujets qui « souffrons, 

sentons, percevons, incarnons ces expériences du monde ». C’est là que surgit 

le sacré en l’homme, pour prolonger la distinction de Simone Weil tout en 

nous éloignant de son horizon religieux et de sa conception utopico-mythico-

religieuse. Le surhumain, précisément, est cet autre pôle dialectique où 

l’humain trouve son espace et son temps ; il est, pour cela même, l’horizon 

utopique de la révolution énigmatique que nous incarnons. Cette lutte 

permanente laisse apparaître la grisaille de sa banalisation, de sa 

manipulation, empêchant ainsi notre subjectivité de dépasser son propre 

naturalisme réifiant. 

 Les trois grandes Révolutions qui eurent lieu l’ont été contre des 

régimes absolutistes et monarchiques qui, prétendument, jouissaient de la 

bénédiction du Très-Haut, du surhumain. Les hommes et les femmes 

semblaient avoir retrouvé leur conscience, leur sentiment d’appartenance à la 

terre, leur liberté en somme. Les révolutions ont bien institué, ouvrant 

incontestablement des chemins, des rapports, des mondes où hommes et 

femmes semblaient avoir enfin conquis l’utopie sur terre. Aujourd’hui, les 

enjeux de pouvoir et de domination se sont déplacés vers les États, et 

l’Éthique de l’engagement a cessé d’être un concept opératoire collectif pour 

se réfugier dans les individus et dans des groupes d’action compassionnelle.  

 Toute la vigueur de la vérité, de la science et de l’art, toute l’énergie 

sublime de l’homme, tout son combat pour un monde meilleur se sont muées, 

sous nos yeux, en confort mondain, en un refuge hédoniste de consommateurs 

rassasiés, retranché derrière des millions de misérables –d’hommes et de 

femmes sans sol ni ciel – derrière des poches cachées et silencieuses dans nos 

propres pays, derrière des marginaux, des appauvris, des êtres humains 

décharnés dépourvus de leur propre humanité… 

 Je ne voudrais pas que mes propos soient compris au pied de la lettre, 

comme un simple pamphlet ou même comme un simple regard désenchanté. 

Au contraire, je souhaite attirer l’attention sur ce que nous sommes sur le 

point de perdre, sur la banalisation de cette conquête que nous avons 

commencée depuis le Néolithique et qu’une anthropologie philosophique, 

telle que celle qui sous-tend ces lignes, peut parcourir en suivant un fil 

conducteur qui, je le crains, semble se rompre en ces temps sombres. Car 

observez : si la vérité et le mensonge ont toujours coexisté, avec l’injustice et 

son contraire, quel sens donner pouvons-nous donner à la machination 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

369 

actuelle – jamais termes n’a été mieux choisi – des mots, des idées, des 

faits… ?   

 Si le sens ne s’identifie pas toujours aux significations que nous 

attribuons aux choses, paradoxalement c’est ce sens – c’est-à-dire la stabilité 

de notre être-au-monde et de nos expériences – qui ordonne et humanise les 

indéniables acquis scientifiques et technologiques ; mais c’est aussi lui qui 

donne « sens », si l’on ose la redondance, aux relations avec les autres, à nos 

communs, et qui ouvre un horizon d’engagement éthique pour la politique. 

 Notre révolution en attente donc, est humaine, elle est charnelle, elle est 

sans doute politique, puisque, aujourd’hui, la politique a renoncé, a cédé à la 

machinerie impersonnelle qui nous gouverne, à celle qui porte atteinte à ce 

qu’il y a de plus sacré chez les hommes et les femmes du monde, nous 

réduisant à de simples calculs, voire à des algorithmes et à des prospectives. 

Notre révolution consistera à nous confronter à ce régime despotique, cette 

absolutisation de la « misère symbolique », en récupérant l’échelle humaine, 

l’énigmatique essence de notre humanité.      

 Nous achèverons cette esquisse goyesque en lui donnant le cadre 

approprié, non celui d’un humanisme ni celui de son florilège éclairé. Il ne 

s’agit pas de cela, mais de nous-mêmes : des êtres de chair et d’os, mortels. 

Êtres vivants qui parlent, c’est-à-dire qui pensent. Car c’est notre sensibilité, 

notre relation affective au monde, qui opère cette prodigieuse réponse appelée 

pensée. Il s’agit de n’importe lequel d’entre nous, de cet homme « aux longs 

bras, aux yeux bleus et peut-être aux pensées médiocres » que nous sommes 

ou que nous rencontrons au passage, de tout lui, de celui qui se rend visible 

dans son regard, et qui devient, de surcroît, unique, lui-même, là, devant nous. 

 C’est cette ipséité, cette intimité singulière et essentielle, qui nous 

interpelle, nous exige et nous presse face au danger de son aplanissement, de 

sa chute dans l’impersonnel et le désincarné. Qu’incarnons-nous aujourd’hui, 

nous, hommes et femmes du présent ? Quels affects configurent notre 

conscience égarée ? Il ne s’agit ici ni de la fin des temps ni d’embrasser la 

perspective métaphysique d’une ère post-heideggérienne, mais de quelque 

chose de plus charnel, de plus corporel, comme je le répète : il s’agit du monde 

et de la relation que nous entretenons avec ce monde qui tourne et nous 

enveloppe de son devenir. C’est ce devenir qui nous inquiète, car l’utopie 

promise par la révolution techno-capitaliste semble favoriser, et sinon exiger, 

la déshumanisation des hommes et des femmes du proche avenir. Une 

déshumanisation, nous le savons, déjà tentée à maintes reprises par les 

totalitarismes de toute nature, par tous les exercices d’aliénation que l’histoire 

nous montre, par tous les efforts visant à faire taire la singularité que nous 

sommes.   

 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

370 

Quelle est l’alternative au capitalisme ? À un monde globalisé, 

numérisé, où la « disruption » technologique s’étend sans mesure ni 

contrôle ? Quelle est l’alternative à l’humain ? Je laisse ici plus de questions 

que de réponses, comme il se doit. Ce n’est pas une réflexion idéologique, 

pas même politique. Je doute même qu’il s’agisse véritablement d’une 

réflexion, bien que ces paroles portent en elles un arrière-plan réflexif 

inéluctable.  

 La révolution en attente, donc, se rapporte à nous-mêmes, à nos projets, 

à nos rêveries, à ce que nous essayons d’être à partir de ce que nous 

sommes – ce grand inconnu, ce domaine réduit au silence, latent certes mais 

étouffé, auquel nous tournons le dos pour nous laisser fasciner par les images 

qui nous envahissent de l’extérieur. La révolution en attente est littéralement 

celle qui nous fera tourner, revenir le regard, nous arrêter et attendre 

l’inattendu, ce qui palpite, agit, vibre et résonne en chacun de nous, de telle 

sorte que notre conscience s’émeut et se tait, étonnée non seulement d’elle-

même mais aussi de la tienne, de n’importe laquelle, de ces autres qui se 

promènent là-bas, de ces corps qui vivent et meurent, conscients d’eux-

mêmes, semblables à nous, qui incarnent, comme nous, cette insondable 

énigme qui nous habite. Élargissons donc le mot d’ordre husserlien « Aux 

choses mêmes ! » par cet autre cri : « À l’humanité même ! ». 



  

 

La phénoménologie renouvelée. Marc et Ricardo à Coimbra 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA 

 

En mars 2020, quelques jours à peine avant le confinement décidé en raison 

de la pandémie que nous subissons encore, nous nous sommes retrouvés à 

l’université de Coimbra. Sur l’invitation du professeur Luís António 

Umbelino, Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina s’y rendit pour donner une série 

de leçons magistrales sur sa conception d’une phénoménologie 

renouvelée – chantier déjà ouvert par Marc Richir – et à laquelle Urbina 

imprime, sous l’étiquette de « matérialisme phénoménologique », une 

coloration propre, parfois critique à l’égard de l’architectonique richirienne, 

qu’il en vient à qualifier en certains passages de phénoménologisme. Il ne fut 

pas moins présent à Coimbra pour entendre Marc présenter ses travaux.  

 Un mois après cette rencontre, Ricardo fêtait ses quatre-vingt-dix 

ans ; comme nous n’avons pu célébrer cet anniversaire en présence, 

j’organisai un numéro spécial de la revue Eikasía, hommage dédié à ce 

philosophe qui, entre bien d’autres choses, contribua à la fondation de la revue 

que j’ai l’honneur de diriger. 

 

I. Marc à Coimbra 

 

Dans l’introduction de son livre magistral Phénoménologie en esquisses, 

Marc Richir consacre une vaste et impitoyable critique à la philosophie 

actuelle – post-heideggérienne, postmoderne, déconstructrice… – et se place, 

par contraste, dans une position que le vacarme de ces formes dominantes a 

pour ainsi dire rendue « quasi-silencieuse ». Ces formes, qui nous poursuivent 

encore aujourd’hui, sont le produit de ce que Bernard Stiegler qualifiait à la 

même époque de « misère du symbolique », mais sans jamais remonter à la 

racine du problème. Heidegger occupe, dans quelques pages brillantes de 

cette introduction, une place singulière : il est présenté comme celui qui, des 

années auparavant, avait traversé ce redoutable enchevêtrement 

métaphysique – enchevêtrement dont, convenons-en, aucun de nous ne sort 

comme il y était entré. Les noms de Derrida, de Lacan et d’autres figures 

lourdes émergent à leur tour, rendant la lecture à la fois nécessaire et 

inquiétante. Après l’avoir lue, on est légitimement conduit à s’interroger sur 

l’état présent de la philosophie, sur sa capacité même à poser des questions 

fondamentales et à dépasser la prolifération de discours apparemment riches 

mais souvent disjoints : discours qui sombrent non seulement dans l’idéologie 

de « la » science, mais se réduisent parfois à des sociologismes, à des 

naturalismes, ou à des postures académiques narcissiques et 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

372 

autoréférentielles. Sans « sujet », mais aussi sans « objet », l’ouvrage de 

Richir nous préparait à entrer dans le nouveau millénaire en abandonnant les 

béquilles derrière lesquelles l’humain semblait s’être dissous, englouti par les 

simulacres de l’« être » et par la multiplicité de leurs « dires ». 

 Que faire alors, que penser, et comment renouer avec les interrogations 

« originaires » ? Notre finitude semble échouée dans une mauvaise infinité de 

discours, de formes et de procédés qui étouffent le silence abyssal de notre 

propre constitution. L’œuvre, déjà considérable, de Richir ne serait-elle pas 

l’une de ces possibilités inattendues ? Son parcours exigeant, son 

intransigeant rigorisme, le tempérament de ses phrases qui stupéfient et qui, 

telles des lames, traversent les copeaux dont elles dépouillent le sous-bois 

conceptuel pour nous conduire à l’espace ouvert où se dévoile un horizon sans 

repères ni orientation apparente, celui même de la nudité de notre regard, d’un 

regard qui ne peut « se fixer » sur rien ni sur personne. Son écriture n’est pas 

une invitation à la « folie », ni un appel à la dislocation et au décentrement – 

états que, jusqu’alors et à grand-peine, comblaient les séductions d’un 

« simulacre ontologique » censé rassasier nos consciences orphelines. 

Que recèle donc, en définitive, l’œuvre de cet auteur qui suscite autant 

de répulsions que d’attraits excessifs ? Peut-être, au-delà de ses critiques 

dévastatrices, au-delà de son retour à Husserl relu à la lumière de l’idéalisme 

allemand, au-delà encore de la traversée heideggérienne à laquelle nous avons 

fait allusion, de ses incursions dans les sciences, la psychanalyse ou la 

politique, sa trajectoire – si l’on peut employer ce vocable – a-t-elle peu à peu 

forgé une passion véritable, une passion que l’on sent, que l’on lit, que l’on 

entend et que, j’oserais dire, l’on peut même « toucher » : une passion qui 

engage un corps à corps avec la racine même du fait humain, autrement dit 

l’affectivité, cette racine arborescente, tentaculaire, irisée, ondoyante, qui, en 

tant que pulsation, résonance et actant, trouve dans la « phénoménalisation » 

du phénomène à la fois sa racine carrée et son énigme. Est-ce là que ceux qui, 

pour diverses raisons ou par pur hasard, s’approchent de l’œuvre de Marc 

Richir entrevoient le battement, la « poétique du monde » qui frappe derrière 

les mots, les phrases et les constructions conceptuelles, idéales et 

philosophiques ? Est-ce dans ce battement qu’apparaît la force poétique qui 

sous-tend son titanesque bras de fer avec le discours universitaire, bras de fer 

mené depuis l’intérieur même de ce discours ?     

 Certains, dans leur jeunesse, auront vu un livre de Richir en librairie, 

l’auront acheté sans bien savoir pourquoi et se seront heurtés à ses pages 

démesurées avec pour seul bagage leur impulsion et, sans doute, un besoin 

profond ; durant des années – je peux le confesser pour ma part – l’on débat 

avec ce livre jusqu’à la désespérance avant d’y pénétrer vraiment, à force de 

lutte, en domestiquant ses impulsions et ses propres faiblesses, en se fortifiant 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

373 

au fil d’une véritable « gigantomachie ». D’autres, par hasard, une après-midi 

à Paris, auront lu l’annonce d’une conférence qui a attiré leur attention alors 

même qu’ils ignoraient tout de son auteur, un certain Marc Richir ; curieux et 

attentifs, ils entrent et écoutent, et l’on suppose leur surprise, mais aussi la 

séduction inquiète que l’auteur et sa parole exercent sur eux. Dans les deux 

cas, les années suivantes n’ont émoussé ni la curiosité ni la passion pour une 

œuvre rencontrée « d’un coup », et c’est précisément ce « coup » initial qui, 

souvent, a détourné leurs trajectoires et transformé leurs habitudes. 

 Pour notre part, appartenant à un groupe philosophique solidement 

implanté et formés à l’exploration et à la mise en œuvre d’un système dont 

l’auteur, encore vivant, nous tenait centrés sur ses recherches et leurs 

fructueux aboutissements, la rencontre avec Richir s’est faite par 

l’intermédiaire du premier disciple de ce maître ancien. Ce disciple, Ricardo 

Sánchez Ortiz de Urbina, dont le nom est ici important – puisque c’est lui, 

disciple de Gustavo Bueno, « maître à penser » pour nous, les membres de 

ladite « école d’Oviedo » – avait depuis des années ouvert une voie nouvelle. 

Son itinéraire partait de sa thèse sur Husserl, passait par des lectures poussées 

de Merleau-Ponty et culminait dans une connaissance déjà approfondie de 

l’œuvre de Marc Richir, qu’il exposait depuis plusieurs années à l’Université 

de Valladolid où il était titulaire.  

À la charnière des siècles, la philosophie de Bueno risquait de s’épuiser 

dans des polémiques peu philosophiques et d’être réifiée par des disciples qui 

ne faisaient qu’appliquer mécaniquement, sourdement et aveuglément ses 

principes. La question du sujet et de la subjectivité semblait être engloutie par 

la machinerie opératoire qu’avait mise en place cette philosophie, et cela en 

dépit d’apports encore puissants comme sa philosophie des sciences ou 

l’important essai intitulé El animal divino853. Ce « Gestell » philosophique 

 
853 El animal divino. Ensayo de una filosofía materialista de la religión, Oviedo, Pentalfa 

Ediciones, 1985 (1ère édition). Ouvrage programmatique où Bueno, que l’on a surnommé 

« l’athée catholique », expose une philosophie matérialiste de la religion centrée non sur des 

superstructures culturelles ni sur l’idée d’un Dieu suprasensible, mais sur une expérience 

effective et trans-subjective des númenes. Ces númenes ne sont pas des anges ni des démons 

ni des extraterrestres : ce sont des êtres vivants non-humains, intelligents et sensibles, 

susceptibles « d’envelopper » l’homme – tantôt comme ennemis redoutables, tantôt comme 

protecteurs. Pour Bueno, le creuset originel de la religiosité se situe dans la relation des 

chasseurs paléolithiques aux animaux qu’ils affrontent ou vénèrent, rapport illustré par les 

peintures rupestres perçues dans leur dimension magique et rituelle. De cette religion 

primitive centrée sur les animaux naissent ensuite, au Néolithique, des formes secondaires 

marquées par des figures zoomorphes et anthropomorphes (Égypte, Chine, Inde, Méso-

Amérique) puis des religions tertiaires, issues de la critique grecque de l’anthropomorphisme, 

qui ouvrent la voie au monothéisme et aux postures athées ou agnostiques. L’ouvrage 

combine cette généalogie à une théorie philosophique de la religion : examen de son 

« corps », lecture critique d’auteurs (dont Spinoza), analyses de la notion de « religation », 

reconstructions de l’argument ontologique et discussion matérialiste de la théologie de la 

libération et du dogmatisme religieux. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

374 

paraissait devoir balayer tout ce qui avait été accompli, en recentrant le 

discours autour d’un Ego transcendantal de facture matérialiste – paradoxe en 

soi – qui jouait le rôle de verrou du système et qui avait tendance à renvoyer 

aux marges, à la merci de la psychologie, la question même du sujet, de la 

subjectivité ; l’affectivité, y compris celle qui avait acquis droit de cité grâce 

à la lecture si belle et originale de Spinoza854, semblait réduite aux opérations 

de multiples sujets, à de petits egos que paraissait ordonner et diriger un 

« esprit » de l’Histoire, leur attribuant un sens depuis la verticalité d’une 

transcendance inhumaine. 

C’est précisément Urbina qui, en nous présentant la refonte 

phénoménologique proposée par Marc Richir, a permis le décentrement, 

l’élargissement, l’enrichissement et l’approfondissement de notre 

philosophie, et c’est à cette rénovation que nous avons depuis consacré nos 

efforts. Ce cheminement s’est déroulé par étapes. D’abord, à l’occasion d’un 

colloque consacré au corps en 2004 à Murcie, Sánchez-Urbina évoqua Richir 

et Maldiney ; puis, quelques années plus tard, lors d’un séminaire tenu à 

Oviedo sur la conception proprement urbinienne de la « phénoménologie 

renouvelée », de sa tectonique, nous commençâmes à entrevoir 

l’architectonique phénoménologique de Marc Richir. Pendant quinze jours, 

en mai 2009, nous avons pu éprouver les concepts, les accès et la 

problématique radicale des deux approches, qui, loin de s’opposer, 

convergent en leurs points essentiels. Parmi les participants se trouvait un 

auditeur attentif, d’un verbe alerte et néanmoins prudent, disciple de Richir et 

habitué de ses séminaires parisiens ainsi que de ceux qu’il tient chaque été 

dans le sud de la France. Il s’agissait de Pablo Posada Varela. Nous avons 

partagé avec lui de longues conversations, des promenades dans les rues 

d’Oviedo, et il nous a fait entrevoir l’engagement et la rigueur de ses 

recherches. C’est encore Pablo qui facilita notre mise en relation personnelle 

avec Marc Richir ; nous le rencontrâmes l’été suivant, ouvrant ainsi une 

nouvelle étape, à la fois affective et impulsive, de notre recherche collective, 

étape dont le point d’orgue fut la venue de Marc Richir à Oviedo, à 

l’université, en octobre 2010 pour y donner une série de conférences qui, je 

l’affirme, ont définitivement ouvert en espagnol la voie de sa 

phénoménologie. 

Depuis lors, les rencontres avec le groupe de Richir en France, les 

traductions pour une large part réalisées grâce à l’obstination de Pablo 

Posada, ainsi que l’élan apporté à la revue Eikasía par un cercle d’amis – 

parmi lesquels Sánchez Urbina et moi-même, en ma qualité de directeur 

actuel – ont ouvert un espace où Marc Richir, Sacha Carlson, Alexander 

Schnell, Robert Alexander, Tetsuo Sawada, Florian Forestier, Iván Galán, 

 
854 « Espinosa », dans le texte. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

375 

Guy van Kerckhoven, Joëlle Mesnil, Thomas Maurice, Pablo Posada et tant 

d’autres (la liste serait trop longue pour être complète) ont participé, et 

participent toujours, à propager la nouvelle phénoménologie, aussi bien la 

pensée de Richir que le regard profondément original de Sánchez Urbina. Ce 

dernier a publié chez nous, en collaboration avec la maison Brumaria, son 

ouvrage majeur Estromatología, ainsi qu’une abondante série d’articles et de 

contributions qui ont approfondi cette ligne de travail et de réflexion.  

 L’élan ainsi né et l’engagement que nous avons nourris au cours de la 

dernière décennie nous ont conduits l’an passé à Coimbra, où le professeur 

Luis António Umbelino, organisateur d’un colloque réunissant Marc Richir à 

la Faculté de Philosophie de sa belle cité, nous accueillit avec une générosité 

que nous jugeons imméritée. Là, un petit groupe eut à nouveau l’occasion 

d’approfondir l’ardue trajectoire qu’un Richir infatigable continue de tracer. 

Nous sommes rentrés porteurs d’un souvenir ineffaçable et d’un lien d’amitié 

complice qui ne s’effacera pas – lien que ces lignes entendent solennellement 

reconnaître. En réponse à la demande du professeur Umbelino, nous avons 

donc consigné ici notre rencontre avec l’œuvre et la personne de Marc Richir, 

dont l’amitié se confond pour nous avec la pulsion même de son 

enseignement. Car nous ne concevons pas que la transmission puisse se 

dissocier de l’amitié ; au contraire, nous savons aujourd’hui que les deux 

puisent à la même source originelle.  

 En terminant ces réflexions consacrées à un rendez-vous déterminant 

avec l’auteur d’une œuvre immense et inouïe, je ne puis passer sous silence 

le récent séjour à Oviedo d’un de ses disciples parmi les plus remarquables, 

ami et collaborateur assidu de notre revue, Sacha Carlson. Il fut témoin du 

séminaire de trois jours donné par Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina sur 

l’horizon que son Estromatología ouvre à une possible épistémologie 

phénoménologique855. La présence de Sacha Carlson n’est pas un simple 

épisode privé ; elle atteste des relations tissées par notre rencontre avec Marc 

Richir et confirme la nécessité de surmonter tant de terres arides, montrant 

que la véritable philosophie trouve finalement des chemins, des formes, des 

personnes et des lieux où poursuivre sans relâche son œuvre lumineuse. 

 

 

II. Ricardo à Coimbra 

 

Les textes et la parole vécue de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina manifestent 

une faculté inouïe de rêverie, une capacité proprement à faire rêver. Il reste 

 
855 Qui fera justement l’objet de l’ouvrage ultérieur, où l’analyse stromatologique servira de 

modèle pour une stratification, aussi bien ontique que gnoséologique, des champs du « savoir 

scientifique » : Orden oculto, un tratado de epistemología fenomenológica, Oviedo, Eikasía, 

2021. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

376 

toutefois exact que, pour lire ou écouter Ricardo, il faut demeurer pleinement 

éveillé, car telle est la condition même de possibilité de cette rêverie : le rêve 

habite l’inconscient, y compris le rêve éveillé, méditatif. Certains 

auteurs – Gustavo Bueno ou Marc Richir, pour ne citer que ceux qui nous 

relient inéluctablement à Ricardo – imposent par leur exigence constructive 

la découverte de ce « plan de consistance » dont parlait Deleuze, afin de 

parcourir l’édifice qu’ils proposent, et d’y trouver, pièce après pièce, la figure 

et la géométrie exacte de nos questions, de nos soupçons et parfois de nos 

espérances. Ricardo, qui les a certes « déconstruits », mais pas à la manière 

de Derrida, nous invite précisément à rêver.  

Qu’on trouve dans son Estromatología une interprétation convaincante 

du Château de Kafka, allégorie du rêve phénoménologique par excellence, 

est tout sauf anodin : c’est une véritable déclaration d’intention.  

 Naturellement, certains lecteurs ont cru déceler dans son discours un 

délire, une sorte de nuit fantasmagorique. Incapables de l’audace que requiert 

tout rêve, ce sont l’esprit de lourdeur, le calcul stérile et circulaire qui les 

animent. Sans cette capacité de rêverie éveillée, rien – et a fortiori la pensée 

d’un véritable philosophe – ne se laisse comprendre. C’est pourquoi 

foisonnent les philosophes « académiques », les commentateurs, les rongeurs 

de citations, de dates et d’interprétations, des raffinements philologiques sans 

virtualité ni métaphoricité qui, au mieux, endorment, mais ne font pas rêver. 

Voilà l’une des misères de notre temps en réseau, où même les rêves semblent 

numérisés.  

 Ricardo est par ailleurs, ou peut-être précisément pour cela, un artiste 

accompli du bois, de la pierre, du son et de la parole – et, pour qui prend le 

temps de lire ses textes avec attention, un poète. J’oserais dire, un poète de 

l’intentionnalité. Il n’est pas fortuit qu’il ait traduit Sappho et Archiloque856, 

ni que Paul Celan revienne fréquemment dans ses conversations et ses 

lectures quotidiennes. C’est pourquoi, chez lui, la distinction entre « art » et 

« esthétique » prend une dimension « intentionnelle » qui dépasse la matrice 

technique et « stratigraphique » dans laquelle s’insèrent, se différencient et 

s’ordonnent les œuvres. En mettant en évidence ces différences, Ricardo 

laisse affleurer la tension affective, l’instant sublime qui relie l’une et l’autre 

modalité.  

 Ses textes sont au fond contrapuntiques, à au moins deux ou trois 

voix : on y reconnaît Husserl bien sûr, mais aussi toute la trame que Gustavo 

Bueno a déployée, depuis ses essais matérialistes jusqu’à la partition 

 
856 Cf. Safo y sus discípulas, poemas, Guadarrama, Ediciones del Oriente y el Mediterráneo, 

coll. « Poesía del Oriente y del Mediterráneo », avril 2009, 256 pp. On trouvera également 

des traductions des fragments d’Archiloque dans l’ouvrage de Hermann Fränkel (traduit par 

les soins de Ricardo), Poesía y Filosofía de la Grecia Arcaica: Una historia de la épica, la 

lírica y la prosa griegas hasta la mitad del siglo quinto, Visor, avril 1993. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

377 

inachevée de la Teoría del cierre categorial. Le contrepoint s’établit avec la 

scansion merleau-pontienne que l’on reconnaît dans l’architectonique 

richirienne, là où surgit, dans l’invisible, cet inconscient phénoménologique 

habité par les rêves, et où « le sens se faisant857 » retentit comme le son inouï 

d’un silence qui ouvre des voies transpossibles – chemins qui parviendront à 

la visibilité, à la transpassibilité, à l'écoute et à la parole. À la différence 

d’André Leroi-Gourhan, qui faisait de l’exosomatisation la cause de 

l’hominisation, Ricardo met en avant la figure de l’« animal intentionnel » : 

sans cette instance il n’y a pas d’externalisation possible, car celle-ci ne surgit 

et ne s’achève que si, au préalable, s’ouvre un champ de rêves où les choses 

sont vécues, imaginées, senties et où le phénomène peut faire son apparition. 

C’est là, dans cet espace onirique, que l’excès de soi pousse « l’animal 

intentionnel » vers son devenir humain.  

 Le territoire qu’ouvre la pensée d’Ortiz de Urbina est celui qui se fraie 

un passage à travers l’épais fourré qui recouvre la réalité des choses. Pour y 

parvenir, il a dû se dégager de son classicisme premier, rompre le lien qui 

l’unissait à la philosophie classique – cette même tradition qui, d’une certaine 

façon, avait fait basculer Husserl vers des positions idéalistes, et qui exposait 

sa phénoménologie à des apories et distorsions que l’on croyait impossibles 

à surmonter. L’élan était là pourtant, traçant des sillons qui conduisent au-

delà du psychologisme naturaliste.  

 La nouvelle phénoménologie, philosophie postclassique, s’appuie sur 

cet héritage husserlien tout en critiquant ses écueils : la primauté de 

l’eidétique, l’ego transcendantal, la centration du temps sur l’« ici et 

maintenant ». Elle n’offre pas non plus de refuge aux spéculations 

théologisantes à la manière de Michel Henry ou de Jean-Luc Marion, et elle 

ne se confine pas aux grandes « narrations » herméneutiques de Paul Ricoeur 

ni à la luxuriance éthique de Levinas, bien que tous ces auteurs contribuent à 

la rénovation en cours, qui trouve en Marc Richir son maître à penser858 et en 

Ricardo, parmi nous, l’un de ses principaux représentants au sein de la 

« phénoménologie du Sud ». 

 Les années qui séparent la thèse de 1976 sur « l’idée de la vérité chez 

Husserl » et les premiers écrits des années 1990 où cette rénovation apparaît 

clairement, constituent une véritable « traversée du désert ». Mais ce furent 

aussi des années d’un travail intense : traductions, séminaires d’esthétique, 

reprises, récapitulations et assimilations qui allaient bientôt placer Ricardo à 

l’avant-garde et donner corps et voix à sa pensée.  

 Parler de rêver à propos d’un phénoménologue peut surprendre, 

d’autant plus quand il qualifie sa démarche de « matérialisme 

 
857 En français dans le texte. 
858 En français dans le texte. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

378 

phénoménologique », mais « rêver » n’est ni spéculer ni s’abandonner à 

l’élucubration. Le rêve que suscite la parole ricardienne est un rêve éveillé, 

concentré et lucide dans lequel « les choses mêmes » apparaissent en leur 

(com)parence, et c’est nous qui sommes convoqués là. Des egos opératoires, 

grâce à cette singulière rêverie, nous conduisent vers les territoires de notre 

intimité même859. C’est le dé-ploiement de la subjectivité, son tressage, sa 

chaîne et sa trame. Le titre Urdimbre y necesidad, livre que j’ai lu dans ma 

jeunesse et dont l’auteur, le psychiatre Rof Carballo, tenta d’instaurer la 

médecine psychosomatique en notre pays, me revient aujourd’hui à l’esprit 

lorsque je songe au parcours de Sánchez Ortiz de Urbina, philosophe qui nous 

enseigne cette urdimbre860 nécessaire de notre être-au-monde. Du rêve par 

excellence de cet animal intentionnel procède la rêverie qui nous humanise – 

une rêverie où, comme le note Levinas, « le psychisme » porte « un grain de 

folie »861, et dont, selon Ricardo, l’inconscient phénoménologique nous 

protège.  

 

Ces lignes, on l’aura compris, sont dictées par l’amitié. Elles sont certes 

prises de parti, mais elles sont tout autant expressions de reconnaissance. En 

vérité, nous ne pouvons être amis que de ceux en qui nous nous 

reconnaissons, de ceux qui, par leur présence, nous rendent meilleurs. 

L’amitié est, sans doute, « la narration de l’ipse » : c’est l’ipséité du récit à 

travers toutes ses variantes, ses visages divers, ses anecdotes, ses 

retournements et ses contingences. Précisément parce que nous ne sommes 

pas identiques, nous pouvons nous aimer comme semblables. L’amitié est le 

rêve par excellence : le rêve de l’autre que je suis.  

Lorsque je rencontre Ricardo – sa personne, sa parole, ses écrits ou 

même son silence – je me trouve face à celui que je ne suis pas et que j’aurais 

aimé être, à cet autre moi, différent, meilleur, admirable, qui me rejoint 

précisément là où ma propre humanité se reconnaît dans la sienne, là où 

demeurent encore des espérances, des émerveillements, des oasis au cœur de 

« ce désert qui croît » et qui, par son inhumanité, tente de nous réduire à de 

simples impulsions aveugles, alphanumériques, à des « ombres d’un rêve », 

mirage de ce désert où l’on croit parfois apercevoir une présence.  

 
859 Traduction plus qu’approximative de “en‑sí-mismáticos”. Nous demandons toute 

l’indulgence du lecteur. 
860 Littéralement, urdimbre renvoie au vocabulaire du tissage : la trame ou la chaîne, c’est-à-

dire le réseau filaire qui sert de support au tissu. Dans la pensée de Juan Rof Carballo, le 

terme prend une portée conceptuelle : la « urdimbre » désigne le « tissu » relationnel et 

affectif constitutif de la personne – un réseau serré d’influences transactionnelles (notamment 

entre le nouveau-né et la mère ou les proches) qui fonde la constitution psychobiologique et 

sociale de l’individu.  
861 Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, La Haye, Martinus Nijhoff, 1978, p. 133. Voir 

aussi p. 86, note 3. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

379 

 C’est de cette misère symbolique, où la philosophie et l’art même 

semblent fléchir et se replier sur un plan d’inconsistance, que m’a arraché cet 

ami. Je ne l’ai pas approché par des comptes rendus de son œuvre ni par la « 

déconstruction » de son armure, exercice pour lequel d’autres sont mieux 

outillés et plus disposés ; j’ai choisi de m’approcher par son ombre, afin 

d’atteindre ce rêve réparateur, ce rêve qui, comme l’a enseigné Freud, contient 

toujours un désir, au moins latent et palpitant, que parfois nous entrevoyons 

en phantasia chez l’autre, dans le revers des choses, là où se dissout l’énigme 

que nous sommes. 

 

De cet ami, comment accepter de parler ? Ni pour l’éloge, ni dans l’intérêt de 

quelque vérité. Les traits de son caractère, les formes de son existence, les 

épisodes de sa vie, même en accord avec la recherche dont il s’est senti 

responsable jusqu’à l’irresponsabilité, n’appartiennent à personne. Il n’y a pas 

de témoin. Les plus proches ne disent que ce qui leur fut proche […]862. 

 

J’avais d’abord songé à ouvrir cet hommage par les paroles splendides que 

Maurice Blanchot adresse à George Bataille dans L’Amitié, et puis j’ai choisi 

de les placer en clôture. Ce déplacement n’est pas neutre : en refermant ainsi 

ce texte sur Blanchot, je souhaite mettre en lumière l’affectivité qui traverse 

ces lignes et la faire résonner, autant que possible, avec celle qui irrigue 

l’œuvre en marche de Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina – toute sa quête de 

sens, sa pulsion artistique et philosophique.  

 Le reste appartient à la déconstruction, à l’analyse, à la critique et aux 

hommages légitimes comme celui-ci. Ici, il s’agit d’autre chose, de ce qui 

nous échappe et palpite dans la parole silencieuse, entre les lignes d’un livre, 

dans la tonalité des rencontres et des souvenirs, dans le « temps de la vie » 

que nous partageons, et dans le lien vivant avec son agir, sa pensée et son 

sentir. Pour tout le reste il y aura toujours un délai, un moment 

favorable ; aujourd’hui non : aujourd’hui est l’instant unique de l’amitié et de 

la reconnaissance.

 
862 Maurice Blanchot, L’Amitié, Gallimard, octobre 1971, pp. 326-327. 





  

 

Pablo Posada Varela : une énigme863 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA 

 

 

J’écris depuis une position inconfortable. En tant que directeur de cette revue, 

je me dois de tempérer les élans affectifs qui m’accablent ; en tant qu’ami, je 

ne peux ni ne veux étouffer l’affection que j’éprouve pour la disparition 

brutale de Pablo Posada Varela. Son nom figure dans ces pages comme celui 

d’un collaborateur intense et fidèle, dont l’engagement dépassait, dès le 

départ, toute simple fonction. Pablo s’est toujours investi jusqu’à la moelle : 

il nous a transmis sa quête obsessionnelle de la perfection et nous a laissé non 

seulement ses travaux personnels, mais aussi l’engagement qu’il a consacré à 

la revue et à son orientation phénoménologique. Il a monté des numéros 

spéciaux qui l’ont épuisé tant son exigence et son souci du contrôle allaient 

jusqu’au bout. Le contact avec les auteurs, nos échanges, les relectures, le 

soin porté jusque dans la lumière où se révélait son travail méticuleux, 

demeurent autant d’éléments remarquables et, comme souvent, 

insuffisamment reconnus. C’est pourtant ce travail infatigable qui a hissé, 

entre autres, notre revue à un rang insoupçonné. 

Pourtant, aujourd’hui, confronté à sa jeunesse et à sa disparition 

soudaine, Pablo me revient comme une énigme. Sans doute le sommes-nous 

tous, mais dans sa mort inattendue cette énigme prend une densité qui brûle : 

souvenirs, rencontres, paroles, gestes et silences semblent ravagés par une 

flambée qui consume tout. En mémoire, il demeure un être comme les autres, 

singulier et remarquable certes, mais intégré à l’ordinaire de l’amitié. Je me 

revois lors de notre première rencontre à Oviedo, aux dîners chez Urbina, lors 

des promenades en ville, dans ses rapports avec Richir, avec Iván. Je peux 

l’entendre encore, le revoir, et esquisser devant moi le portrait d’un jeune 

homme qui traçait des chemins inexistants, se consumant dans la quête 

titanesque du sens. Je peux revoir l’homme ; mais son départ inattendu – sans 

doute pour lui aussi imprévu – me hurle que je ne sais plus vraiment qui était 

ce jeune philosophe que j’avais rencontré vingt ans plus tôt. Cette énigme me 

brûle et fait de Pablo une lueur excessive. 

Pendant ces premières séquences à Oviedo, je lisais le grand Maldiney 

et l’une de ses phrases les plus frappantes m’est restée : l’inattendu est le réel. 

« Le réel, une fois de plus, est ce qu’on n’attend pas. » C’est précisément en 

 
863 Il s’agit de l’article liminaire d’un numéro consacré à la mémoire d’un ami récemment 

disparu, le phénoménologue Pablo Posada. Cf. Eikasía: revista de filosofía, n° 119, janvier 

2024, p. 7-10. 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

382 

raison de cette proximité inopinée et aveuglante que le réel peut nous 

consumer. 

Nous sommes peut-être « noircis par le chagrin, presque brunis864 » dès 

lors, mais nous éprouvons paradoxalement une sourde joie en constatant 

l’étendue incommensurable du cercle de ses amis et l’ampleur de son 

influence. C’est une joie muette, coincée entre des lèvres pincées. Il nous reste 

la vie ordinaire et la mémoire vivante. Loin des nécrologies convenues et des 

panégyriques creux, nos paroles savent leur impropriété : elles ne sont que les 

traces du passage de notre ami dans le monde commun, mais elles restent 

nécessaires, car elles portent son image, recueillent l’écho vital, la tonalité de 

sa présence, l’ombre lumineuse de son séjour parmi nous. 

 

« J’ai la stature de la mort », écrivais-je dans un recueil de jeunesse. 

Aujourd’hui je relis ces mots avec un vertige assourdi. Il est donc temps de 

garder le silence, de regarder cet événement énigmatique face à face et, par-

dessus lui, avec des yeux brillants, de contenir le regard inquisitif de Pablo, 

qui nous murmure de loin : « Et la mort n’aura pas d’empire865. » 

 
864 Citation empruntée à un poème de Miguel Hernández : « Elegía a Ramón Sijé », in El 

rayo que no cesa, Madrid, Heroe, 1936. 
865 D’après le titre d’un poème de Dylan M. Thomas : « And death shall have no dominion ». 

C’est aussi là un serment prêté avec l’énergie de la jeunesse, puisque le poète gallois publia 

son œuvre en 1933, à tout juste dix-huit ans. 



  

 

Nyctalope866 

 

PELAYO PÉREZ GARCÍA 

 

 

J’ai la stature de la Mort. 

Mon ombre allongée est la mesure 

De mon éclat dressé. 

 

Aujourd’hui ma vie se dissipe 

Brûlée par le Soleil 

Et par la Nostalgie. 

 

Je suis comme une dépense superflue, 

Un gaspillage de lumière 

Au milieu ces ombres fermes, 

Dromadaires. 

 

Toujours plus attiré vers les abîmes du monde, 

Je fore, par mon ardeur sans limite, 

Le basalte brillant dans sa noirceur, 

Bâtarde. 

 

Blessé au vif, 

Mon sang étanche la soif ardente 

De ma conscience saline 

Et inonde les cerveaux de pierre 

Et les orbites de marbre des autres. 

 

Je me dresse tel un dieu 

Sans être là où la Botte 

Me serre en marchant. 

 

J’ai la certitude de ceux qui voient 

Par-dessus les cils, 

Au-delà du paraître et de son mensonge, 

Et plus près du fracas du silence. 

 
866 Traduction d’un poème paru dans Eikasía. Revista De Filosofía, n°131 : Extra. Nictálope: 

en homenaje a Pelayo Pérez García, octobre 2025, pp. 15-19. C’est du reste ce poème qui 

donne son nom à l’anthologie – aujourd’hui épuisée – que Pelayo fit paraître à Oviedo, à 

l’âge de 33 ans.  



PÉREZ GARCÍA 

 

 

384 

 

J’ai la stature de la Mort 

Et un exil vaste et multiple 

Est mon horizon solaire. 

 

Je deviens Nyctalope. 

Lorsque demeure, ponctuel, 

Ardent, aveuglant de clarté, 

Abrité en moi au couchant, 

Épuisé, bouche ouverte, absorbé, fou, 

À l’affût céleste – l’œil igné, éclosion érotique, 

Lumière arrachée : 

 Le Soleil. 

 

 

II 

 

Mon corps reposera 

Loin du tien. 

 

Les vents porteront 

Notre silence immortel 

Parmi les pétales : 

Et croîtront les lilas 

Qui couvrent la prairie immuable. 

 

Les tulipes rouges 

Verseront nos baisers 

Décoderont les rêves 

Déjà muets, pétrifiés, que scellera 

Un jour le Temps 

Sur nos lèvres figées. 

 

Ton corps reposera obscur 

Loin, dans la terre 

Et l’oubli. 

 Mon corps se putréfiera 

Inerte et sans désir. 

 

Mais les coquelicots 

Et d’autres fleurs ignées, 



PÉREZ GARCÍA 

 

 

385 

Feront germer la vie 

Qui un jour nous contint, 

Retenant dans l’air 

La Mémoire Immortelle 

De nos baisers farouches, 

De notre étreinte éternelle. 

 

Et la Mort sera comme un silence     

Léger 

Après un effort si intense. 

 

8 avril 1979 

 


